



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at <http://books.google.com/>

**B**

936,205











# **HERMES**

**EITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE**

*Hermes*

**HERAUSGEGBEN**

**VON**

**GEORG KAIBEL UND CARL ROBERT**

**ACHTZEHNTER BAND**

**BERLIN**  
**WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG**  
**1883**

805

H55

v.18

## I N H A L T.

---

|                                                                                                                                   | Seite           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| <b>TH. BERGK, Philologische Paralipomena</b>                                                                                      |                 |
| 1. die Myrmidonen des Aeschylus . . . . .                                                                                         | 481             |
| 2. die Absfassungszeit der Andromache des Euripides .                                                                             | 487             |
| 3. Lucians ἔγκαίμιος Αγημοσθένος und der Gedenktag<br>Homers . . . . .                                                            | 510             |
| 4. <i>de libello περὶ Ἀθηναίων πολιτείας</i> . . . . .                                                                            | 514             |
| 5. <i>Miscellanea</i> . . . . .                                                                                                   | 517             |
| <b>G. KNAACK, <i>Analecta</i> . . . . .</b>                                                                                       | <b>28</b>       |
| <b>A. GEMOLL, die Beziehungen zwischen Ilias und Odyssee . . . . .</b>                                                            | <b>34</b>       |
| zur Dolonie, Nachtrag zu Bd. XV 557 ff. . . . .                                                                                   | 308             |
| <b>A. PICCOLOMINI, <i>quaestionum de Archilocho capita tria</i> . . . . .</b>                                                     | <b>264</b>      |
| <b>U. v. WILAMOWITZ - MÖLLENDORFF, die beiden Elektren . . . . .</b>                                                              | <b>214</b>      |
| <b>R. HIRZEL, ein unbeachtetes Komödiensfragment . . . . .</b>                                                                    | <b>1</b>        |
| <b>E. ALBRECHT, Beiträge zur Textkritik des Isaios . . . . .</b>                                                                  | <b>362</b>      |
| <b>A. BUSSE, zur Textkritik der nikomachischen Ethik . . . . .</b>                                                                | <b>137</b>      |
| <b>H. KÜHLEWEIN, zu dem Texte und den Handschriften der Hippokra-<br/>tischen Abhandlung über Wasser, Luft und Orte . . . . .</b> | <b>17</b>       |
| <b>M. SCHANZ, zu Hermeias . . . . .</b>                                                                                           | <b>129</b>      |
| <b>H. I. POLAK, <i>ad Choricii declamationes duas recens editas notulae</i> . . . . .</b>                                         | <b>271</b>      |
| <b>U. v. WILAMOWITZ - MÖLLENDORFF, Phaethon . . . . .</b>                                                                         | <b>396</b>      |
| <b>C. ROBERT, die Phaethonsage bei Hesiod . . . . .</b>                                                                           | <b>434</b>      |
| <b>P. STENGEL, <i>Δυξάβας</i> . . . . .</b>                                                                                       | <b>304</b>      |
| <b>TH. KOCK, ein Kapitel aus der formalen Logik, angewendet auf Aristoteles und Platon . . . . .</b>                              | <b>546</b>      |
| <b>M. FRÄNKEL, die Antidosis . . . . .</b>                                                                                        | <b>442</b>      |
| <b>H. ROEHL, <i>in Franciscum Lenormant inscriptionum falsarium re-<br/>sponsio allora</i> . . . . .</b>                          | <b>97</b>       |
| <b>FR. LEO, <i>Lectiones Plautinae</i> . . . . .</b>                                                                              | <b>558</b>      |
| <b>E. HILLER, die Tibullische Elegiensammlung . . . . .</b>                                                                       | <b>343</b>      |
| <b>E. MAASS, Tibullische Sagen . . . . .</b>                                                                                      | <b>321. 480</b> |

## IV

## INHALT

|                                                                                                | Seite |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| <b>TH. SCHICHE</b> , zu Ciceros Briefen an Atticus . . . . .                                   | 588   |
| <b>A. KÖHLER</b> , Handschriften römischer Mediciner                                           |       |
| 1. Pseudoplinii medicina . . . . .                                                             | 382   |
| 2. Cassius Felix . . . . .                                                                     | 392   |
| <b>JOH. SCHMIDT</b> , das medicinisch-botanische Glossar von Siena . . . . .                   | 521   |
| <b>TH. MOMMSEN</b> , die italischen Bürgercolonien von Sulla bis Vespasian                     | 161   |
| <b>O. SEECK</b> , die Reihe der Stadtpräfeten bei Ammianus Marcellinus .                       | 289   |
| <b>O. RICHTER</b> , Clivus Capitolinus. Ein Beitrag zur Topographie der Stadt<br>Rom . . . . . | 104   |

## M I S C E L L E N.

|                                                                                                 |     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <b>K. ZACHER</b> , codex Bononiensis des Aeschylus . . . . .                                    | 472 |
| <b>F. BLASS</b> , zu dem Papyrusfragment aus Aristoteles Politie der Athener                    | 478 |
| <b>K. BOYSEN</b> , ein angebliches Fragment des Eratosthenes . . . . .                          | 312 |
| <b>G. KNAACK</b> , Menipp und Varro . . . . .                                                   | 148 |
| <b>C. DE BOOR</b> , <i>περὶ ἐπιβοῶν</i> . . . . .                                               | 628 |
| <i>ΔΕΚΑΠ</i> . . . . .                                                                          | 627 |
| <b>R. FÖRSTER</b> , zu Achilleus und Polyxena . . . . .                                         | 475 |
| <b>M. FRÄNKEL</b> , der Begriff des <i>τιμῆς</i> im attischen Steuersystem .                    | 314 |
| <b>C. ROBERT</b> , ein antikes Numerierungssystem und die Bleitäfelchen von<br>Dodona . . . . . | 466 |
| <b>H. DESSAU</b> , Bemerkung zu einer Inschrift aus Delos . . . . .                             | 153 |
| <b>C. R.</b> , zur Inschrift von Larisa . . . . .                                               | 318 |
| <b>G. KAIBEL</b> , Inschrift von Thermae . . . . .                                              | 156 |
| <b>TH. MOMMSEN</b> , zu Ciceros Reden . . . . .                                                 | 160 |
| <b>H. I. MÜLLER</b> , zu Livius . . . . .                                                       | 319 |
| <b>H. TIEDKE</b> , <i>Livianum</i> . . . . .                                                    | 619 |
| <b>O. RICHTER</b> , zum Clivus Capitolinus . . . . .                                            | 616 |
| <b>A. MÜLLER</b> , zur Geschichte des Commodus . . . . .                                        | 623 |
| <b>H. DESSAU</b> , C. Quinctius Valgus, der Erbauer des Amphitheaters zu<br>Pompeii . . . . .   | 620 |
| <b>TH. MOMMSEN</b> , Inschrift des Pollius Felix . . . . .                                      | 158 |
| <b>O. SEECK</b> , zur Inschrift von Hissarlik . . . . .                                         | 150 |

## VERZEICHNISS DER MITARBEITER

(Band I bis XVIII).

- |                                                                                           |                                                                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| E. Albrecht in Berlin 16, 393 18, 362                                                     | H. Dessau in Berlin 15, 471 18, 153<br>620                                                                                                            |
| C. Aldenhoven fil. in Gotha 5, 150                                                        | H. Diels in Berlin 12, 421 13, 1 15,<br>161 17, 377                                                                                                   |
| B. Arnold in München 3, 193                                                               | W. Dittenberger in Halle 1, 405 2,<br>265 3, 375 6, 129 281 7, 62<br>213 9, 385 12, 1 13, 67 388<br>14, 298 15, 158 225 609 611<br>16, 161 321 17, 34 |
| A. von Bamberg in Gotha 13, 505                                                           | J. Draheim in Berlin 14, 253 15,<br>238                                                                                                               |
| C. Bardt in Elberfeld 7, 14 9, 305                                                        | J. G. Droysen in Berlin 9, 1 11, 459<br>12, 226 14, 1                                                                                                 |
| Ch. Belger in Berlin 13, 302 16, 261                                                      | H. Droysen in Berlin 12, 385 387 13,<br>122 566 14, 477 584 15, 361<br>477 16, 291                                                                    |
| Th. Bergk in Bonn (†) 18, 481                                                             | A. Eberhard in Braunschweig 8, 91<br>125 240 11, 434 12, 519                                                                                          |
| R. Bergmann in Brandenburg (†) 2,<br>136 3, 233                                           | R. Ellis in Oxford 14, 258 15, 425                                                                                                                    |
| J. Bernays in Bonn (†) 3, 315 316 5,<br>301 6, 118 9, 127 11, 129<br>12, 382              | F. Eyssenhardt in Hamburg 1, 159 2,<br>319                                                                                                            |
| F. Blass in Kiel 10, 23 13, 15 381<br>14, 466 15, 366 16, 42 17,<br>148 18, 478           | E. Fabricius in Athen 17, 1 551                                                                                                                       |
| H. Bonitz in Berlin 2, 307 3, 447<br>5, 413 7, 102 416                                    | F. Fischer in Berlin 3, 479                                                                                                                           |
| M. Bonnet in Montpellier 14, 157                                                          | H. Flach in Tübingen 8, 457 9, 114                                                                                                                    |
| C. de Boor in Berlin 17, 489 18, 627<br>628                                               | R. Förster in Kiel 9, 22 365 10, 7<br>465 12, 207 217 426 500 14,<br>469 472 17, 193 18, 314 442                                                      |
| K. Boysen in Göttingen 18, 312                                                            | M. Fränkel in Berlin 13, 452 561                                                                                                                      |
| J. Braudis in Berlin (†) 2, 259                                                           | C. M. Francken in Gröningen 9, 382                                                                                                                    |
| Th. Braune in Berlin 15, 612                                                              | J. Freudenberg in Bonn (†) 11, 489                                                                                                                    |
| A. Breysig in Erfurt 1, 453 11, 247<br>12, 152 515 13, 357 15, 180<br>623 16, 122 17, 401 | J. Freudenthal in Breslau 16, 201                                                                                                                     |
| H. Buermann in Berlin 10, 347 17,<br>385                                                  | J. Friedlaender in Berlin 7, 47 8, 228<br>9, 251 492                                                                                                  |
| A. Busse in Berlin 18, 137                                                                | C. Galland in Strassburg i. E. 17, 24                                                                                                                 |
| J. Bywater in Oxford 5, 354 360                                                           | V. Gardthausen in Leipzig 6, 243 7,<br>168 453 8, 129 11, 443 17,<br>251                                                                              |
| M. Cantor in Heidelberg 16, 637                                                           | A. Gemoll in Wohlau 6, 113 8, 231<br>10, 244 11, 164 15, 247 557<br>17, 166 18, 34 308                                                                |
| A. Ceriani in Mailand 5, 360                                                              | H. Genthe in Hamburg 6, 214                                                                                                                           |
| H. Christensen in Husum 9, 196                                                            | K. E. Georges in Gotha 11, 127                                                                                                                        |
| L. Cohn in Breslau 17, 645                                                                | C. E. Geppert in Berlin (†) 7, 249 364                                                                                                                |
| M. Cohn in Amsterdam 16, 316                                                              |                                                                                                                                                       |
| J. Conington in Oxford (†) 2, 142                                                         |                                                                                                                                                       |
| C. Conradt in Stettin 8, 369 10, 101                                                      |                                                                                                                                                       |
| C. Curtius in Hamburg 4, 174 404 7,<br>28 113 405                                         |                                                                                                                                                       |
| E. Curtius in Berlin 10, 215 385 11,<br>514 12, 492 14, 129 15, 147                       |                                                                                                                                                       |
| L. Ćwikliński in Lemberg 12, 23                                                           |                                                                                                                                                       |
| H. Degenkolb in Tübingen 3, 290                                                           |                                                                                                                                                       |

## VI

## VERZEICHNIS DER MITARBEITER

- J. Gildemeister in Bonn 4, 81  
 H. Giske in Lübeck 17, 164  
 Th. Gleiniger in Berlin 9, 150  
 Th. Gomperz in Wien 5, 216 386 11, 399 507 12, 223 510 511  
 O. Gruppe in Berlin 10, 51 11, 235 15, 624  
 F. Gustafsson in Helsingfors 15, 465 17, 169  
 H. Haupt in Würzburg 13, 489 14, 36 291 431 15, 154 160 230  
 M. Haupt in Berlin (†) 1, 21 46 251 398 2, 1 142 159 214 330 3, 1 140 174 205 335 4, 27 145 326 432 5, 21 159 174 313 326 337 6, 1 257 385 7, 176 294 369 377 8, 1 177 241  
 E. Hedicke in Quedlinburg 6, 156 384  
 W. Helbig in Rom 11, 257  
 C. Henning in Rio Janeiro 9, 257  
 W. Henzen in Rom 2, 37 140 3, 173 6, 7  
 R. Hercher in Berlin (†) 1, 228 263 280 322 361 366 474 2, 55 64 95 3, 282 4, 426 5, 281 6, 55 7, 241 465 488 8, 223 240 368 9, 109 255 256 11, 223 355 12, 145 255 306 391 513 13, 303  
 M. Hertz in Breslau 5, 474 6, 384 8, 257 9, 383  
 F. K. Hertlein in Wertheim (†) 3, 309 8, 167 173 9, 360 10, 408 12, 182 13, 10  
 H. van Herwerden in Utrecht 4, 420 5, 138 7, 72 12, 478 16, 351  
 H. Heydemann in Halle 4, 381 7, 109 11, 124 14, 317  
 Th. Heyse in Florenz 1, 262 2, 258 462  
 Edw. Lee Hicks in Oxford 4, 346  
 E. Hiller in Halle 7, 391 10, 323 18, 343  
 G. Hinrichs in Berlin 17, 59  
 G. Hirschfeld in Königsberg 5, 469 7, 52 486 8, 350 9, 501 14, 474  
 O. Hirschfeld in Wien 3, 230 5, 296 300 8, 468 9, 93 11, 154 12, 142  
 R. Hirzel in Leipzig 8, 127 379 10, 61 254 256 11, 121 240 13, 46 14, 354 17, 326 18, 1  
 A. Höck in Kiel 14, 119  
 A. Hofmeister in Rostock 12, 516  
 A. Holder in Carlsruhe 12, 501 503  
 E. Hübner in Berlin 1, 77 136 337 345 397 426 437 438 2, 153 450 456 3, 243 283 316 4, 284 413 5, 371 8, 234 238 10, 393 11, 128 12, 257 13, 145 414 423 427 468 496 14, 307 15, 49 597 16, 302 513  
 J. 6, 250
- G. Jacob in Berlin 16, 153  
 V. Jagić in St. Petersburg 15, 235  
 Ph. Jäffé in Berlin (†) 5, 158  
 Otto Jahn in Bonn (†) 2, 225 418 3, 175 317  
 G. Jacob in Berlin 16, 153  
 F. Jonas in Berlin 6, 126  
 A. Jordan in Wernigerode 12, 161 13, 467 14, 262  
 H. Jordan in Königsberg 1, 229 2, 76 407 3, 389 458 459 4, 229 5, 396 6, 68 196 314 493 7, 193 261 367 482 8, 75 217 239 9, 342 416 10, 126 461 11, 122 305 14, 567 633 634 15, 1 116 524 530 537 16, 47 225 506 510  
 G. Kaibel in Greifswald 8, 412 10, 1 193 11, 370 383 14, 269 15, 449 17, 408 18, 156  
 H. Keil in Halle 1, 330  
 H. Kettner in Dramburg (†) 6, 165  
 H. Kiepert in Berlin 9, 139  
 A. Kirchhoff in Berlin 1, 1 145 217 420 2, 161 471 3, 449 4, 421 5, 48 6, 252 487 8, 184 9, 124 11, 1 12, 368 13, 139 287 15, 383 17, 466 623  
 A. Klügmann in Rom (†) 15, 211  
 G. Knaack in Stettin 16, 585 18, 28 148  
 Th. Kock in Weimar 2, 128 462 17, 335 497 18, 546  
 A. Köhler in Nürnberg 18, 382  
 U. Köhler in Athen 1, 312 2, 16 321 454 3, 156 166 312 4, 132 5, 1 222 328 6, 92 7, 1 159  
 G. Kramer in Halle 10, 375  
 P. Krüger in Königsberg 4, 371 5, 146  
 H. Kühlwein in Ilfeld 17, 484 18, 17  
 S. P. Lampros in Athen 10, 257  
 C. A. Lehmann in Berlin 14, 212 451 621 15, 348 566  
 O. Lehmann in Dresden 14, 408  
 F. Leo in Rostock 10, 423 15, 306 17, 493 18, 558  
 R. Lepsius in Berlin 10, 129  
 K. Lincke in Jena 17, 279  
 A. Luchs in Erlangen 6, 264 8, 105 13, 497 14, 141  
 O. Lüders in Athen 7, 258 8, 189  
 A. Ludwig in Königsberg 12, 273 13, 335  
 W. Luthe in Ruhrort 15, 189  
 E. Maats in Berlin 15, 616 16, 380 385 18, 321 480  
 H. Matzat in Weilburg 6, 392  
 A. Meineke in Berlin (†) 1, 323 421 2, 174 403 3, 161 164 260 347 451 4, 56

- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p><b>W. Meyer in München</b> 15, 614<br/> <b>A. Michaelis in Strassburg i. E.</b> 12, 513<br/> <b>14,</b> 481<br/> <b>Th. Mommsen in Berlin</b> 1, 47 68 128<br/>     161 342 427 460 2, 56 102 145<br/>     156 173 3, 31 167 261 268 298<br/>     302 303 304 429 461 465 467<br/>     4, 1 99 120 295 350 364 371<br/>     377 5, 129 161 228 303 379 6,<br/>     13 82 127 231 323 7, 91 171 299<br/>     366 474 8, 172 198 230 9, 117<br/>     129 267 281 10, 40 383 469 472<br/>     11, 49 12, 88 401 486 13, 90<br/>     106 245 298 305 330 428 515<br/>     559 560 14, 25 65 160 15, 99<br/>     103 244 294 297 300 385 478<br/>     16, 1 24 147 317 445 495 602<br/>     643 17, 42 165 458 477 495<br/>     523 631 649 18, 158 160 161<br/> <b>C. von Morawski in Krakau</b> 11, 339<br/> <b>J. H. Mordtmann in Constantinopel</b><br/>     13, 373 15, 92 289 17, 448<br/> <b>K. Müllenhoff in Berlin</b> 1, 252 318<br/>     3, 439 4, 144 9, 183 12, 272<br/> <b>A. Müller in Königsberg</b> 18, 623<br/> <b>B. Müller in Breslau (†)</b> 4, 390 5, 154<br/> <b>H. Müller in Ilfeld</b> 14, 93<br/> <b>H. I. Müller in Berlin</b> 18, 319<br/> <b>O. Müller in Berlin</b> 10, 117 119 12,<br/>     300<br/> <b>A. Nauck in St. Petersburg</b> 10, 124<br/>     12, 393 395 13, 430<br/> <b>R. Neubauer in Berlin</b> 4, 415 10, 145<br/>     153 11, 139 374 381 382 385<br/>     390 13, 557<br/> <b>K. J. Neumann in Halle</b> 15, 356 605<br/>     16, 159<br/> <b>M. Niemeyer in Berlin</b> 14, 447<br/> <b>B. Niese in Breslau</b> 11, 467 12,<br/>     398 409 513 13, 33 401 14,<br/>     423<br/> <b>H. Nissen in Strassburg i. E.</b> 1, 147<br/>     342<br/> <b>Th. Nöldeke in Strassburg i. E.</b> 5, 443<br/>     10, 163<br/> <b>H. Nohl in Berlin</b> 9, 241 12, 517<br/>     15, 621<br/> <b>F. Novati in Pisa</b> 14, 461<br/> <b>J. Olshausen in Berlin</b> 14, 145 15,<br/>     321 417<br/> <b>H. Pack in Dortmund</b> 10, 281 11,<br/>     179<br/> <b>G. Parthey in Berlin (†)</b> 4, 134<br/> <b>J. Partsch in Breslau</b> 9, 292<br/> <b>H. Peter in Meissen</b> 1, 335<br/> <b>E. Petersen in Prag</b> 14, 304 15, 475<br/>     17, 124<br/> <b>E. Piccolomini in Pisa</b> 17, 333 18,<br/>     264   </p> | <b>H. I. Polak in Rotterdam</b> 18, 271<br><b>P. Pulch in Wiesbaden</b> 17, 177<br><b>E. Rasmus in Brandenburg</b> 12, 320<br><b>A. Reusch in Altkirch i. E.</b> 15, 337<br><b>O. Richter in Berlin</b> 17, 425 18, 104<br>616<br><b>A. Riedenauer in Würzburg</b> 7, 111<br><b>A. Riese in Frankfurt a. M.</b> 12, 143<br><b>C. Robert in Berlin</b> 11, 97 12, 508<br>13, 133 14, 313 16, 60 17,<br>134 467 18, 318 434 466<br><b>H. Röhle in Königsberg i. N.</b> 11, 378<br>15, 615 17, 460 18, 97<br><b>V. Rose in Berlin</b> 1, 367 2, 96 146<br>191 465 468 469 4, 141 5, 61<br>155 205 354 360 6, 493 8, 18<br>224 303 327 9, 119 471<br><b>O. Rossbach in Berlin</b> 17, 365 515<br><b>M. Schanz in Würzburg</b> 10, 171 11,<br>104 12, 173 514 14, 156 16,<br>137 309 18, 129<br><b>Th. Schiche in Berlin</b> 10, 380 18,<br>588<br><b>H. Schiller in Gießen</b> 3, 305 4, 429<br>5, 310 15, 620<br><b>F. Schmidt in Göttingen</b> 8, 478<br><b>J. H. Schmidt in Rostock</b> 6, 383<br><b>Joh. Schmidt in Halle</b> 14, 321 15,<br>275 574 16, 155 17, 239 18,<br>521<br><b>W. Schmitz in Cöln</b> 14, 320 480<br><b>R. Schöll in Strassburg i. E.</b> 3, 274 4,<br>160 5, 114 476 6, 14 7, 230<br>11, 202 219 332 13, 433<br><b>A. Schöne in Paris</b> 9, 254 12, 472<br>17, 644<br><b>R. Schöne in Berlin</b> 3, 469 4, 37<br>138 140 291 5, 308 6, 125 248<br><b>H. Schrader in Hamburg</b> 14, 231<br><b>Th. Schreiber in Leipzig</b> 10, 305<br><b>R. Schubert in Königsberg</b> 10, 111<br>447<br><b>K. P. Schulze in Berlin</b> 13, 50<br><b>O. Seeck in Greifswald</b> 8, 152 9, 217<br>10, 251 11, 61 12, 509 14,<br>153 18, 150 289<br><b>C. Sintenis in Zerbst (†)</b> 1, 69 142<br>468 471<br><b>J. Sommerbrodt in Breslau</b> 10, 121<br><b>P. Stengel in Berlin</b> 16, 346 17, 329<br>18, 304<br><b>W. Studemund in Strassburg i. E.</b> 1, 281<br>2, 434 8, 232<br><b>E. Stutzer in Barmen</b> 14, 499 15, 22<br>16, 88<br><b>L. von Sybel in Marburg</b> 5, 192 7,<br>327 9, 248<br><b>Th. Thalheim in Breslau</b> 13, 366 15,<br>412 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

**VIII****VERZEICHNISS DER MITARBEITER**

- |                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ph. Thielmann in Speier <b>14</b> , 629 <b>15</b> ,<br>331                                                                        | R. Weil in Berlin <b>7</b> , 380                                                                                                                                                                                                                                                             |
| E. Thomas in Berlin <b>17</b> , 545                                                                                               | N. Wecklein in Bamberg <b>6</b> , 179 <b>7</b> ,<br>437                                                                                                                                                                                                                                      |
| P. Thomas in Gent <b>14</b> , 316                                                                                                 | U. von Wilamowitz - Möllendorff in<br>Göttingen <b>7</b> , 140 <b>8</b> , 431 <b>9</b> , 319<br><b>10</b> , 334 <b>11</b> , 118 255 291 498 515<br><b>12</b> , 255 326 <b>13</b> , 276 <b>14</b> , 148<br>161 187 194 318 457 476 <b>15</b> ,<br>481 <b>17</b> , 337 647 <b>18</b> , 214 396 |
| H. Tiedke in Berlin <b>13</b> , 59 266 351<br><b>14</b> , 219 412 <b>15</b> , 41 433 <b>18</b> ,<br>619                           | H. Wirz in Zürich <b>15</b> , 437                                                                                                                                                                                                                                                            |
| A. Torstrik in Bremen (†) <b>9</b> , 425 <b>12</b> ,<br>512                                                                       | G. Wissowa in Breslau <b>16</b> , 499                                                                                                                                                                                                                                                        |
| M. Treu in Waldenburg i. Schl. <b>9</b> , 247<br>365                                                                              | E. Wölfflin in München <b>8</b> , 361 <b>9</b> ,<br>72 122 253 <b>11</b> , 126 <b>13</b> , 556<br><b>17</b> , 173                                                                                                                                                                            |
| F. Umpfenbach in Mainz <b>3</b> , 337                                                                                             | K. Zacher in Breslau <b>18</b> , 472                                                                                                                                                                                                                                                         |
| G. F. Unger in Würzburg <b>14</b> , 77 593                                                                                        | K. Zangemeister in Heidelberg <b>2</b> , 313<br>469 <b>14</b> , 320 <b>15</b> , 588                                                                                                                                                                                                          |
| J. Vahlen in Berlin <b>10</b> , 253 451 458<br><b>12</b> , 189 253 399 <b>14</b> , 202 <b>15</b> ,<br>257 <b>17</b> , 269 441 595 | E. Zeller in Berlin <b>10</b> , 178 <b>11</b> , 84 422<br>430 <b>15</b> , 137 547                                                                                                                                                                                                            |
| W. Vischer in Basel (†) <b>2</b> , 15                                                                                             | H. Zurborg in Zerbst <b>10</b> , 203 <b>12</b> , 198<br><b>13</b> , 141 280 482                                                                                                                                                                                                              |
| H. Voretzsch in Berlin <b>4</b> , 266                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| C. Wachsmuth in Heidelberg <b>16</b> , 637                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| W. H. Waddington in Paris <b>4</b> , 246                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| J. Weber in Meisenheim <b>16</b> , 285                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

## IN UNBEACHTETES KOMÖDIENFRAGMENT.

In einem sonderbaren Zwiespalt mit sich selber ist die antike eberlieferung über den Philosophen Lakydes aus Kyrene. Auf er einen Seite weckt sie die günstigsten Vorstellungen über ihn. ie nennt ihn einen verehrungswürdigen Mann und bestätigt dies Urtheil in doppelter Weise: denn nicht bloss deutet sie seine issenschaftliche Selbständigkeit und Bedeutung dadurch an, dass ie ihm zahlreiche Schüler gibt und ihn zum Stifter der neuen akademie macht, sondern sie zeichnet ihn auch durch solche Vor-  
ge aus, die dem Menschen und nicht dem Philosophen eigenen, ass er von Jugend auf arbeitsam und zwar arm, aber trotzdem lebenswürdig und umgänglich gewesen sei.<sup>1)</sup> Auf der andern leite, wenn wir von diesem allgemeinen Urtheil ab und auf das linzelne sehen, das von ihm berichtet wird, erscheint er in minder ortheilhaftem Lichte. So wird zwar seine Freundestreue gerühmt, ber doch nur auf Kosten seiner Redlichkeit (Plut. *Mor.* p. 62 E), nd was wir über seine Tapferkeit im Trinken hören (Athen. X 38 A. Diog. IV 61) mag zwar seine Umgänglichkeit illustriren nd ursprünglich auch diesen Zweck gehabt haben<sup>2)</sup>, dient aber leichzeitig dazu ihn in unsren Augen etwas lächerlich zu machen. Ind auch die Gans, die seine stäte Begleiterin bei Tag und lacht gewesen sein soll, ist nicht geeignet uns ernsthafter zu timmen, auch wenn wir den antiken Vertreterinnen dieser Thier- rt bereitwilligst Eigenschaften und Tugenden zugestehen die den

1) Diog. IV 59: *Δακύδης Ἀλεξάνδρου Κυρηναῖος· οὐτός ἐστιν ὁ τῆς ἱας Ἀκαδημίας κατάρχεις καὶ Ἀρχεστίλαον διαδεξάμενος, ἀνὴρ σεμνότατος οὐ οὐκ ὀλίγους ἐσχηκὼς ζηλωτάς· φιλόπονός τε ἐκ νέου καὶ πένης μὲν, ἰζαρις δὲ ἄλλως καὶ εὐόμιλος.*

2) Diess schliesse ich aus den Anfangsworten der Erzählung bei Atheneios: *Δακύδης δὲ καὶ Τίμων οἱ φιλόσοφοι κληθέντες πρός τινα τῶν γνωμῶν ἐπὶ σύν ήμέρας, καὶ βούλομενοι συμπεριφέρεσθαι τοῖς αροῦσιν, ἐπινον προσθυμότερον.*

modernen fehlen.<sup>1)</sup> Bis hierher ist, wie ich gern einräume, in der Ueberlieferung Licht und Schatten gleichmässig über die Persönlichkeit des Lakydes vertheilt. Es ist diess aber noch nicht Alles was wir über ihn erfahren. Denn ausser den beiden Anekdoten (Diog. IV 60), die weder nach der einen noch der andern Seite ins Gewicht fallen, wird uns noch mitgetheilt, was sich auf den Haushalt des Philosophen und das Verhältniss bezieht, in dem er zu seinen Sklaven stand. Kürzer berichtet hierüber Diogenes, aber doch immer ausführlicher als über irgend einen andern Punkt; weit eingehender und umfangreicher dagegen ist der Bericht des Numenios, den uns Eusebios (*praep. ev.* XIV 7) erhalten hat. Sowohl Diogenes als Numenios geben gerade diesen Bericht mit besonderem Behagen<sup>2)</sup>: es ist daher begreiflich, dass derselbe in der gesammten Ueberlieferung über den Philosophen den breitesten Raum einnimmt und vorzugsweise den Eindruck bestimmt, den wir von ihm empfangen, der dann allerdings für einen Unbefangenen nur ein äusserst komischer sein kann. Zum Glück für den armen Lakydes dürfte unter denen, die heutzutage noch an ihm Anteil nehmen, kein Einziger mehr sein, der an einer solchen zum Glauben nöthigen Unbefangenheit leidet. Das Urtheil über dergleichen Anekdoten oder anekdotenhafte Erzählungen ist längst gesprochen. Suchen wir es aber für diesen Fall noch etwas näher zu begründen.

Niemand wird dem doppelten Bericht des Diogenes und Numenios denselben Werth beilegen, der anderwärts den Aussagen zweier Zeugen zukommt. Denn dass beider Bericht in letzter Hinsicht auf dieselbe Quelle zurückgeht, versteht sich fast von selber und wird überdiess durch die ähnliche Art angedeutet, in der beide ihre Erzählung einleiten (vgl. Anm. 2). Ja vielleicht ist das Ver-

---

1) Nicht zu verkennen ist die Ironie in den Worten des Plinius *Nat. Hist.* X 26: *potest et sapientiae videri intellectus his (anseribus) esse. ille comes perpetuo adhaesisse Lacydi philosopho dicitur, nusquam ab eo, non in publico, non in balneis, non noctu, non interdiu digressus.* Noch deutlicher tritt sie hervor in dem was Plinius hinzufügt: *nostri sapientiores qui eos iecoris bonitate novere.* Kürzer, aber indem er als Gewährsmann Hermias des Hermodoros Sohn aus Samos nennt, berichtet dasselbe Athenaios XIII 606 C.

2) Diogenes sagt 59: *τοῦτόν φασι καὶ περὶ οἰκονομίαν γλυκύτατα λογηθέντα.* Numenios beginnt seine lange Erzählung mit den Worten: *περὶ δὲ Λακύδου βούλομαι τι διηγήσασθαι ἡδύ.*

tniss ein noch näher nes gibt nur einen Theil dessen s Numenios erzählt: da er nun auch anderwärts<sup>1)</sup> den Platoniker nutzt zu haben scheint, so dürfte sich die Ansicht wohl hören sen, dass auch sein Bericht über Lakydes daher geflossen ist. Derer Meinung scheint Zeller zu sein, wenn er III a S. 497, 2 a dem Klatsch spricht, den Diogenes kürzer berichte, Numenios mit ausstehlicher Geschwätzigkeit ausmale<sup>2)</sup>: er scheint hiernach was Diogenes gibt für das Ursprüngliche, und was wir darüber hinaus in Numenios lesen, für dessen eigene Zuthat zu halten. Ich setze zunächst beide Berichte her um sie dann zu vergleichen.

Numenios berichtet<sup>3)</sup>: „Von Lakydes aber will ich etwas Lustiges erzählen. Dieser bei der Menge so berühmte Lakydes nämlich war ein wenig geizig und gewissermassen der gute Haushalter wie er Buche steht, er öffnete selbst die Speisekammer und schloss sie erst wieder zu und nahm auch heraus was er brauchte und that dieses der Art alles eigenhändig, nicht weil er etwa Selbständigkeit sich zum Grundsatz gemacht hatte, auch nicht weil er etwa zu war oder es ihm an Sklaven fehlte, deren er vielmehr eine ganze Zahl besass: nein aus einem Grunde, der sich schon errathen lässt. Ich will was ich versprochen habe erzählen. Obgleich er nämlich sein eigener Wirthschafter war, hielt er es nicht für nöthig, den Schlüssel mit sich herumzutragen, sondern wenn er zugeschlossen wurde, so legte er ihn in eine hohle Schreibtafel; nachdem er diese mit dem Ring versiegelt hatte, steckte er den Ring durch das

1) Worüber ich auf den dritten Band meiner Untersuchungen zu Ciceros *de Senectute*, Schr. verweisen muss.

2) Theddinga de *Numenio philosopho Platonico* p. 6 übersetzt nur Zellers Theil: *in capite septimo (fr. III) intolerabili loquacitate de Lacyde resert ratiunculam, quam multo brevius Diogenes Laertius tradidit.*

3) Περὶ δὲ Δασύδου βούλομαι τι διηγήσασθαι ἡδν. Ἡν μὲν δὴ Δασῆς ὑπογλυσχρότερος καὶ τινὰ τρόπον διεγόμενος οἰκονομικός, οὗτος διοικῶν παρὰ τοῖς πολλοῖς, αὐτὸς μὲν ἀνοιγνὺς τὸ ταμεῖον, αὐτὸς δὲ παλείων· καὶ προρρέετο δὲ ὡν ἐδέστο καὶ ἄλλα τοιαῦτα ἐποιεῖ πάντα αἴτονεργίας, οὐδὲ πονοῦται πάντα, οὐδὲ ἄλλως πενίᾳ χρώντος, οὐδὲ ἀπορίᾳ δουλῶν, φέρει γε ὑπῆρχον δουλοὶ δόποσιοι γοῦν· τὴν εἰκλεῖται ἔξεστιν εἰκάζειν. (2) Έγὼ δὲ διεπεσχόμην διηγήσομαι. Ταμεῖον γάρ αὐτὸς ἔσυντο, τὴν μὲν κλείδῳ περιφέρειν ἐφ' ἔσυντον οὐδὲ φέρειν, ἀποκλείσας δὲ κατετάσσει μὲν ταύτην εἰς τι κοῖλον γραμματεῖον· σημάνετος δὲ δασκαλίῃ, τὸν δασκαλίον κατεκύλει διὰ τοῦ κλειθρὸν ἐσω εἰς οἶκον μεθειεὶς ὡς δὲ (I. δῆ) ὑστερον, ἐπειδὴ πάλιν ἐλθὼν ἀνοίξει τῇδι, διενησόμενος ἀνελὼν τὸν δασκαλίον αὐθίς μὲν ἀποκλείειν, εἰτα δὲ ση-

Schloss und liess ihn in das Gemach fallen, in den Gedanken, dass er später, wenn er zurückkäme und mit dem Schlüssel wieder geöffnet hätte, den Ring wieder aufheben, abermals zuschliessen, danach versiegeln und dann den Ring wieder durch das Schloss hineinwerfen könne. Hinter diese List nun waren seine Sklaven gekommen: so oft daher Lakydes spazieren oder sonst ausging, schlossen sie selbst wieder auf, und assen und tranken nach Herzenslust, nahmen anderes mit sich fort und thaten dann der Reihe nach Folgendes: sie schlossen zu, versiegelten und warf en, indem sie sich weidlich über ihn lustig machten, den Ring durch das Schloss ins Gemach. Lakydes nun, als er die Gefässe, die er voll verlassen hatte, leer wiederfand, wusste sich das Geschehene nicht zu erklären, und da er hörte, bei Arkesilaos werde über die Unbegreiflichkeit philosophirt, so glaubte er, das sei nichts Anderes als was ihm mit der Speisekammer passirt sei. Und so fing er von da an und philosophirte bei Arkesilaos über den Satz, dass Alles was wir sehen und hören verworren und blosser Schein sei; und einstmals da er einen seiner Bekannten mit ins Haus genommen hatte, suchte er ihn in schlagender Weise, wie er meinte, von der Richtigkeit der Urtheilsenthaltung zu überzeugen und sagte: ich darf das wohl unbestreitbar nennen, da ich es an mir selbst erfahren und nicht von einem Andern gelernt habe. Und danach fing er an und erzählte ihm Alles, wie es ihm mit der Speisekammer ergangen war. Was, fuhr er fort, könnte Zenon noch

---

*μαίνεσθαι, εἰτα δ' ἀναβάλλειν δρίσω πάλιν ἔσω τὸν δακτύλεον διὰ τοῦ κλειδρου.* (3) Τοῦτο οὖν τὸ σοφὸν οἱ δοῦλοι κατανοήσαντες, ἐπειδὴ προτοὶ Δακύδης εἰς περίπατον ἦ ὅποι ἄλλοσε, καὶ αὐτοὶ ἀνοίξαντες αὐτὸν, κατείσα ως σφίσιν ἥν θυμός, τὰ μὲν φραγόντες, τὰ δὲ ἐμπιόντες, ἄλλα δὲ ἀράμενοι, ἐκ περιόδουν ταῦτα ἐποιούντες ἀπέκλεισον μὲν ἐσημαίνοντο δὲ καὶ τὸν δακτύλιον πολλά γε αὐτοῦ καταγελάσαντες εἰς τὸν οἶκον διὰ τοῦ κλειδρου δημιεῖσαν. (4) Οὐδὲν Δακύδης πλήρως μὲν καταλιπούσης, κανὰ δὲ εὑμισούμενος τὰ σκεύη, ἀπορῶν τῷ γιγνομένῳ, ἐπειδὴ ἡκουσεις φιλοσοφεῖσθαι παρὰ τῷ Ἀρκεσιλάφ τὴν ἀκαταληψίαν, φέρο τοῦτο ἐκεῖνο αὐτῷ συμβαίνειν περὶ τὸ ταμεῖον. Ἀρξάμενός τε ἔνθεν ἐφιλοσόφει παρὰ τῷ Ἀρκεσιλάφ, μηδὲν μῆτε ὁρᾶν μῆτε ἀκούειν ἀναργεῖς ἥ ἕγκεις· καὶ ποτε ἐπισπασάμενος τῶν προσομιλούντων αὐτῷ τινὰ εἰς τὴν οἰκίαν, ἰσχυρίζετο πρὸς αὐτὸν ὑπερφυνάς, ως ἔδοκει, τὴν ἐποχήν, καὶ ἔφη· Τοῦτο μὲν ἀναμφίλεκτον ἦώ σοι ἔχω φράσας, αὐτὸς ἐπ' ἐμαυτὸν μαθών, οὐκ ἄλλον πειραθεῖς. (5) Κἀπειτα ἀρξάμενος πειρηγεῖσο τὴν ὅλην τοῦ ταμείου συμβάσαν αὐτῷ πάθην. Τί οὖν ἄν, εἶπεν, ἐπει τοις Ζήνων δέγοι πρὸς οὗτως ὁμολογουμένην διὰ πάντων (τε einzuschlieben) φανεράν μοι ἐν τοῖσδε ἀκαταληψίαν; Όσ γὰρ ἀπέκλεισε

sagen gegenüber einer so zugegebenen und durch alle Umstände offensichlichen Unbegreiflichkeit wie die hier vorliegende? Denn wer wie ich selbst mit eigenen Händen zugeschlossen, selber das Siegel aufgedrückt und den Ring hineingeworfen hat, wie er aber zurückkommt und aufmacht, den Ring zwar noch drinnen findet, das Andere aber nicht mehr, hat der nicht ein Recht an der Wirklichkeit der Dinge ausser ihm zu zweifeln? Denn ich darf doch nicht sagen, es sei jemand darübergekommen und habe es gestohlen, da der Ring noch drinnen war. Wie der das hörte — denn er war ein Schalk — wartete er erst ab, bis er alles wie es sich verhielt gehört hatte und brach dann, obgleich er schon vorher sich kaum hatte halten können, in ein schallendes Gelächter aus und während er noch laut lachte, überzeugte er ihn gleichzeitig von der Grundlosigkeit seiner Meinung. In Folge dessen warf Lakydes von dieser Zeit an den Ring nicht mehr hinein und berief sich nicht mehr auf die Unbegreiflichkeit der Speisekammer, sondern fand das Zurückgelassene vor, und sein Philosophiren war umsonst gewesen. Aber seine Sklaven waren von der zudringlichen Art und nicht mit einem Mal abzuweisen, vielmehr, wie die Getes und Daos der Komödie und die attischen Schwätzer, gewandt in der Rede, sei es, dass sie bei den Stoikern die dialektischen Kunstgriffe gehört oder sonst wie gelernt hatten, sie gingen also ohne Weiteres an die Ausführung ihres frechen Anschlags und lösten sein Siegel ab, und setzten bald ein anderes an dessen Stelle, bald auch keines, weil sie meinten

μὲν ταῖς ἐμαυτοῦ χερσίν, αὐτὸς δὲ ἐσμηνάμην, αὐτὸς δὲ ἀφῆκα μὲν εἶσα  
τὸν δακτύλιον, αὐθὺς δ' ἐλθὼν ἀνοίξας τὸν μὲν δακτύλιον ὅρῳ ἔνδον, οὐ  
μέντοι καὶ τὰ ἄλλα, πῶς οὐδὲ δικαιώς ἀπιστούντως τοὺς πράγματιν ἔξω; Οὐ  
γάρ τολμήσω εἰπεῖν ἔγωγε τοι ἐλδόντα (ἔγωγε' ἐπελθόντα;) τινὲς κλέψα  
ιαστα, ὑπάρχοντος ἔνδον τοῦ δακτυλίου. (6) Καὶ δος ἀκούων, ἦν γὰρ ὑβρι-  
στής, ἐκδεξάμενος τὸ πᾶν ὡς ἔσχεν ἀκοῦσαι, μόδις καὶ πρότερον ἐαυτοῦ  
χρεῶν, ἀπέρρηξε γέλωτα καὶ μάλα πλατύν, γελῶν τε ἔτι καὶ καγχάζων  
διῆλεγχον ἄμα αὐτοῦ τὴν κενοδοξίαν. "Ωστε ἔποτε Διακόνθης ἀρεβάμενος  
οὐέτει μὲν τὸν δακτύλιον ἔσω ἐνέβαλλεν, οὐέτει δὲ τοῦ ταμείου ἔχορτο  
καταλαψίᾳ, ἀλλὰ κατελάμβανε τὰ ἀφειμένα, καὶ μάτην ἐπεφιλοσοφήσει.  
(7) Οὐδὲ μέντοι ἄλλὰ οὐ γε παῖδες φόρτακες ἥσαν καὶ οὐ θάτερρα ληπτοί, οἵοι  
δι οἱ κωμῳδιοὶ οἰκέται (für τε καὶ) Γέται καὶ Λακοί (für Λακοί) κακὰ τῆς  
Δικαιῆς (Ἀττακῆς?) λαδεῖν στωμαλήθρας (λάδοι στωμαλήθραι?) κατεγλωττι-  
μένοι (?). Εἶπε τε (εἴτε παρὰ?) τοῖς Στωικοῖς τὰ σοφίαματα ἥκουσαν (?) εἴτε  
καὶ ἄλλως ἐκμαθόντες, εὐθὺν τοῦ τολμήματος ἥεσαν καὶ παρελύνοντο αὐτοῦ  
τὴν σφραγίδα, καὶ τοτὲ μὲν ἐτέραν ἄντ' ἔκεινης ὑπετίθεσαν, τοτὲ δὲ οὐδὲ  
ἄλλην, διὰ τὸ οἰεσθαι ἔκεινη γε ἀκατάληπτα ἔσεσθαι καὶ οὕτω καὶ ἄλλως.

es werde ihm so wie so unbegreiflich sein. Wenn er nun nach Haus kam, sah er nach; und wenn er die Tafel unversiegelt fand oder zwar versiegelt aber mit einem andern Siegel, wurde er böse; und wenn sie erklärten sie sei ja versiegelt, sie sähen doch dasselbe Siegel, so lieferte er ihnen ausführlich den Gegenbeweis. Wenn sie sich diesem Beweise nun fügen mussten und sagten, wenn ein Siegel nicht darauf sei, so werde er es wohl vergessen und nicht gesiegelt haben, so erwiderte er, dass er sich erinnere selber versiegelt zu haben und bewies ihnen das in umständlicher Erörterung und schalt auf sie, weil er glaubte, sie hielten ihn zum Besten, und schwur dazu. Sie aber nahmen ihm seinen Vorwurf auf und meinten umgekehrt, sie würden von ihm zum Besten gehalten: denn als Weiser habe Lakydes nach seiner eigenen Meinung keine Meinung, also auch keine Erinnerung denn die Erinnerung sei eine Meinung, neulich wenigstens, sagten sie, hätten sie ihn diess zu seinen Freunden äussern gehört. Wie er nun ihre Angriffe abwies und dabei allerlei vorbrachte was nicht akademisch war, so gingen sie selber zu einem Stoiker in die Schule und lernten was sie zu sagen hätten, und fingen danach an mit Sophismen ihm entgegenzutreten und rivalisierten mit ihm als akademische Diebe. Als er ihnen desshalb wie ein Stoiker Vorwürfe machte, wiesen die Sklaven ihm die Nichtigkeit seiner Vorwürfe nach auf Grund der Unbegreiflichkeit, wobei es nicht ohne einige

- 
- (8) Ό δέ εἰσελθών ἐσκοπεῖτο· ἀσήμαντον δὲ τὸ γραμματεῖον θεωρῶν, ή σεσημασμένον μὲν, σφραγίδι δ' ἀλλη, ἡγανάκτει· τῶν δὲ σεσημάνθαι λεγόντων, αὐτοὶς γοῦν τὴν σφραγίδα ὁρᾶσθαι τὴν αὐτὴν, ἡχριβολογεῖτο ἀντὶ ἀπεδίκινε· τῶν δ' ἡττωμένων τῇ ἀποδείξει καὶ φαμένων, εἰ μὴ τι (ι. μηκέτι) ἔπεστιν ἡ σφραγίς, αὐτὸν ἵστως ἐπιλεῆσθαι καὶ μὴ σημιήνασθαι· καὶ μὴν αὐτὸς γε ἐφη σημηνάμενος μημονεύειν καὶ ἀπεδίκινε καὶ περιῆι τῷ λόγῳ καὶ ἑδεωλογεῖτο πρὸς αὐτὸν οἴλομενος παιζεσθαι καὶ προσωμυνεῖ. (9) Οἱ δὲ ὑπολαρύντες τὰς προσβρόλας ἔκεινον αὐτοῖς γε φορτοῦ ὥπ' αὐτοῦ παιζεσθαι· ἐπειδιόφετο γε δοτει δεδόχθαι τῷ Λασύδῃ εἶναι ἀδοξάστηφ, ὥστε καὶ ἀμημονεύετε· μηνῆμην γὰρ εἶναι δόξαν· ἔναγκος γοῦν τοῦ χρόνου ἐφασαν ἀκοῦσαι ταῦτα αὐτοῦ πρὸς τὸν φίλον (hinczusufügen λέγοντος?). (10) Τοῦ δὲ ἀναστρέψοντος αὐτοὶς τὰς ἀπειρήσεις καὶ λέγοντος οὐκ Ἀκαδημαϊκά, αὐτοὶ φοιτῶντες εἰς Στωικῶν των τὰ λεκτέα ἔαντοις ἀνεμάνθαινον κάκείθει ἀρξάμενοι ἀντεσοφίστευον καὶ ἡσαν ἀντίτεχνοι κλέπται Ἀκαδημαϊκοί. Ό δέ Στωικός (ι. Στωικός) ἐνεκάλει· οἱ παιδεῖς δὲ τὰ ἐγκλήματα παρέλυνον αὐτῷ ὥπο ἀκαταληψίας, οὐκ ἄνευ τωθασμῶν τινῶν. (11) Διατριβαὶ οὖν ἡσαν πάντ' ἔκει (ι. παντελεῖς) καὶ λόγοις καὶ ἀντιλογίαις, καὶ ἐν οὐδὲν ἐν τῷ μέσῳ κατελέπετο, οὐκ ἀγγείων, οὐ τῶν ἐν ἀγγείῳ

Verhöhnung abging. In Folge davon gab es vollständige Disputationen und Reden und Gegenreden, und nichts blieb mehr übrig, kein Gefäß noch was darin war noch was sonst zum Haushalt gehörte. Lakydes war nun eine Zeit lang in grosser Verlegenheit, da er sah, dass die Bestätigung seiner Dogmen ihm schlecht bekam und dass, wenn ihm die Widerlegung nicht gelänge, man ihm Alles zu Grunde richten werde; so schrie er nun in seiner Verzweiflung nach den Nachbarn und zu den Göttern, und 'wehe wehe' und 'ach ach' und 'bei allen Göttern' und 'bei allen Göttinnen', und was es sonst für unphilosophische Mittel gibt, mit denen man entrüstet über erfahrenes Misstrauen sich Glauben zu verschaffen sucht, die brauchte er alle mit lauter Stimme und der ehrlichsten Miene. Schliesslich aber, da er es müde war, sich immer auf Grund seiner eigenen Ansicht widersprechen zu lassen, spielte er seinen Sklaven gegenüber den Stoiker, als die Sklaven aber an der akademischen Ansicht festhielten, so setzte er sich, um nicht ferner belästigt zu werden, als treuer Hüter vor die Speisekammer. Da ihm aber Alles Nichts half(?), so legte er aus Furcht, wozu es sonst noch mit seiner Weisheit kommen könnte, ein offenes Bekenniss ab. Sklaven, sagte er, anders reden wir über diese Dinge in der Schule und anders ist's im Leben."<sup>1)</sup>

An Stelle dieser langen Erzählung hat Diogenes nur Folgendes<sup>2)</sup>:

(11?) τιθεμένων, οὐχ δσα εἰς οἰκίας κατασκευὴν ἀλλ' ἔστι συντελῆ. (12) Καὶ ὁ Δακύδης τέως μὲν ἡρόει, μήτε λυστελοῦσαν ἔαντφ θεωρῶν τὴν τοῖς λαυτοῖς δόγμασι βοήθειαν (?), εἰ τε μὴ ἐξελέγχοι, πάντα ἀνατρέψεσθαι ἔαντφ δεῖν· πεσὼν (οὖν hinzuzuflügen) εἰς τάμῆχανον, τοὺς γείτονας ἐκεράγει καὶ τοὺς θεοὺς· καὶ ιὸν ιού, καὶ φεῦ φεῦ, καὶ νῆ τοὺς θεοὺς καὶ νῆ τὰς θεάς, ἀλλας τε δσα ἐν ἀπιστίᾳς θειολογουμένων εἰσὶν ἀτεχνοὶ πίστεις, ταῦτα πάντα ἐλέγετο βοῆ καὶ ἀξιοποστίᾳ. (13) Τελευτῶν δὲ ἐπεὶ μάχην (Ιπειδὴ δῆμην Diels) είλην ἀντιλεγόμενος (für ἀντιλεγομένους Usener) ἐπὶ τῆς οἰκίας (ἀπὸ τῆς οἰκείας?), ἀντὸς μὲν ἀν δίπονθεν ἔστωκεύετο πρὸς τοὺς παῖδας, τῶν παίδων δὲ τὰ ἄκαδημαικὰ ἰσχυριζομένων, ἵνα μηκέτι πράγματα ἔχοι, οἰκουρὸς ήν φίλος (ἔφεδρος?) τοῦ ταμείου προκαθήμενος. Οὐδέποτε δὲ εἰς οὐδὲν ὠφελῶν, ὑπιδόμενος οὐ τὸ σοφὸν αὐτῷ ἐρχεται, ἀπεταλέψατο. Ἀλλως, ἔφη, ταῦτα, ὡς παῖδες, ἐν ταῖς διατριβαῖς λέγεται ἥμιν, ἀλλως δὲ ζῶμεν.

1) Für die Textesgestaltung haben mir H. Diels, C. Robert und U. von Wilamowitz-Möllendorff freundlichst Beiträge geliefert.

2) Τούτον φασι καὶ περὶ τὴν οἰκονομίαν γλυκύτατα ἴσχηκέναι· ἐπειδὴ γάρ τι προέλοι τοῦ ταμείου, σφραγισάμενος πάλιν εἴσω τὸν δακτύλιον διὰ

„Dem erging es, wie man erzählt, in der Haushaltung sehr lustig. Denn so oft er aus der Speisekammer etwas herausgenommen hatte, siegelte er wieder zu und warf den Ring durch das Loch hinein, damit nicht etwa von den dort liegenden Vorräthen etwas weggenommen und fortgetragen würde. Als seine Diener das merkten, lösten sie das Siegel und trugen fort soviel sie wollten, danach warfen sie den Ring auf dieselbe Weise in die Halle hinein und wurden hierbei nie ertappt.“

Vergleicht man diese beiden Berichte mit einander, so fällt zweierlei auf. Erstens erscheint der Bericht des Diogenes nicht als eine kürzere Zusammenfassung alles dessen, was bei Numenios in breiterer Darstellung vorliegt: vielmehr gibt er nur einen kleinen Theil aus dem Anfang und lässt alles Uebrige einfach fort. Nur von dem einen, dem ersten Streich, den die Sklaven ihrem Herrn spielen, ist bei Diogenes die Rede; von den übrigen schweigt er. Wichtiger ist das zweite, wodurch beide Berichte sich unterscheiden, dass nämlich nur bei Numenios die Spitzbübereien der Sklaven zur Philosophie des Lakydes in Beziehung gesetzt werden, insofern sie theils die Ursache sind, dass Lakydes sich zur akademischen Skepsis bekehrt, theils unter dem Deckmantel derselben ausgeführt werden. Bei Diogenes fehlt diese Beziehung gänzlich, und da gerade auf ihr der ganze Witz der Erzählung beruht, so wird man diesen Mangel nicht für das Ursprüngliche halten.<sup>1)</sup> Die Ansicht kann hiernach nicht mehr aufrecht erhalten werden, als wenn nur Diogenes die echte Gestalt der Erzählung böte, Numenios dieselbe mit eigenen Zuthaten ausgeschmückt und vermehrt habe. Vielmehr führen die Verschiedenheiten, die wir zwischen beiden Berichten wahrnehmen, zu dem Schlusse, dass allein bei Numenios die vollständige Erzählung vorliegt und Diogenes statt dessen nur ein fast unverständliches Fragment gibt. Eine Andeutung davon, dass seine

---

*τῆς ὀπῆς ἐρρίπτει, ὃς μηδέποτ' αὐτοῦ περιστρεθεὶς τι καὶ βασταχθεὶς τῶν ἀποκειμένων. μαθόντα δὲ τοῦτο τὰ θεραπόντια ἀπεσφράγιζε καὶ δοσ ἐβούλετο ἐβάσταξεν· ἔπειτα τὸν δακτύλιον τὸν αὐτὸν τρόπον διὰ τῆς ὀπῆς ἐνίει εἰς τὴν στοάν· καὶ τοῦτο ποιοῦντα οὐδέποτ’ ἐρωγάθη.*

1) Aehnlich ist das Verhältniss in dem was Diogenes IV 63 f. und Numenios bei Euseb. *praep. ev.* XIV 8, 7 f. über Karneades erzählen: denn auch hier ist die in der Beziehung auf die akademische Skepsis bestehende Pointe, durch die allein der Austritt Mentors aus der Akademie genügend begründet erscheint, von Diogenes beseitigt worden und uns nur durch Numenios erhalten.

zählung unvollständig ist, könnte man überdiess aus seinen eigenen Worten entnehmen. Denn wenn er eine ausserordentlich tige (*γλυκύτατα*) Geschichte verspricht, so bleibt er die Erfüllung dieses Versprechens schuldig, da was folgt nichts weiter als die ganz gewöhnliche Diebsgeschichte ist, die an komischer Wirkung andere ihresgleichen keineswegs übertrifft. Eine lustige Geschichte von besonderer Art wird sie erst in der Form, in der sie bei Numenios finden. Mit Bezug auf diese vollständige Erzählung war sie ohne Zweifel so in der Quelle des Diogenes genannt worden, wie sie ja auch bei Numenios in ähnlicher Weise etwas Ergötzliches (*ἡδύ τι*) bezeichnet wird, und es war eine lankenlose Flüchtigkeit des Diogenes, dass er zwar diesen Ausdruck beibehielt, die Erzählung selber aber um alles das verkürzte, s sie desselben werth machen konnte.

Dass nicht alles was Diogenes verschweigt, wir aber bei Numenios lesen, des letzteren eigene Zuthat, die breitere Ausführung ihm Ueberlieferten ist, lässt sich überdiess noch in einem einigen Falle schlagend darthun. In dem Streit, der sich zwischen den Sklaven und ihrem Herrn entspann, als sie diesem den zweiten Reich gespielt hatten, gebärdete sich Lakydes, wie es heisst, sehr traurig, weil er glaubte, sie machten sich über ihn lustig (8: *ἐδειλοῦτο πρὸς αὐτοὺς οἰόμενος παῖςεσθαι*). Von den Sklaven wird hierauf gesagt: *οἱ δὲ ὑπολαβόντες τὰς προσβολὰς ἔκεινον τοι γέ φωτο ὑπ’ αὐτοῦ παῖςεσθαι*. Sind diese Worte richtig überliefert, so glaubten auch die Sklaven ihrerseits von Lakydes spottet zu werden. Nach der ganzen Sachlage war diess aber möglich und konnten die Sklaven im Ernst einen solchen Jungen nicht hegen, da sie als die Anstifter natürlich wissen mussten, dass sie Lakydes zum Besten hatten und nicht umgekehrt. Gegen würde es den Umständen vollkommen entsprechen, wenn eine Aeusserung des Lakydes, er glaube sie treiben ihren Gott mit ihm, die Sklaven erklärt: nein! wir glauben vielmehr, treibst mit uns Spott. Bei flüchtigem Lesen des Dialogs konnte Excerptor diese Worte für Ernst nehmen und dann seinen Jern erzählen, wie es bei Numenios geschehen ist, die Sklaven ten auch ihrerseits in der Meinung gestanden, ihr Herr mache über sie lustig. Dem Excerptor konnte es begegnen in dieser verständlichen Weise das ihm vorliegende Original wiederzutragen, der Erfinder der Geschichte selbst, darf man wohl sagen,

hätte solchen Unsinn nicht schreiben können. Also — das ist, sobald wir nicht, wezu kein Anlass vorhanden ist, eine Verderbnis des Textes annehmen wollen, die nothwendige Consequenz — hat Numenios nicht selbständige gearbeitet, sondern lediglich für seine Zwecke umgestaltet, was er bei Andern fand.

An diesem Punkte werfen wir naturgemäss die Frage auf, was das für ein Werk war, das Numenios benutzt hat. War es ein historisch referirendes Werk, in dessen auf Lakydes bezüglichem Abschnitt auch diese Anekdote über den Philosophen erzählt wurde? Ist es denn überhaupt eine Anekdote was uns hier vorliegt? Eine solche, sie mag übrigens wahr sein oder nicht, ist doch immer eine Erzählung die den Anspruch erhebt als wahr zu gelten. Diesen Anspruch konnte unsere Erzählung nie erheben. Bedenken wir doch von vornherein sonst zumuthen würde zu glauben: dass Lakydes, dieser namlose Philosoph, nicht blos von seinen Sklaven sich wie ein dumme Kretin in der plumpesten Weise überbölpeln lässt, nein! dass er erst durch diese Spitzbübereien veranlasst wird, sich in demischen Skepsis in die Arme zu werfen, während er vorher als Muster eines braven Haushalters war, dem nichts mehr im Herzen lag als seine Wirthschaft; dass ferner dieser selbe Lakydes, nachdem er noch mehrfach in der unglaublichesten Weise von seinen Sklaven betrogen und bestohlen worden ist, sich nicht anders zu helfen weiß als indem er sich von der akademischen Philosophie wieder lossagt. Deut nichts anderes als eine Lossagung ist es, wenn er dieselbe in den Schlussworten für unvereinbar mit dem wirklichen Leben erklärt und damit einen Haupteinwurf, den die Gegner der Skepsis gegen dieselbe richteten, als berechtigt zugibt. Das sind Dinge, für die niemals jemand auf den Glauben anderer rechnen durfte und die deshalb auch nicht in der Form einer Anekdote oder anekdotenhaften Erzählung vorgetragen werden konnten. Der Platz für derartiges war nur in der Dichtung und zwar in der reinen Dichtung, die nichts anderes als Dichtung sein wollte und dabei die Absicht verfolgte, den Philosophen um jeden Preis lächerlich zu machen. Dass wir innerhalb der Erzählung des Numenios uns auf dem reinen Boden der Dichtung, nicht der wirklichen oder angeblichen historischen Ueberlieferung befinden, beweist noch ein anderer Umstand. Während in der letzteren, wie sie bei Diogenes vorliegt, Lakydes als arm bezeichnet wird, wird bei Numenios nach-

drücklich hervorgehoben, dass er das nicht gewesen sei. Dieser sonst nicht leicht erklärliche Widerspruch wird jetzt ganz begreiflich, da die Dichtung natürlich die Verhältnisse ihrer Personen so gestaltet wie sie es zu ihren künstlerischen Zwecken für nöthig findet: oder waren etwa Sokrates und die Sokratiker wirklich alle solche Hungerleider und Stubenhocker als welche sie uns Aristophanes in den Wolken geschildert hat?

Halten wir daher im Allgemeinen fest, dass es eine Dichtung war, so gilt es nun die besondere Form derselben zu bestimmen. War es eine Dichtung in erzählender Form? Eine solche würde wohl sich ihrer Vortheile bedient und der Phantasie reichere Nahrung geboten, d. h. dem Leser eine grössere Zahl von Personen vorgeführt und sich vor Allem nicht auf einen so engen Raum wie die Wohnung des Lakydes ist, beschränkt haben. Ist es schon hiernach unwahrscheinlich, dass das Original des Numenios eine blosse Erzählung in Prosa oder in Versen war, so wird es diess doppelt, wenn wir auf den Gang der ganzen Handlung einen Blick werfen.

Zu Anfang tritt uns Lakydes entgegen, das Muster eines braven und sparsamen Haushalters. In Folge eines Streiches, den ihm seine Sklaven spielen, sieht er sich einem Rätsel gegenüber, das er nicht zu lösen vermag; diess bewirkt, dass er von der Zeit an sich zur akademischen Skepsis bekennt. Hier darf man den ersten Rahmenpunkt der Handlung ansetzen. Da trifft Lakydes mit einem Freunde zusammen und sucht denselben ebenfalls zur Skepsis zu bekehren, indem er erzählt was ihm in seinem Haushalt begegnet sei. Der aber durchschaut die Sache und klärt auch Lakydes auf, so dass dieser in Zukunft den Ring nicht mehr in die Speisekammer wirft und dadurch seine Sklaven ausser Stande setzt ihn in der bisherigen Weise zu betrügen. Diese müssen daher auf neue Mittel denken ihren Herrn zu hintergehn. Ein solches war nicht schwer zu finden: denn Lakydes war noch immer Akademiker geblieben, obgleich der Grund, der ihn Anfangs dazu bestimmt hatte, verschwunden war. Hierauf gründen die Sklaven ihren Plan. Da sie des Ringes nicht mehr habhaft werden können, so siegeln sie entweder gar nicht oder mit einem andern Siegel wieder zu. Als Lakydes sie desshalb zur Verantwortung zieht, behaupten sie erst, die Tafel sei ja noch versiegelt und als er ihnen das Gegentheil beweist, er werde sie wohl selber nicht

zugesiegt haben. Dem gegenüber beruft sich Lakydes auf seine bestimmte Erinnerung. Das benutzen die Sklaven, die ihren Herrn bei Gesprächen mit seinen Freunden belauscht und daher Einiges von der akademischen Skepsis erfahren haben, ihn auf den Widerspruch aufmerksam zu machen, in den er durch eine solche Rufung mit seinen philosophischen Ansichten tritt. Noch einmal aber gelingt es diesem sie zurückzuweisen, wenn auch nicht ohne von seinem akademischen Standpunkt etwas preiszugeben (10: *δὲ ἀναστρέφοντος αὐτοῖς τὰς ἐπιχειρήσεις καὶ λέγοντος Ἀκαδημαϊκά*). Indem wir hier passend den zweiten Ruhepunkt der Handlung ansetzen, bemerken wir gleichzeitig den Fortschritt in der Entwicklung des Konfliktes, der zwischen dem Herrn und seinen Sklaven stattfindet. Mit grösserer Frechheit als das erste Mal sind die Sklaven ihrem Herrn gegenübergetreten: denn nicht bloss, dass die Weise wie sie ihn bestehlen eine viel plumpere so wagen sie es auch schon ihm mit philosophischen Argumenten bekämpfen. Diesem Anfang entspricht das Ende: zwar bleibt auf dieses Mal Lakydes noch Sieger; aber während er damals um diesen Sieg zu erringen, nur einen zufälligen und subjektiven Grund der Skepsis hatte aufgeben müssen, dessen Wegfall ihn nicht hindern nach wie vor Skeptiker zu bleiben, so kann er dieses Mal nicht zum Ziele kommen ohne von der Consequenz der Skepsis etwas zu opfern. Merklich vollzieht sich der Umschwung der Handlung, wir ahnen die hereinbrechende Katastrophe. Neu gerüstet betreten die Sklaven den Kampfplatz. Da es philosophische Argumente waren mit denen Lakydes sie zuletzt geschlagen hatte, so habe sie, um ihn mit gleichen Waffen bekämpfen zu können, bei einem Stoiker Unterricht genommen und dort gelernt wie man einen Akademiker widerlegen müsse.<sup>1)</sup> Dadurch übermuthig geworde

---

1) Die Steigerung, die sich darin kund gibt, dass erst jetzt die Sklaven mit stoischer Dialektik ausgerüstet sind, vorher nur auf ihren Mutterwitz angewiesen waren, wird bei Numenios verwischt, da er schon für die zweite Stufe der Handlung die Möglichkeit offen zu lassen scheint, dass die Sklaven sich ihre Sophismen von den Stoikern geholt haben könnten. Indessen ist dies unrichtig. Die betreffenden Worte (7: εἴτε παρὰ τοῖς Στωικοῖς τὰ σφύρουτα ἤχουσαν, εἴτε καὶ ἄλλως ἀκμαθόντες) streiten mit dem Zusammenhang. Denn was man auf dieser Stufe der Handlung Sophismen nennen könnte, das nämlich, was die Sklaven vorbringen, um Lakydes eines Widerspruchs mit seiner skeptischen Grundansicht zu überführen, das wird auffällig (9) nicht von der Belehrung eines Stoikers, sondern davon ab-

heint es, beschränken sie sich nun nicht mehr auf die Speisekammer, sondern fangen an auch anderes im Hause zu stehlen und lachen Lakydes, der sie deshalb zur Rechenschaft zieht, aus, weil er als Skeptiker ja von dem Vorhandensein des betreffenden Jinges nichts wissen, also auch nicht behaupten könne, es sei entstohlen.<sup>1)</sup> Mit den Mitteln der Skepsis, sieht Lakydes, ist hier-eigen nicht anzukommen. Will er also nicht Alles verlieren, so auss er den skeptischen Standpunkt verlassen und auf den gemein-nenschlichen treten: er gibt deshalb durch laute Ausrufungen, und indem er Nachbarn und Götter zu Zeugen nimmt, seine eigene Leberzeugung von dem Vorhandensein der betreffenden Gegenstände und. Bei den philosophisch gebildeten Sklaven versangen aber natürlich solche *ἀτεχνος πίστεις* nicht mehr, und Lakydes sieht sich genötigt ihnen dasselbe in wissenschaftlicher Weise vorzu-lemonstriren, d. h. auf den Standpunkt der Stoa zu treten (13: *ἰστωκενέτο*). Damit ist in Wahrheit der Umschwung der Hand-lung schon vollzogen: aus dem Akademiker Lakydes ist thatsächlich *das Gegentheil*, wie man sagen kann, nämlich ein Stoiker gewor-den. Nichtsdestoweniger hat er der Akademie noch nicht entsagt. Deshalb fahren die Sklaven fort ihn mit dem Hinweis auf das zu drängen, was die Consequenz der akademischen Skepsis sein würde (13: *τῶν παιδῶν δὲ τὰ Ἀκαδημαϊκὰ ἴσχυριζομένων*). Um ihren Belästigungen zu entgehen postirt er sich schliesslich dauernd vor der Speisekammer, um auf diese Weise wenigstens zu retten was noch darin ist. Aber sei es nun, dass die Sklaven unterdessen Anderes im Hause stehlen oder dass er erkennt, eine derartige Unthätigkeit werde ihm schliesslich auch keinen Vortheil bringen, er sieht auch in diesem Mittel kein Heil und gibt daher, ehe er sich und das Seinige gänzlich zu Grunde richtet, lieber der akademischen Skepsis den Abschied, indem er sie für unvereinbar mit dem Leben erklärt.

geitet, dass sie ein Gespräch ihres Herrn mit seinen Freunden belauscht hatten. Jene Worte sind daher ein thörichter Zusatz, sei es des Numenios oder auch eines Späteren.

1) Dass die Sklaven sich jetzt nicht mehr an der Speisekammer genügen lassen, sondern Alles im Hause plündern, müssen wir wohl aus folgenden Worten (11) schliessen: *καὶ ἐν οὐδὲν ἐν τῷ μέσῳ κατελείπετο, οὐχ ἀγγεῖον, οὐ τὸν ἐν ἀγγείῳ τιθεμένων, οὐχ ὅσα εἰς οἰκίας κατασκευὴν ἄλλ’ ξενι-στεῖς*. Weil die Sklaven ihre Diebstähle mit Hilfe der akademischen Skepsis zu bemächteln suchen, heissen sie (10) *κλέπται Ἀκαδημαϊκοί*.

Wir haben also in der fraglichen Dichtung die Darstellung eines Konfliktes, der sich von Stufe zu Stufe steigert und schliesslich einen Umschwung der Verhältnisse herbeiführt, d. h. da was wir gewohnt sind in einem Drama vor uns zu sehen. Ein solches wird daher auch jene Dichtung gewesen sein und dann natürlich eine Komödie, deren Entwicklung sich insofern mit der in Aristophanes' Wolken vorgeführten vergleichen lässt, als beides mal Jemand von häuslichen Sorgen getrieben seine Zuflucht zunächst in der Philosophie sucht, schliesslich aber durch Schade klug geworden dies als einen Irrthum erkennt.

Erst bei dieser Annahme bekommt die an sich matte und trockene Erzählung einen Reiz, da wir nun berechtigt sind, währendselben an Handlung fehlt, durch den Dialog zu ersetzen. Der Mangel an dem die Erzählung anderenfalls leidet ist der selbe, der fast nothwendig jedem solchen Auszug aus einer alten Komödie anhaften muss und beispielsweise einem Auszug aus Aristophanes' Wolken anhaften würde. Erst wenn wir uns den Dialog hinzudenken, kommt auf einmal Leben hinein. Dass derselbe im Original einen grösseren Umfang hatte, haben wir schon an einer Spur entdeckt, als wir fanden, dass die Worte (9) *αὐτοὶ γε ὡραῖν πάντας παιζοῦσθαι* nur dann einen Sinn geben, wenn wir sie in eine Aussage der Sklaven über sich selbst umsetzen und diese als Antwort auf Lakydes' Worte fassen. Ziemlich unbeholfen nimmt sich ferner Folgendes aus, was wir über Lakydes (12) lesen: *πεσὼν οὖν εἰς τάμιχανον, τοὺς γελτονας ἐκεκράγει καὶ τοὺς Θεούς καὶ λού λού, καὶ φεῦ φεῦ, καὶ νῆ τοὺς Θεοὺς καὶ νῆ τὰς Θεάς ἄλλαι τε δοσαι ἐν ἀπειστίαις δεινολογουμένων εἰσὶν ἀτεκνοπλοτεῖς, ταῦτα πάντα ἐλέγετο βοῇ καὶ ἀξιοπιστίᾳ.* Die Mittheilung dieser leidenschaftlichen Ausrufe *λού λού* u. s. w. war für die blosse Erzählung nicht nothig; für diese genügte *τοὺς γελτονας ἐκεκράγει καὶ τοὺς Θεούς*. Um so passender waren solche Ausrufe in dramatischer Darstellung: wir werden daher wohl auch hier wieder einen nicht ganz verarbeiteten Rest der Komödie vor uns haben. Eine ganze lebensvolle Scene der Komödie endlich glaubt man in folgenden Worten (11) zu erkennen, wenn man sie sich dialogisiert und agirt vorstellt: *διατριβαὶ οὖν ἥσαν παντελεῖς καὶ λόγοι καὶ ἀντιλογίαι, καὶ ἐν οὐδὲν ἐν τῷ μέσῳ κατελείπετο, οὐκ ἀγγεῖον, οὐ τῶν ἐν ἀγγείῳ τιθεμένων, οὐχ ὅσα εἰς οἰκίας κατασκευὴν ἄλλ' ἔστι συντελῆ.*

Man wird also so die Erzählung noch zu einfach, der Personen namentlich zu wenige finden. Es ist aber zu bedenken, dass, wenn die Erzählung nur einen Auszug geben wollte, sie auf das episodische Beiwerk verzichten musste, so gut wie diess die Argumente der antiken Dramen thun. Die Frage kann daher nur ein, ob der Inhalt der Erzählung überhaupt einer solchen Erweiterung durch Episoden fähig ist, und diese Frage muss bejaht werden, da beispielsweise der Unterricht des Lakydes bei Arkesilas so wie der der Sklaven beim Stoiker zu einer besonderen Scene kann ausgedehnt worden sein und auf das Geschrei des Lakydes nach den Nachbarn vielleicht einer derselben herbeigelaufen kam.

Schliesslich fällt nun auch ins Gewicht, was früher bedeutungslos scheinen konnte, dass die Sklaven des Lakydes ausdrücklich mit denen der Komödie verglichen werden<sup>1)</sup>, dass sie, ich möchte sagen, nach der Vorschrift<sup>2)</sup> ihren Herren dreimal betrügen, und dass man wenigstens an einer Stelle auch noch einen Anklang an die Sprache der Komödie zu vernehmen meint.<sup>3)</sup>

Das Ergebniss der vorstehenden Untersuchung hat seine nächste Bedeutung für die Geschichte der antiken Komödie, ist aber auch für die der Philosophie nicht ganz fruchtlos. Denn es liegt jetzt auf der Hand, wie verkehrt es war, wenn man die dem Lakydes in den Mund gelegten Schlussworte der Dichtung ἄλλως ταῦτα, ὡς παῖδες, ἐν ταῖς διατριβαῖς λέγεται ἡμῖν, ἄλλως δὲ ζῶμεν

1) 7: οὐ μέντοι ἀλλὰ οἵ γε παῖδες φόρτακες ησαν καὶ οὐ θάτεροι ληπτοί, οἷοι δὲ οἱ κωμῳδικοί τε καὶ Γέταις καὶ Δᾶοι. Denn so und nicht *Δᾶοι*, wie auch Thedings *de Numenio philosopho Platonicus* S. 39 gibt, ist zu schreiben, da der gewöhnliche Sklavenname *Δᾶος* und nicht *Δαχὸς* lautete, vgl. Strabo VI 13, 12. In den angeführten Worten wollte ferner Meineke com. IV 333 τε καὶ nach κωμῳδικοὶ streichen. Es ist aber wohl in *οἰκέται* zu ändern.

2) Galen, den Meineke com. IV 333 anführt, *de natur. sac.* I 17 sagt: ἑμοῖς τοῖς ὥπο τοῦ βελτίστου Μενάνθρου κατὰ τὰς κωμῳδίας εἰσαγομένοις οἰκέταις, Δᾶοις τοὺς καὶ Γέταις, οὐδὲν γίγουμένοις σφισὶ περιάχθαι γενναῖον, εἰ μὴ τοῖς ἔξαπατήσεισαν τὸν δεσπότην.

3) Es sind die Worte (7), in denen die Geschwätzigkeit der Sklaven bezeichnet werden soll: κάκ τῆς Δαχίης λαλεῖν σταμυλήθρας κατεγλωττισμένοι. Freilich scheinen die Worte verderbt. Die Sprache der Komödie stand hier schon Viger. In den Komikerversen aber, auf die er sich zu dem Ende beief, hat Meineke com. IV 618 (fr. L1) das entscheidende Wort δομβοστωταῆθραν geändert. Vielleicht darf auch noch auf (10) κλέπται Ἀκαδημαῖοι eingewiesen werden.

## 16 HIRZEL, EIN UNBEACHTETES KOMÖDIENFRAGMENT

zu der Folgerung benutzte, dieser Philosoph habe die Skepsis seines Lehrers Arkesilas zum Theil aufgegeben und sei zu festen Dogmen zurückgekehrt.<sup>1)</sup> Aber nicht bloss zu einem negativen Resultat lässt sich die geführte Untersuchung verwenden. Die Dichtung, die wir mit Hilfe derselben entdeckt haben, wird auch positiv brauchbar da, wo sie in die bunte Masse des Erfundenen historische Bestandtheile aufgenommen und für ihre besonderen Zwecke verwerthet hat. Diess thut sie aber, wie Niemand bestreiten wird, einmal, indem sie Lakydes zu einem Bekenner der Urtheilsenthaltung (*ἐποχή*) macht und dann, indem sie ihn die Meinungslosigkeit des Weisen behaupten lässt.<sup>2)</sup> Und dieses Zeugniß fällt darum ins Gewicht, weil es ein altes, wir dürfen sagen, das Zeugniß eines Zeitgenossen ist: denn wer würde in späterer Zeit sich die Mühe genommen haben, einen verhältnissmässig unbekannten Philosophen wie Lakydes in einer eigenen Dichtung zu verhöhnen? Wir dürfen es daher glauben, dass in den beiden angegebenen Punkten, in denen, wie sich wenigstens wahrscheinlich machen lässt, Karneades von Arkesilas abwich, Lakydes treu zu seinem Lehrer hielt.

---

1) Geffers *de Arcesilae successoribus* S. 5 sagt: *sed si quaeritur, quid novum et proprium in eius doctrina fuerit, nihil sere nisi hoc conjecture probabili ea quidem assequi licet, aliquantum eum a dubitandi ratione praeceptoris recessisse et certa potius secutum esse decreta.*

2) Die Sklaven halten ihrem Herrn vor (8), *σοφῷ γε ὅντι δοξάθαι τῷ Λακύδῃ εἴραι ἀδοξάστῳ*. Vgl. damit was Sextus Emp. *adv. dogm.* I 157 als Ansicht des Arkesilas angibt: *οὐχὶ τῷ δοξαστῷ ἔστιν ὁ σοφός.*

Leipzig.

R. HIRZEL.

## ZU DEM TEXTE UND DEN HANDSCHRIFTEN DER HIPPOKRATISCHEN ABHANDLUNG ÜBER WASSER, LUFT UND ORTE.

Die Zahl der Handschriften für die einzelnen hippokratischen Bücher ist sehr verschieden. Während es zum Prognosticon gegen ierzig Codices gibt, für die Aphorismen noch mehr, ist es sehr zu bedauern, dass eine so durchgearbeitete und für die hippokratische Schule grundlegende Schrift wie die über Wasser, Luft und Orte in nur ganz wenigen Handschriften überliefert ist. Littré benutzte zwei Pariser, Nr. 2146 aus dem 16. Jahrhundert und 2255 aus dem 14. Jahrhundert, Ermerins und Reinhold gar kein neues handschriftliches Material bei ihren Ausgaben. Unbenutzt blieben namentlich die Collationen, welche Dietz von vier Handschriften nahm, vom Mutinensis 61 (II H 5) aus dem 15. Jahrh., vom Vaticanus 276 aus dem 13. Jahrh., vom Monacensis 71 aus dem 16. Jahrh., vom Nanianus (Venetus) 248 aus dem 15. Jahrh. Von allen diesen Handschriften kommt Par. 2255 so gut wie nicht in Betracht, da er fast wörtlich die vulgata bietet. Die von Littré notierten Varianten beziehen sich mit wenigen Ausnahmen auf ausgelassenes *v ἐγελx.*, auf hie und da ausgelassenes oder zugesetztes *δέ* oder *τε*. Etwas anders steht es schon mit Par. 2146; diese Handschrift ist zwar weder alt noch im Allgemeinen vorzüglich, enthält aber zu unserer Schrift hin und wieder beachtenswerthe Varianten. Littré hielt den Codex für eine Abschrift von Vat. 276. Sicher ist er ihm nahe verwandt, wie ich zum Prognostikon (*de Prognostici Hipp. libris manuscriptis*, Lips. 1876) nachgewiesen habe. Diese Verwandtschaft erstreckt sich aber auch auf die anderen drei Handschriften, deren Lesarten mir aus Dietz' Nachlass bekannt geworden sind. Die fünf Handschriften bilden so unzweifelhaft eine Klasse für sich, dass man sie alle unter ein Zeichen zusammenfassen darf. Bei einer genaueren Vergleichung aller fünf hat sich mir noch so viel ergeben, dass Par. 2146 dem Monac. noch näher steht, als dem Vaticanus, also nicht von letzterem

direkte Abschrift ist, ferner, dass Nan. 248, wenn auch nicht als Repräsentant, so doch wegen eines Mehr von einigen guten Lesarten als die beste Handschrift der Klasse anzusehen ist. Aber bei all ihrer Unentbehrlichkeit kann diese Handschriftenklasse doch noch keineswegs einen Ersatz bieten für die verlorene Handschrift des Venetianers Gadaldini (1515—1575), deren treffliche eigenartige Lesarten sich nur zum Theil noch in den Ausgaben zerstreut finden. Dietz forschte auf seinen Reisen Jahre lang vergeblich nach dem Verbleib dieser kostlichen Handschrift. Endlich fand er im Jahre 1830 zu Mailand an dem Rande einer Aldina (O 136) und einer Basler Ausgabe (G 99) übereinstimmende handschriftliche Varianten, die er als die Gadaldinischen Lesarten erkannte und sorgsam abschrieb. Am Ende seiner Collation urtheilt er: *Quanti pretii sint hae variae lectiones vix dici potest. penitiorum enim suppedant notitiam codicis Gadaldinei et Baldinei. collatis enim diligentissime videtur instituta. quod in meis itineribus per Italiam universam Siciliamque, quam longe lateque patent, frustra quaesivi, inventi Mediolani ultimis diebus, nihil minus praestolatus. verum est codicem ipsum invenire mihi fuisse gratius satiusque, sed quoniam iure putamus, esse hunc codicem deperditum, nulla abia si haec iactura melius compensatur quam his variis lectionibus a me descriptis. Corayana editio superflua evadet, si augurari suendum licet, posteaquam in lucem edero has variantes.* Diese uneingeschränkte Werthschätzung würde Dietz ohne Zweifel auf das richtige Mass zurückgeführt haben, wenn ihm später eine ruhige Prüfung des gesammelten Materials vergönnt gewesen wäre. Ohne Zweifel sind die Varianten sehr werthvoll, allein mit Vorsicht zu benutzen. Sie repräsentieren keineswegs überall die reinen Gadaldinischen Lesarten. Wenn z. B. c. 10 (Littré II S. 50) für ἦν ἢ ... ἵπδονα τὸ πόμβρον geschrieben wird: ἦν ... τῷ κυνὶ γένηται ὕδωρ, oder c. 24 zu κανονιαι die Variante εὐμήκεες notiert ist, c. 7 a. E. für ἔψειν ἀγαθά — ἔψανά, c. 10 für συνανατνει — συνισχαλνει, c. 23 für παραπλησίως — δύοιως, so haben wir offenbar Glossen vor uns. Aber auch Interpolationen finden sich: z. B. schliessen sich c. 3 a. E. an den Satz ἦν μή τι κατάσχῃ νόσημα πάγκουνος ἐκ μεταβολῆς noch die Worte μεγάλης ἐν τῷ ἐγκεφάλῳ, eine ganz verfehlte Erweiterung, da nur an den Wechsel der Jahreszeiten gedacht werden kann; hierher gehört c. 7 καταλελεπτός οὐδεὶς καὶ κατισχνάνθαται, c. 8 (S. 34) σήπεται μάλιστα

*ιν νδάτων τάχιστα . . τὸ δύμβριον.* Aber auch geradezu schlechte sarten finden sich zwischen trefflichen zerstreut, so c. 1 ἀπερ-  
ζειν, c. 11 a. E. ἀποκτείνει für ἀποφθίνει, c. 22 πολλῶν καὶ  
υῶν für καὶ τιμᾶν, c. 23 αἱ γὰρ μορφαὶ πλείονες ἐγγίνον-  
ται τῆς γαίης anstatt αἱ γὰρ φθοραὶ πλείονες ἐγγίνονται  
ὑ γόνον. Die verschiedene Provenienz dieser Varianten geht  
s Stellen hervor wie z. B. c. 22: ἐμοὶ μὲν οὐν δοκέουσι ἐν  
ντῇ τῇ λίστῃ διαφθείρεσθαι ὁ γόνος. Hier sind zwei ver-  
hiedene Lesarten zusammengeflossen: 1) die vulgata: ἐμοὶ μὲν  
ν δοκέει ἐν ταύτῃ τῇ λίστῃ διαφθείρεσθαι mit der Nach-  
sierung δοκέουσιν (οἱ Σκύθαι) für δοκέει, und die achte ἐμοὶ  
ν οὐν δοκέει ἐ. τ. τ. ἡ. ὁ γόνος, wie sie schon Gadaldini  
nnte und wie ich sie hiermit wieder handschriftlich belege aus  
d. Barberinus I 5. Diese für den Text von AAL noch nicht  
nutzte Papierhandschrift in 8° aus dem 15. Jahrhundert, die nur  
ch die Aphorismen *cum expositione Galeni* vor unserer Schrift  
thält, habe ich, von Dr. H. Droysen in Berlin schon früher auf-  
rksam gemacht, im vorigen Jahre verglichen und in ihr eine  
chst beachtenswerthe Bereicherung des ohnehin dürftigen hand-  
schriftlichen Materials gefunden, nicht nur weil sie die Gadaldini-  
hen Lesarten reiner bietet, sondern auch ausserdem die Textes-  
rbesserung fördert und überhaupt dem Texte, wo so vieles auf  
rmuthung und dem der Littré'schen lateinischen Uebersetzung  
is Par. 7027), wenn auch nicht mit Unrecht, geschenkten Glauben  
ruhte, eine sichere handschriftliche Grundlage verleiht. Hierin  
keine der vorgenannten Handschriften dem Barberinus ver-  
sichbar. Folgende Proben mögen zum Beweise dienen:

Littré c. 6 τῶν τε νοσευμάτων πάντων μετέχειν μέρος  
ιν προειρημένων (τοὺς ἀνθρώπους εἰκός). οὐδὲν αὐτέοισιν  
τοκέρχεται. Coray (Ermerins) schrieb ὡν οὐδὲν κτλ. Littré be-  
rkt, ohne den Text zu ändern, z. St. *on pourrait ajouter καὶ  
αὐτοῦ οὐδὲν d'après la traduction du manuscrit latin (7027) ou  
stre de ou γὰρ après οὐδέν.* Beides beweist das Bedürfniss nach  
ier Partikel: der Barb. hat: *οὐδὲν γὰρ αὐτ. ἀ.*

C. 7 zu Anf. wird ἐπιφερομένου, das schon Linden und Mack  
tten, wieder zu Ehren gebracht gegen ἐπιτρεφομένου. Es ist  
o stagnierenden Gewässern die Rede, die weder Abfluss noch  
fluss haben. Sie werden von dem Regen gespeist; es könnte  
o ein partic. passiv. wie ἐπιτρεφομένου höchstens von den Ge-

wässern, nicht aber von dem Regen zu verstehen sein. Von wem sollte dieser auch genährt werden? Dagegen ist dem Hippokrates ἐπιφέρεσθαι auch sonst geläufig — „hinzukommen“ wie unten c. 8 (S. 36) τὰ δὲ ὅπιοθεν ἐπιφέρεται. Die von Coray angezogene Stelle Herodot II 121 ἐπιτραφέντων βασιλέων kann nach meiner Ansicht mit der unsrigen nicht verglichen werden.

C. 10 (S. 44) ist statt καὶ δυσεντερίας εἰκός ἔστι γίνεσθαι zu lesen τὰς δὲ δ. εἰκ. ἐ. γ. Der Autor kommt auf die acht Zeilen vorher schon angekündigten δυσεντερίαι zurück. Ebensee wird πυρετῶδες weiter unten mit τὸν πυρετοὺς wieder aufgegriffen. Der Barb. hat — Galen u. 2255 τὰς δυσ.

Zehn Zeilen weiter wird das von Coray nach Aphor. 3, 12 vermutete πρὸς τὸ ἥρον anstatt der vulgata πρὸς τῷ ἥρει völlig bestätigt.

Weiter unten in dem Satze Ὁκόταν γὰρ τοῦ χειμῶνος ἔόρτος νοτίου κτλ. hat der Barberinus ausser den schon anderweit bekannten guten Lesarten καὶ θερμοῦ statt τοῦ θ. und αὐτὸν ἔδει statt αὐτὸν ἔλη allein noch τὰ vor τοῦ σώματος, wonach der Satz so zu lesen wäre: Ὁκόταν γὰρ τοῦ χειμῶνος ἔόρτος νοτίου καὶ θερμοῦ τὰ τοῦ σώματος μὴ ἔννιστηται μηδὲ αἱ φλέβες, τοῦ ἥρος ἐπιγενομένου βορείου καὶ αὐχμηροῦ καὶ ψυχροῦ δὲ ἑγκέφαλος, ὁπηνίκα αὐτὸν ἔδει ἄμα (καὶ fehlt im Barb.) τῷ ἥρῃ διαλύεσθαι καὶ καθαίρεσθαι .... τηνικαῦτα πήγυνται (τε fehlt im Barb.) καὶ ἔννισταται.

C. 10 a. E. haben nach ἀναξηραινόμενοι die Handschriften und ältern Ausgaben, auch noch Kühn (selbst das Mscr. 7027 in der lateinischen Uebersetzung), den zweizeiligen Zusatz: ἦν δὲ ὁ χειμῶν — πυρετόι. Diesen Satz haben Baccius, Zvinger, v. d. Linden, Coray und die neueren Herausgeber seit Kühn gestrichen, weil er sich auf den ersten Blick als eine müssige Wiederholung aus dem Anfange dieses Capitels erweist. Ihr Verfahren wird jetzt gerechtfertigt durch den Barberinus, als der einzigen Handschrift, in welcher der Zusatz fehlt.

C. 11 wird zur Beachtung der Wechsel der Jahreszeiten (*μεταβολαὶ τῶν ὥρων*) aufgefordert. Darauf werden die hauptsächlichsten angeführt. Die vulgata heisst: μέγισται δέ εἰσιν αἱ δέκα· καὶ ἐπικινδυνόταται ἡλίου τρόπαι ἀμφότεραι καὶ μᾶλλον [αἱ] θεριναὶ καὶ λημερίαι νομιζόμεναι εἶναι ἀμφότεραι, μᾶλλον δὲ αἱ μετοπωριναί. Das δέκα hat keinen Sinn. Die Heraus-

aber haben es daher seit Coray einfach gestrichen. Der Barberinus hat aber das richtige und so naheliegende τέσσαρες an Stelle des us dem Zahlzeichen δ' entstandenen δέκα. Die Stelle ist demnach so zu lesen: μέγισται δέ εἰσιν αἱδε αἱ (Par. 7027: maiores numeri hae sunt et periculosa) τέσσαρες καὶ ἐπικινδυνόταται· ἥλιον τροπαὶ ἀμφότεραι . . . καὶ ἰσημεραι τομέζομεναι εἶναι ἀμφότεραι. Auch der vor θεριναι von Coray ergänzte Artikel findet sich im Barberinus. Gleich darauf haben alle Handschriften und die Ausgaben bis Coray καὶ ἐπὶ πληιάδων δύσει. Anstatt δὲ zeigt der Barb. nicht nur das von Coray conjicierte ἔτι, sondern auch noch den Artikel, also: καὶ ἔτι τὴν πληιάδων δύσιν δεῖ φυλάσσεσθαι) entsprechend dem vorangehenden καὶ τῶν ἵστρων τὰς ἐπιτολάς. Ebenso ist der Artikel richtig überliefert L. 16 (S. 64) δόκου δὲ μὴ αὐτοὶ ἑωντέων εἰσὶ κάρτεροι οἱ ἄνθρωποι κτλ. und C. 24 (S. 90) δόκου γὰρ αἱ μεταβολαί.

C. 19 (Mitte) wird gesagt, dass die Thiere in Skythien nur eine geringe Grösse erreichten. Es stehe dieser Umstand im Zusammenhang mit der Kahlheit und Einförmigkeit des Landes. Diese letztere wiederum sei bedingt durch den Mangel an klimatischem Wechsel: αἱ γὰρ μεταβολαὶ τῶν ὁρέων οὐκ εἰσὶ μεγάλαι οὐδὲ λογύραι, ἀλλ᾽ ὅμοιαι καὶ ὀλίγον μεταβάλλουσαι. Hieran schliesst sich der Satz: διότι καὶ τὰ εἰδεα ὅμοια αὐτὰ ἑωντέοισιν εἰσιν. στρφ τε χρέονται αἱεὶ δομοίως, ἐσθῆτι τε αὐτέῃ καὶ θέρεος καὶ τειμῶνος κτλ. Es ist hier mit einem Male von den Menschen, die das Land bewohnen, die Rede, von den Skythen selbst, die diese Gleichförmigkeit an sich tragen; da dieser Gegensatz in der vulgata gar nicht markiert ist, verbesserte Coray ebenso leicht als überzeugend: διότι κ. τ. εἰδ. ὅμοιοι αὐτοὶ ἐ. εἰσὶν, στρφ τε χρέομενοι αἱεὶ δομοίως ἐσθῆτι τε κτλ. Die Form χρέομενοι nicht χρέομεναι — 2146) ist deutlich im Barb. überliefert. Littré hat mit Unrecht diese treffliche Emendation C.'s verschmäht.

C. 22 Όχόταν ἀρχηται ἡ νοῦσος, ὅπισθεν τοῦ ὠτὸς ἔκατέρων (-τέρην Littré) φλέβα τάμνουσιν. — ἔκατερος kann nicht zu φλέβα gehören, als ob es sich um ein bestimmtes, allgemein bekanntes Adernpaar handele, vielmehr ist mit Barb. zu lesen: ἕπισθεν τοῦ ὠτὸς ἔκατέρου φλέβα. — Ausser der ebengenannten Operation werden dann noch andere Erklärungen für das häufige Vorkommen von Impotenz bei den Skythen beigebracht. Mit Bezug auf diese Erklärungsversuche heisst es dann: εὐνουχοειδέστατοι

*εἰσιν ἀνθρώπων διὰ τὰς προφάσιας*, soll heissen „aus diesen Gründen“. Die lateinische Handschrift hat *propter predictas causas* und Littré hat demnach (desgl. Reinhold) *διὰ τὰς προειρημένας πρ.* gegeben. Ermerins begnügt sich mit der *vulgata*, in der der Artikel *δεικτικῶς* gebraucht sei. Da dieser Gebrauch immerhin selten ist (nur einmal sicher in unserer Schrift), so empfiehlt sich als das Natürlichste die Lesart des Barb.: *διὰ ταύτας τὰς πρ.*, wie c. 15 med. u. Coray schon hier schrieb.

C. 24 wird ausgeführt, dass hohe gebirgige Lage mit gutem Wasser bei starken klimatischen Wechseln ein hochgewachsenes unternehmendes Geschlecht erzeuge, tiefliegende heisse Gegenden mit stehenden warmen Gewässern haben den entgegengesetzten Einfluss auf ihre Bewohner. Diese sind unersetzt, haben dunkle Haut- und Haarfarbe und neigen zu Gallenaffectionen. Nur wenn es Flüsse im Lande gibt, die das stagnierende Wasser abführen, kann der Aufenthalt und das Aussehen der Bewohner gesunder werden. Dann folgt der Gegensatz: *εἰ μέροι ποταμοὶ μὲρ μὴ εἶησαν, τὰ δὲ ὑδάτα κρηναλά τε καὶ στάσιμα πίνοιεν καὶ δύώδεα, ἀνάγκη τὰ τοιαῦτα τῆς γαστρὸς ἀτηρέα εἶναι καὶ σπληνός.* So die sinnlos entstellte *vulgata*, wie sie noch Kuhn abdruckte, obwohl Coray längst die Stelle in der Hauptsache mit Gadaldinischen Lesarten geheilt hatte. Der Gadaldinische Codex hatte nämlich *ἔλώδεα* für *δύώδεα* und dann *ἀνάγκη τὰ τοιάδε εἴδεα προγαστρότερα εἶναι καὶ σπληνώδεα*. Alle diese guten Lesarten finden sich im Barb. wieder, nur zuletzt mit etwas veränderter Stellung: *προγ. καὶ σπλ. εἶναι*. Nun aber nahm Coray noch Anstoss an dem *κρηναλα*, welches ja auch offenbar in diese Kategorie gar nicht hineinpasst, da er aber auf keine plausible Vermuthung kam, so ist das Wort bis jetzt in den Ausgaben stehen geblieben. Littré bemerkt: *les manuscrits grecs ne donnent aucune lumière là-dessus; ils ont κρηναλα sans variation.* — Der Barberinus hat das richtige *λιμναῖα*.

Gegen Ende der Schrift ist überliefert und von Littré sowie Ermerins unverändert aufgenommen: *τὸ δὲ ἐργατικὸν ὅξν ἔνθεν* (muss heissen *ἐνεὸν* s. u.) *ἐν τῇ φύσει τῇ τοιαύτῃ.* Coray nahm mit Recht Anstoss an der Verbindung *ἐργατικὸν ὅξν* und setzte *καὶ* dazwischen, welches unerlässlich ist, wenn man *ὅξν* überhaupt beibehalten will. Indessen ist dies an unserer Stelle Glossem, da das *ὅξν* des in Rede stehenden Menschenschlages erst weiter unten

zur Aufzählung kommt: *ἔς τε τὰς τέχνας ὁξυτέρους . . . εὐρήσεις.* Es war aus dem weiter oben stehenden *οὐ λεπτοὶ οὐδὲ ὁξέες* zu *ἀργατεικόν* an den Rand geschrieben und ist im Texte zu streichen, wie sich denn auch im Barberinus keine Spur davon findet.

Bei solchen Vorzügen der Handschrift wird man auch c. 20 i. A. *Σκυθέων γὰρ τοὺς πολλοὺς, ἀπαντας ὅσοι Νομάδες, εὐρήσεις κεκανμένους* an Stelle des verbindungslosen *ἀπαντας* (Coray wollte *τ'*, v. d. Linden *δὲ* zusetzen) aus derselben das glatter anschliessende *μάλιστα* ohne Bedenken einsetzen dürfen.

An andern Orten, wo noch die neusten Herausgeber je nach ihrer Auffassung verschieden lesen, wird der Barberinus entscheiden und diesem misslichen Schwanken des Textes ein Ende machen, so bleibt

Litré:

- c. 6 a. E. bei der vulg. *τὰ ἐπὶ τῆς ἑσπέρης πνεύματα*  
*τῆς ἑσπέρης πνεύματα*  
 c. 8 (S. 34) *τὸ λεπτότατον καὶ κονφότατον αὐτέον* (von der Feuchtigkeit) *λείπεται.*

Ermerins liest (nach Coray):

*τὰ ἀπὸ τῆς ἑσπ. πν.*

Gadald. Coray, Ermer.: *τὸ λαμπρότατον καὶ κ. αὐτ. λ.*

In beiden Fällen entscheidet der Barberinus zu Gunsten der letzteren. Ebenso c. 10 i. Anf. Litré: *περὶ δὲ ἐπέων*, Erm. (Cor.): *περὶ δὲ τῶν ὠρέων*, Barb.: *περὶ δὲ ὠρέων.*

Wo der Barberinus noch andere Handschriften für sich hat, ist eine um so festere Grundlage gewonnen. So muss c. 7 (Litré S. 30) *μάλιστα δὲ ἐπαινέω* angenommen werden, was schon als Gadald. Lesart bekannt war, von Dietz als solche vom Rande der Mailänder Drucke notiert ist und nun noch vom Barberinus bestätigt wird. Dasselbe gilt c. 15 von der Lesart *νοτώδει καὶ θολεῷ* (zu dem folgenden *πρὸς ταλαιπωρέειν* hat Dietz auch den in der vulgata fehlenden Artikel belegt); c. 5 haben dieselben zu den Worten *τὰ δὲ εἴδεα τῶν ἀνθρώπων εὐχροά τε καὶ ἀνθηρά ἔστι μᾶλλον* den Zusatz *ἡ ἄλλη*, der auch in *quam albini* (*ekbī*) der lat. Uebersetzung des Par. 7027 erhalten ist; dafür ist in dem Folgenden *ἄλλη* nach *νοῦσος* zu streichen, also: *ἡ μή τις νοῦσος καλύη*, ferner c. 23 (S. 84 Littré) *διότι καὶ εὐψυχοτέρους νομίζω τοὺς τὴν Εὐρώπην οἰκέοντας εἶναι.* Ebenso ist c. 12 *μεγέθει μεγίστους* die bestverbürgte Lesart; hier stimmt Barb. mit Vat. Nan. Mon. C. 16 gesellt sich zu diesen vieren noch Par. 2146; daselbst soll bewiesen werden, dass die Asiaten weniger

kriegerisch als die Europäer seien. Es hängt dies zusammen: 1) mit klimatischen Einflüssen, 2) mit dem orientalischen Despotismus, der die freie Entfaltung der Volkskraft nicht aufkommen lässt. Dann heisst es weiter: *ὅτι δὲ πρὸς τούτοις τῶν τοιούτων ἀνθρώπων ἀνάγκη ἐρημοῦσθαι τὴν γῆν ὑπό τε πολεμίων καὶ ἀργίης, ὡστε καὶ εἰ τις φύσει πέφυκε ἀνδρεῖος καὶ εὐψυχος, ἀποτρέπεσθαι τὴν γνώμην ὑπὸ τῶν νόμων.* Man sieht hier nicht ein, was die Verwüstung des Landes durch feindliche Einfälle an der unkriegerischen Natur eines Volkes erklären soll, man könnte eher umgekehrt sagen, dass ein solches Volk durch dergleichen zum Widerstande aufgerüttelt werde. Ferner ist die Verbindung *ἐρημοῦσθαι* *ὑπὸ ἀργίης* hart, zumal *ὑπό τε πολεμίων* dazwischen steht. Nun haben die obengenannten fünf Handschriften *ὑπό τε ἀπολέμων*, soll heißen *ὑπὸ τῶν ἀπολέμων*, d. h. wenn ein solches Volk auch Individuen mit muthigem und beherztem Sinn hervorbringen kann, so verweichlichen diese doch unter der Masse der Unkriegerischen und der allgemein herrschenden Feigheit. Also ist zu lesen: *ἀνάγκη ἡμεροῦσθαι τὴν γνώμην ὑπὸ τῶν ἀπολέμων καὶ ἀργίης κτλ.*

Auch die Lesarten, in denen der Barberinus mit Galen übereinstimmt, verdienen den Vorzug, so c. 10 (L. S. 44) *ὑγροτέροισιν* anstatt des Superlat., das. (S. 50) *ἀναξηραίνεται καὶ ἀναλισκεται* anstatt *ἀναλούται* (vgl. Galen *ad Aphor.* III 14).

An folgenden Stellen haben wir im Barberinus die handschriftliche Beglaubigung bereits bevorzugter Lesarten: c. 7 (S. 30) *χειμερινῆς ἀνατολῆς* (Gadald.) für das verkehrte *Θερινῆς*, welches die vulgata übereinstimmend mit sämtlichen anderen Handschriften bietet, das. (S. 32) *ταχερώτατα* (Conjectur von Foës für *τὰ καιρώτατα* s. Oecon. S. 617), c. 8 (S. 36) *βράγχος καὶ βῆχες καὶ βαρυφωνή* (Gadald.), c. 9, (S. 38) *ὁ στόμαχος τῆς κίνστιος* *ξυμπέρρακται* (Gadald. und Littré nach 7027 *angustum*) statt *ξυμπέρρακται*, *ξυμπίμπραται* cet., das. (S. 40) *χολωδέστατον* (cod. S apud Foës.) für vulg. *χολωδέστατον*, c. 10 *καὶ ὁφθαλμίας καὶ δυσεντερίας* (Gadald.); x. d. fehlen sonst überall, das. (S. 46) *ώστε ἔξαιφρης τοὺς μὲν ἀπόλληνσθαι κτλ.* ohne *ὑπὸ φρενίτιδος* wie Galen u. 7027. Die drei letzten ärztlichen Herausgeber Littré, Ermerins und Reinhold lassen diese Worte übereinstimmend weg. „*Cette suppression est en effet favorable au sens médical du passage*“ Littré.

Das. (S. 48) καὶ φαγεδαινας κινδυνος (Gadald. 7027) für φ. κοινῶς.

Das. (S. 50) ἐτίσισι δὲ καὶ — Galen., Gadald.\* 7027.

Das. — ἀφ' ὧν (Galen., Gadald.\* 7027) ταῦτα τὰ (Galen.) σεύματα αὐτέοισι γίνεται für vulg. ἄφρω ταῦτα νοσεύματα τ. γ., wo Littré noch zweifelte, ob ἀφ' ὧν oder ἐφ' ᾧ zu en sei.

Das. — οὐ πλαδῶντες ἀλλ' ἀναξηραινόμενοι (Gadald.\* 7027) tt vulg. ὅπ' ἄλλων τ' ἐς ἄλλα ἀναξ.

C. 20 φοῖνα εἶναι καὶ βραδέα add. — Gadald.

C. 22 (S. 78) ἀλλὰ πάντα δμοια καὶ πάντα θεῖα — dald. 7027.

Das. (S. 80) τοῖσι τε Σκύθησι = Zvinger.

C. 23 (S. 84) ἀμικτον = Galen., Gadald.\* statt vulg. ἀμιαντονιλλικτον cet.

C. 24 (S. 86) φράσω — Gadald.\* 7027 für vulg. φράζω.

Das. (S. 90) (καὶ) ἀνανδρότεραι δὲ καὶ ἡμερώτεραι αἱ γυναι. Gadald.\* Galen.

Das. οὐκ εὔχρατα (i. e. εὔχρηστα) ohne ἔχει — Gadald.\* statt dg. οὐ κέχρηται.

Das. πίειρα — Gadald.\* 7027 statt vulg. πιθηρά, Galen. πρά cet.

Jedoch auch unter dem, was Dietz vom Rande der beiden n̄länder Drucke notiert hat, findet sich manche vorzügliche Lesart, die aus dieser Quelle allein fliest; so halte ich c. 7 (S. 32) ιενσμένοι εἰστιν (οἱ ἄνθρωποι) „haben sich getäuscht“ für besser ιψενσάμενοι εἰστιν.

C. 9 (S. 38) wird die Entstehung des Blasensteines beschrieben. rselbe entsteht durch Verkochung des Urins bei entzündlicher hitzung der Blase: ὀκόταν δὲ ταῦτα πάθη (ἡ κύστις), τὸ οὖρον κ. ἀφήσιν, ἀλλ' ἐν ἑωυτέω ἔνυψει καὶ ἔνυκατει. Worauf ll sich das in allen Ausgaben stehende ἑωυτέω beziehen, da doch στις zu ένυψει Subject ist? In den Randnoten steht das hntige ἐν ἑωυτέῃ (κύστις). Einige Zeilen weiter heisst es von r hieraus entstehenden Concretion τὸ μὲν πρῶτον σμικρὸν, επτα μεῖζον γίνεται. Da hier keine Aufzählung, sondern eine

---

Anmerk. Das Zeichen \* bedeutet, dass die Lesart sich nur bei Dietz iert findet.

zeitliche Folge vorliegt, so ist ἔπειτα δὲ μέζον γίνεται vorzuziehen (vgl. meine *observat. de usu particul.* p. 19 f.), c. 10 (S. 44) wird ἐκτιτρώσκεσθαι passend durch εἰκός gestützt. — Gleich zu Anfang der Schrift heisst es von den Jahreszeiten: οὐ γὰρ ἔοιχασιν οὐδὲν, ἀλλὰ πολὺ διαφέρουσιν κτλ. Ich glaube nicht, dass das blosse ἔοιχασι „sie gleichen einander“ heissen kann. In unserer Schrift wird es so immer mit αὐτοὶ ἔωντοσι oder ἀλλήλοισι verbunden, mit letzterem z. B. c. 12 i. Anf.: διαλλάσσει (τὰ ἔθνεα) καὶ μηδὲν ἔοιχεν ἀλλήλοισιν. Auch an unserer Stelle konnte ἀλλήλοισον vor ἀλλὰ leicht ausfallen und ist aus den Randnoten einzusetzen.

C. 24 (S. 90) findet sich das zwischen ὄχόσοι und λεπτὰ unerlässliche und von Galen, sowie in 7027 (*autem*) erhaltene δὲ auch in den Marginalnoten, ebenso S. 92 *ἰδεῖν*, gleich darauf *ἴδοις* und *ἐνεόν* für *ἔνθεν*. — Schliesslich sei von diesen Randnoten bemerkt, dass sie in demselben Capitel (S. 88) zu den Worten τὸ δὲ ἀνδρεῖον καὶ τὸ ταλαίπωρον ἐν τῇ ψυχῇ φύσει μὲν οὐκ ἀν δμοίως ἐνεῖη, νόμος δὲ προσγενόμενος ἀπεργάσσεις ἀν einen Zusatz geben, von dem man bisher nur aus der lat. Uebersetzung 7027 Kenntniss hatte. Dieselbe enthält hinter *efficiat* (= *ἀπεργάσσεις*) ἀν noch die Worte: *sicut speciem constitutam*. Littré vermutet in dem vom Uebersetzer benutzten Urtexte habe noch gestanden *ὡς εἶδος ἔστιν*. Dietz hat notiert: *ὡσι τοῦ εἴδους οὐχ ἵπάρχοντος*, wie es scheint Zusammensetzung aus zwei Lesarten *ὡς* z. *εἴδ.* *ἵπ.* und *τοῦ εἴδ. οὐχ* *ἵπ.* Jedenfalls ist der Zusatz sehr alt.

Zum Schluss seien noch folgende auf Vermuthung beruhende Textesänderungen vorgeschlagen:

C. 2 (S. 14) ist mit Veränderung der Interpunktions so zu lesen: ἀ εἰκός ἔστι γίνεσθαι, ην μή τις ταῦτα πρότερον εἶδες προφροντίῃ περὶ ἔκαστου. τοῦ δὲ χρόνου προϊόντος κτλ.

C. 4 werden die Wohnplätze beurtheilt, welche den Nordwinden ausgesetzt sind. Von dem dort sich findenden Wasser heisst es: τὰ ὄδατα τὰ σκληρά τε καὶ ψυχρὰ ὡς ἐπὶ τὸ πλήθος γλυκαίνεσθαι. Welche Verlegenheit dies γλυκαίνεται den Herausgebern bereitet hat, ersehe man aus der Note Littrés zur Stelle. Das γλυκαίνεσθαι erfolgt nur durch die Wärme, weshalb denn auch Coray das gerade Gegentheil οὐ γλ. schreiben wollte. In dem Folgenden wird nun solches Wasser als höchst unverdaulich

geschildert. Seine schädliche Wirkung übt es besonders auf den Unterleib aus, den es verstopft und verhärtet. Verhärtung, Trockenheit, Sprödigkeit der Constitution im Allgemeinen und der unteren Sekretionsorgane im Besonderen, das sind die scharfbetonten Wirkungen dieses Wassers. Nun ist c. 7 gleichfalls von besonders hartem, schwerverdaulichem Wasser die Rede. Dasselbe wird zugleich als salzig bezeichnet, S. 30: ὀκόσα δέ ἐστιν ἀλυκὰ καὶ ἀτέραμνα καὶ σκληρὰ; ταῦτα μὲν πάντα πίνειν οὐκ ἀγαθά. Weiterhin (S. 32) wird eine verstopfende und austrocknende Wirkung vorzugsweise dem Wasser zugeschrieben, das nicht nur hart und schwer zu kochen, sondern auch salzig ist (τὰ σκληρότατα καὶ ἀτέραμνότατα καὶ τὰ ὑφαλικά (ὑδατα). Schliesslich wird noch ganz besonders darauf aufmerksam gemacht, dass es gerade die salzhaltigen Gewässer sind die nicht, wie man glaube, eine lösende, sondern eine entgegengesetzte Wirkung hervorbringen: ὀκόσα δέ (ὑδατα) ἐστιν ἀτέραμνα καὶ σκληρὰ καὶ ἡκιστα ἔψειν ἀγαθὰ, ταῦτα δὲ ἔννιστησι μᾶλλον τὰς κοιλίας καὶ ἤηρανει. ἀλλὰ γὰρ ἔψεινσμένοι εἰσὶν οἱ ἄνθρωποι τῶν ἀλμυρῶν ὑδάτων πέρι δι' ἀπειρίην, καὶ διτι νομίζεται διαχωρητικά. τὰ δὲ ἔννιστιώτατά ἐστιν πρὸς τὴν διαχώρησιν. ἀτέραμνα γὰρ καὶ ἀνέψαντα, ὥστε καὶ τὴν κοιλίην ὑπ' αὐτέων στύφεσθαι μᾶλλον ἢ τήκεσθαι. Ich glaube daher, dass auch an unserer Stelle für γίνεται zu lesen ist ἀλυκὰ γίνεται.

C. 5 i. Anf. ὀκόσαι μὲν (πόλεις) πρὸς τὰς ἀνατολὰς τοῦ ἥλιου κένονται, ταῦτας εἰκὸς εἶναι ὑγιεινοτέρας τῶν πρὸς τὰς ἄρκτους ἐστραμμένων καὶ τῶν πρὸς τὰ θερμά, ἦν καὶ στάδιον τὸ μεταξὺ ἦ. — τὰ θερμά ohne substantivischen Zusatz kann nicht die Himmelsrichtung bezeichnen; es würde dies gegen den in unserer Schrift herrschenden Sprachgebrauch verstossen, den man fast auf jeder Seite beobachten kann. Vor τὰ θερμά ist τὰ πνεύματα durch Ueberspringen vom ersten zum zweiten τὰ aus gefallen.

C. 19 (S. 72): *Μετέωρα γὰρ τὰ πεδία καὶ ψιλὰ, καὶ οὐκ ἐστεφάνωται ὅρεσιν, ἀλλ᾽ ἀνάντεα ἀπὸ (Barb.) τῶν ἄρκτων αὐτέων.* *Αὐτόθι* ist unbequem, mindestens überflüssig, mag man es nun zu diesem oder zum folgenden Satze ziehen. Dagegen vergleiche oben zu Anfang des Cap.: *Κέεται γὰρ ὑπ' αὐτῇ στῆσιν ἄρκτοισιν κτλ.*

## ANALECTA.

I. Arati carminum praeter reliquias a Buhlio collectas extitunt fragmentum tenuissimum quidem sed non spernendum in Hellēnū chrestomathia ap. Phot. bibl. cod. 279 p. 531 a 13 sq. grammaticus postquam in eis quae antecedunt de vocula τέττα (Hom. A 419) disputavit, in hunc modum pergit: καὶ ἄλλα δέ ἔστι ξενίζονται ἐν τοῖς Ὄμηρον, μεθ' Ὄμηρον δὲ σαφῆ τῇ χρήσει γεγονότα καὶ τὴν λύσιν τῆς ἀπορίας ἐπιδεξάμενα. τὸ δὲ τέττα αὐτῶν τοιούτον τῆς ἀγνωσίας καὶ τοῦ μὴ διημαρτήσθαι ἔξειλεν, οὐ τοι νυν τέττα δεῖ γράφειν, ἀλλὰ τέτλα, τῆς ἐπὶ τίου συλλαβῆς ἀποκοπείσης τοῦ τέτλαθι. καὶ γὰρ ἔστιν εὑρέθει τέτλα λεγόμενον παρὰ διαφόροις, ὡς καὶ Ἀρατός φησιν ἐν Χαρίτων πρώτῃ Τέτλα. quales fuerint Χάριτες illae doctiores velim investigent. formam verbi insolitam praeter Hellēnū præbet Hesychius omisso tamen Arati testimonio, quod et illo subscrapsit M. Schmidtius. ideo autem frustum promendere fuisse putavi, quia in latebris lexicographorum grammaticorum delitescit, quos nemo adit nisi coactus.

II. Callimachus ep. XXIX Schn.: χαίρετε λεπταὶ Ρίγες Ἀργήτον σύμβολον ἀγρυπνίης.<sup>1)</sup> Meinekio insolita nominis Ἀργήτος mensura offensioni sicut scribique iussit ἀκρήτον. refutat illum Diltheyus de Cyd. p. 11 n. 2 afferens Leonidae (Tarentini) versum (Anth. Pal. IX 25, 1) e Callimacho expressum

γράμμα τόδ' Ἀρέτοιο δαίμονος, ὃς ποτε λεπτῇ  
φροντίδι δηγαιοὺς ἀστέρας ἐφράσατο  
assensumque nanctus est Schneideri. neuter perspexisse videtur, quam ob causam poeta primam syllabam produixerit. nimis rursum geminatione litteram secundam (ἀρρήτον — sic cod. Pal.) expressum fuisse statuimus, idem evadit quod indicari vult Meinekius ~~etiam~~

1) hinc anonym. Anth. Pal. IX 689, 2: ἐῆς σύμβολον ἀγρυπνίης et Leonid. Alex. VI 328, 2: σύμβολον εὐεπίης. tacite correxi numeros Schneideri.

*ec interruptam vigiliam.* festive igitur lusit Callimachus in prountiando amici nomine simulque summam ei laudem impertivit. alterum Petavius Ἀρεγήτον scripsit, qua mutatione opus non esse, modo lusum perspectum habeas, facile concesseris.

III. Leonidas Tarentinus Anth. Pal. VII 660:

ξεῖνε, Συραχόσιός τοι ἀνὴρ τόδ' ἐφίεται Ὁρθων·  
χειμερίας μεθύνων μηδαμὰ νυκτὸς ἵσις·  
καὶ γὰρ ἡγώ τοιοῦτον ἔχω μόρον, ἀντὶ δὲ πολλᾶς  
πατρίδος διθνεῖαν κεῖμαι ἐφεσσάμενος.

Iedium distichon interceptum esse, cum de Orthonis morte ipsa nihil compieramus, recte statuit Meinekius. tertii versus clausulam emodum probabiliter restituit. corrigas ἀντὶ δ' ἐραννᾶς. tot ita in tantulo poematio ne quis miretur, moneo omnino interpolitorum libidinem in Leonidae epigrammatis depravandis adeo gravitatem esse, ut vix possint restitui, nisi imitatorum turba saepius tam emendandi monstraret. sed de hac re alio loco fusius erit icendum.

IV. Apollonius Argon. III 755 sqq.:

πυκνὰ δέ οἱ κραδίη στηθέων ἔντοσθεν ἔθυιεν,  
ἡελίου ὥσ τις τε δόμοις ἐνιπάλλεται αἴγλη  
ὑδατος ἔξανισσα, τὸ δὴ νέον ἡὲ λέβητι  
ἢ που ἐν γαυλῷ κέχυται· ἡ δ' ἔνθα καὶ ἔνθα  
ἀκείη στροφάλιγγι τινάσσεται ἀττσονσα.

ūrifice languet vox δόμοις, quibus repercussi solis radii insilire  
icuntur. mutatione lenissima adhibita scribendum esse duco  
ἡελίου ὥσ τις τε δοκοῖς ἐπιπάλλεται αἴγλη.

tiam coniecturam veram esse docet imitatio Vergiliana (Aen.

III 22 sqq.):

sicut aquae tremulum labris ubi lumen aenis  
sole repercuo aut radiantis imagine lunae  
omnia pervolitat late loca iamque sub auras  
erigitur summique ferit *laquearia* tecti.

V. Theocritum cum epyllion quod Hylas inscribitur componeret tacite correxisse Apollonii narrationem (I 1207 sqq.) in cholis docuit praceptor meus U. de Wilamowitz. atque laudandus et poeta bucolicus quod Polyphemum illum alterum Herculem, nem prorsus eodem animi motu perturbatum induxerat Apollonius, lane omisit. quod ne iusto acerbius videatur dictum esse, ipse enim compares, quallem se Polyphemus inde a versu 1240, qualem

se Hercules inde a versu 1261 praebeant. hinc leo fame stimulatus progreditur, illinc taurus asilo agitatus; ambo furibundi eundem petunt. iure quaeres, quid omnino sibi velit importunus ille amicus. quem si suo Marte induxisset Apollonius, sanae mentis hercule non fuisse. at fuit amasius Hylae. discimus hoc ex scholio versui 1207 adscripto: *Σωκράτης ἐν τῷ πρὸς Εἰδόθεον τὸν "Υλαν ἐρώμενον Πολυφήμου καὶ οὐχ Ἡρακλέους γενέσθαι, itaque τὸν "Υλαν Σωκράτης νίὸν Ἡρακλέους φησίν* (schol. Ambros. Theocr. XIII 17). Socratis aetas, quantum scio, accurate definiri nequit, sed hanc fabulae conformatiōnēm inventam esse ab eo minime credo, immo ex eodem auctore pendet, quem satis inscite secutus est Apollonius. nimurum Cii, quae urbs a Polyphemo condita esse dicebatur (schol. Apoll. I 1321. IV 1470'), incolae Hylan clamantes in montibus bacchari solebant (Strab. XII p. 564), unde nata est fabula de Polyphemi amasio rapto, cuius in honorem ille τὴν δρειβασταν instituisset. hinc furor ille Polyphemi apud Apollonium alias vix explicandus. et haec quidem rarior fabula. vulgaris est de Hercule Hylae amante, qui obsidibus acceptis ut puerum quaererent Cianos obstrinxisset. quod primus Cinaetho videtur narrasse. tertius supervenit Apollonius, qui cum hasce fabellas concenteret, gemella narratione enervari vim poeticam non perspexit. maxime vero vituperandus, quod sibi ne constituit quidem. vide modo, quam cito defervescat Polyphemi furor, ubi amicum de raptu certiorem fecit. neque enim comes est Herculi in vestigiis Hylae persequendis neque omnino Hylan videtur novisse, cum legimus:

τὼ δὲ Αἰός βουλῆσιν, δὸ μὲν Μυσοῖσι βαλέσθαι  
μέλλεν ἐπώνυμον ἀστυν πολισσάμενος ποταμοῖο  
Εἴλατόδης Πολύφημος, δὸ δ' Εὐρυσθῆος ἀέθλους  
αὐτις ἵων πονέσθαι ε. q. s.

haec scilicet cecinerat Glaucus (1315 sqq.) ac rata facta sunt. iam quaerite Ciani, Alcides iubet, vester rex non curat illum! tanta oblivio ne Nicandro quidem ferri posse visa est, qui — si fidem habemus scholiastae Antonini Liberalis c. 26 — fabulam ita conformavit: καὶ δὸ μὲν (Hercules) ὡς οὐκ ἐδύνατο πλεῖστα πονη-

1) certus testis est Nymphodus, qui hac de re forsitan egerit in *Νομίμοις βαρβαρικοῖς*. qui sequitur Χάρος ἐν πρώτῳ Χρόνων nondum emendatus. minime placet Χάραξ, quod coniecit Heringa, recepit Keilius. Cius conditorem ceteri memorant.

άμενος<sup>1)</sup>) ἔξενρειν τὸν "Υλαν, παρεγένετο πρὸς τὴν νεῦν καὶ  
τὸν μὲν ἔπλει μετὰ τῶν ἀριστέων (haec quoque discrepant ab  
pollonio), Πολὺφημον δὲ καταλείπει ἐν τῷ χωρέῳ,  
ἴ πως δύναιτο ζητῶν ἔξενρειν αὐτῷ τὸν "Υλαν. καὶ  
μὲν Πολύφημος ἔφθη τελευτήσας, "Υλά δὲ θύονσιν ἄχρι νῦν  
αρά τὴν κρήνην οἱ ἐπιχώριοι ε. q. s.

VI. Philodemus Anth. Pal. V 123:

τυκτερινή, δικέρως, φιλοπάντυχε, φαῖνε Σελήνη,  
φαῖνε δι' εὐτρήτων βαλλομένη θυρίδων.  
αὔγαζε χρυσέτην Καλλίστιον· ἐξ τὰ φιλεύτων  
ἔργα κατοπτεύειν οὐ φθόνος ἀθανάτη·  
δλβίζεις καὶ τήνδε καὶ ἡμέας, οἰδα, Σελήνη·  
καὶ γὰρ σὺν ψυχῇν ἔφλεγεν Ἐνδυμίων.

Ielli poematii, quod per longe diversae quaestionis opportunitatem  
lias tractabo, secundum versum maculo deformatum esse vidit  
Jiltheus pro verbo βαλλομένη requirens ἀλλομένη. ne hoc qui-  
lem mihi sufficere videtur. ni fallor, poeta scripsit:

φαῖνε δι' εὐτρήτων παλλομένη θυρίδων.

VII. Antipater Thessalonicensis Anth. Pal. IX 26 novem  
poetrias Graecas cum novem Musis comparatas enumerat. extrema  
epigrammatis pars ita tradita est:

ἐννέα μὲν Μόσσας μέγας Οὐρανός, ἐννέα δ' αὐτὰς  
Γαλα τέκεν Θνατοῖς ἔφθιτον εὐφροσύναν.

τὰς ne apud Antipatrum quidem ferendum est. acumen redi-  
litur, si scribimus ἐννέα δ' αὐτις Γαλα τέκεν.

VIII. Cum de Phyllide Callimachea testimonia poetarum  
romanorum componerem (*Analecta Alexandrino-Romana* p. 43), fugit  
ne ipse ille versus Vergilianus (ecl. V 10), cui historiam adscripsit  
Ierius, de qua dixi p. 40 sqq. vel potius non fugit; versabar enim  
a communi errore eorum, qui Phyllidem illam Vergilianam pro  
satibet puella rustica accipiunt. videamus, quid rei sit. Menalcas  
leposo hosce canendos proponit:

incipit, Mopse, prior, siquos aut Phyllidis ignes  
aut Alconis habes laudes aut iurgia Codri.

t ab extremo ordinar, Codrum nonnulli Vergilii amicum esse vo-  
luit, qui laudetur ecl. VII 22. cui male convenire iurgia — mi-

1) cod. ποιησάμενος. corr. Otto *de fabulis Propertianis part. I* p. 48  
iota. Vratiel. 1880) ceteroquin de Phileta fonte, ut putat, Hylae Propertiani  
inime audiendas.

nime enim hoc vocabulum idem valet ac *certamen* — manifestum est. et ne in castra transeamus eorum, qui Codrum istum pastorem ficticium fuisse sibi persuaserunt, vetat qui sequitur Daphnis profecto ipse ille puer *Theocriteus* (v. 20 sqq.), unde iure mihi collegisse videor ceteros quoque homines esse a poetis celebratos. quid igitur obstat quominus statuamus — ut statuit Servius — Codrum hoc loco intellegi ultimum Atheniensium regem, in quem apte cadere *turgia* cum Doriensibus commissa nemo non videt? quamquam quis carmine celebraverit equidem nescio. antecedunt laudes Alconis. de hoc plane tacent interpretes. Servisi credimus, fuit nobilis ille sagittarius Cretensis, cuius laudes cecinere Manilius qui dicitur (V 305 sqq.) Valerius Flaccus I 398 sqq. Gaetulicus Anth. Pal. VI 331.<sup>1)</sup> iam si recte hucusque disputavi, sequitur, ut Phyllidem intellegamus puellam Demophonti nuptam, cuius *ignes* versibus suis nobilitavit Battiares.

IX. Ovidius ep. V 61 sqq.:

aspicit immensum moles nativa profundum;  
mons fuit, aequoreis illa resistit aquis.  
hinc ego vela tuae cognovi prima carinae,  
et mihi per fluctus impetus ire fuit.  
65 dum moror, in summa fulsit mihi purpura prora;  
pertimui: cultus non erat ille tuus.  
fit propior terrasque cita ratis attigit aura:  
femineas vidi corde tremente *genas*.  
non satis id fuerat — quid enim furiosa morabar? —  
70 haerebat gremio turpis amica tuo.  
tunc vero rupique sinus et pectora planxi  
et secui madidas ungue rigente *genas*.

Vocem *genas* in versu 68 neque locum habere et ex v. 72 hue delatam esse facile perspicias. feci ante tres fere annos conjecturam mentione indignam. quae cum proferretur, monuit me sodalis, cum v. 65 vestis purpurea e longinquo visa memoraretur, eandem porro utpote proprius admotam oculis Oenonae prospicientis memorandam esse. hinc profectus restituendum esse censeo  
*femineos* vidi corde tremente *sinus*.

vox *sinus* statim v. 71 legitur, eadem versus sede XIII 36: *indue regales Leodamia sinus*. cf. XIV 51.

---

1) cf. G. Kaibel *de monum. aliquot graec. carm.* (diss. Bonn. 1871) p. 16 sq.

X. Petronius cap. 127. Polyaenon — ita enim vocari voluit Encolpius Crotone — sic adloquitur Circe amica: ...*non dixit tibi ancilla mea Circen me vocari? non sum quidem Solis progenies, nec mea mater, dum placet, labentis mundi cursum detinuit. habebo tamen quod caelo imputem, si nos fata coniunxerint. immo iam nescio quid tacitis cogitationibus deus agit. nec sine causa Polyaenon Circe amat: semper inter haec nomina magna fax surgit.*

Extrema verba valde languerent, nisi certos homines significare voluisse scriptor elegantissimus. ac bene versata esse mihi videtur muliercula in rebus Epicuri, siquidem vera tradit Plutarchus (mor. p. 1098 b): *παραβάλωμεν οὖν τῇ Ἐπαμεινάνδον μητρὶ τὴν Ἐπικούρου χαίρουσσαν, διτι τὸν νέον ἐπειδεν εἰς τὸ κηπίδιον ἔνδευκότα καὶ κοινῇ μετὰ τοῦ Πολυναίνον παιδοποιούμενον ἐκ τῆς Κυζικηνῆς ἐταίρας*, cui Circae nomen fuisse verisimile fit e Petronio. nescio num vetustiores interpretes — quos hic inspicere non licet — animum huc adverterint; apud Zellerum (*Gesch. der griech. philos.* III 1 p. 369 adn. 4 ed. tert.) certe nihil inveni.

XI. Servius ad Verg. Georg. II 215 *negant*] *Solinus et Nicander, qui de his rebus* — Θηριαχὰ intellegit — scripsérunt. Solini nomen corruptum esse recte nuper statuit R. Klotzius (*quaestiones Servianae*; diss. Gryphisw. 1882 p. 56). inter eos qui de his rebus scripsérunt, si nomen requirimus quod proxime absit a scriptura tradita, optime huc quadrat Philinus. medicum fuisse testantur Plin. n. h. XX 247 et Ath. XV p. 681. 682, Θηριαχὰ composuisse nuper edocti sumus ab anonymo scriptore περὶ ἴοβόλων καὶ δηλητηρίων φαρμάκων edito ab E. Rohdio in Mus. Rhen. XXVIII p. 273 sqq.

Stettini m. Iunio MDCCCLXXXII.

GEORGIUS KNAACK.

## DIE BEZIEHUNGEN ZWISCHEN ILIAS UND ODYSSEE.

Nachdem ich das Verhältniss der Dolonie zur Odyssee bereits früher (Hermes XV S. 557 ff.) besprochen habe<sup>1</sup>), gebe ich nunmehr auf den folgenden Blättern die Beziehungen sämtlicher Bücher der Ilias mit Ausnahme des zehnten. Ausgeschlossen bleiben dabei im Allgemeinen die formelhaften Wendungen sowie die einzelnen eingesprengten Ausdrücke, theils um den Stoff nicht übermäßig zu vermehren, theils deswegen, weil bei stehenden Formeln und einzelnen Ausdrücken sich das Eigenthum selten wird reklamiren lassen. Anders ist das bei ganzen Versen „individuellen Gepräges“ (Kirchhoff Od.<sup>2</sup> S. 269). Derartige Entlehnungen von Stellen, die für ganz andere Situationen geschaffen sind, legen immer einen gewissen Zwang auf und nicht immer wird es dem Nachahmer gelingen, das fremde Kleid sich ganz anzupassen. Daher wird im Folgenden öfter (z. B. 1. 2. 5. 6 u. s. w.) von der Un geschicklichkeit des Nachahmers die Rede sein. Ganz merkwürdig ist es, dass bei solchen Entlehnungen sich nicht selten die Wiederholung ein und desselben Wortes findet (vgl. Nr. 8. 30. 35. 37. 60. 62. 71. 86. 110. 112. 130). Zu der Ungeschicklichkeit gesellt sich wohl auch die Trägheit des Nachahmers, die sich in der Contamination verschiedener Stellen zeigt (4? 30.

---

1) Erst nachträglich habe ich gelesen, dass van Herwerden in seinen *quaest. epp. et. elegg.* Utrecht 1876 dieselbe Ansicht in Kürze zu begründen versucht hat. Auch Ranke (die Dolonie Leipzig 1881) kommt zu demselben Resultat. Sittl (die Wiederholungen in der Odyssee München 1882) polemisiert zwar gegen meine Aufstellungen, giebt aber doch S. 68 schliesslich das überraschende Geständniss ab, dass manches in der Dolonie sei, was auf eine spätere Zeit als die, welche die Odyssee schildert, hinweise. Ueber den Standpunkt von Niese (die Entwicklung der homerischen Poesie, Berlin 1882) s. meine Recension in der Philol. Rundschau 2. Jahrg. Nr. 46.

37. 38. 49. 72. 91. 123. 126). Nachahmung kann auch zur Gedankenlosigkeit führen, wovon sich im Folgenden eine ganze Anzahl Beispiele finden (4. 14. 20. 22 u. s. w.). Bekannte Verse werden leicht parodiert, indem der Nachahmer Wortcomplexe, die für eine ernste Situation geschaffen waren, in einer komischen verwendet. Das scheint einige Mal mit vollem Bewusstsein geschehen zu sein (12. 25. 67. 68. 104. 121). Manchmal sinkt der Nachahmer bis zur Roheit hinab (29. 55. 113). Gar nicht so selten aber macht er den Versuch, sein Vorbild zu übertreffen und gerät dann in die Uebertreibung hinein (37. 53. 60. 63. 101. 116. 128). Einige Mal scheint er sein Vorbild direct zu citiren (5. 28. 66. 121) oder doch zum mindesten sich darauf, wie auf eine Autorität, zu beziehen. Mitunter macht sich die jüngere Zeit geltend, sei es in der Wandelung des Mythos oder der Sage (5. 26. 58) oder der Bedeutung der Worte (*διαπρήσσειν* 9. ξησι intr. 19. γαῖα κατέχει 26. εὐφραίνειν intr. 34. ὀχλεῖν 63. ἐρέεσθαι 105. λυσμελῆς 115. ἀμφιεινέω 117. ἔξοχον ἄλλων 122. νεγνίης 129), obwohl auch in Bezug auf den letzten Punkt, die Bedeutung der Worte, manches, wenn nicht gar das meiste, der mangelhaften Auffassung des Nachahmers auf Rechnung geschrieben werden muss.

Auf diese Weise sind 136 Stellen zusammengekommen, durch welche sich der Leser wohl oder übel wird durcharbeiten müssen, wenn er zu einem eigenen Urtheil kommen will. Mein Resultat ist folgendes: unter den 136 Stellen sind nur drei und zwar in die Ilias später eingeschoben (102. 115. 120), in welchen sich die Odyssee als das Original erweist. Durch dieses Resultat ist meines Erachtens die Möglichkeit, dass die Ilias vor ihrer Vollendung von der Odyssee irgend welche Beeinflussung erfahren haben könne, völlig ausgeschlossen. Alle übrigen Stellen tragen den Ursprung aus der Ilias entweder deutlich an der Stirn, oder sie widersprechen wenigstens nicht. Und zwar ist keine Partie der Ilias zu nennen, die nicht in der Odyssee verwertet wäre. Selbst Stellen, die von der neueren Kritik als späte Interpolationen ausgeschieden werden, erweisen sich immer noch älter als die Odyssee in ihrem heutigen Bestande:

Ueber die Chryseisepisode vgl. Nr. 5,  
den Traum 16,

den Schiffskatalog 22,  
Nestors Erzählung (*A* 670—762) 59.  
Σ 356—366 91,  
die *A* 291x 116,  
Hektors Lösung 122. 126. 128.

Inwieweit dieses Resultat einer ernsthaften Prüfung Stand halten muss die Zukunft lehren. Die Beantwortung der Frage, ob Benutzung der Ilias in der Odyssee von einem oder mehreren heben herrscht, behalte ich mir vor.<sup>1)</sup>

#### A.

1\*. Chryses bittet den Apollon (39), ihn an den Achäern rächen:

*εἰ ποτέ τοι χρείαντ’ ἐπὶ τῷν ἔργῳ,*  
*ἴ τι δῆ ποτέ τοι πατὰ πιονες μηρὶ τέκησα*  
*τειχον ἥδ’ αἰγῶν, τόδε μοι χρέηνον τέλεωρ·*  
*τίσαις Δαρεῖον ἡμὰ δάκρυα κοῖται φίλεσσον.*

Ahnlich betet Eumeus (ρ 240) zu den Nymphen um die Hekehr des Odysseus,

*εἰ ποτέ ‘Οδροσσίς*  
*ἰ ἐπὶ τριῶν ξεῖνος πιονες ἀγρῷ*  
*τόδε μοι χρέηνατ’ τέλεωρ·*  
*νος ἄντρος, ἀγέρος δέ εἰ δαίμονες.*

Rückung der andoren ist, liegt ihrer auszumachen. Zwar dann des Odysseus Verdienste beruft sich Penelope (δ 763) s Opfer. Indessen scheint e

1) Diese Abhandlung war schon von Seiten der Reduction mit dem Druck vermerkt verloren, als mir das Buch von K. Sittl die Wiederholung der Odyssee (München 1882) zu Gesicht kam, in welchem das Thema einer Abhandlung von S. 9—72 behandelt wird. Sittl kommt zu wesentlich anderen Resultaten. Wie begründet die sein können, wird daraus erheblich dass von den 136 Stellen meiner Arbeit 82 bei Sittl fehlen. Sie sind Folgenden mit einem Stern \* beschildert. Eine Durchsicht der 82 Nummern zeigt sehr bald das überraschende Resultat, dass darunter viele sind, bei denen Schwierigkeiten zu überwinden waren. Es mag das zufällig sein, aber jedenfalls ist es so. Sonst ist das Buch nicht ohne eigenes Urteil geschrieben wie sich aus den Verweisungen auf dasselbe ergibt, die sich in meiner Arbeit mehr mit Rücksicht auf Sittl ungearbeiteten Abhandlungen befinden.

seltsame Zweiteilung des Nachsatzes *ἄλθοι μέν . . . ἀγάγοι δέ* gemacht zu sein, um den Vers zu füllen.

2. Achill ergreift in der Volksversammlung das Wort (60):  
*Ἀτρείδη, νῦν ἄμμε πάλιν πλαγχθέντας δῶ*  
*ἄψ ἀπονοστήσειν κτλ.*

ζegen meint Alkinous ν 4:

*Ω Όδυσσεν, ἐπεὶ ίκεν ἐμὸν ποτὶ χαλκοβατὲς δῶ,*  
*ὑψερεφές, τῷ σ' οὔτε πάλιν πλαγχθέντα γ' ὁιώ*  
*ἄψ ἀπονοστήσειν κτλ.*

einfach die Ilias hier ist, so seltsam die Odyssee. Schon die Fassung des Sinnes hat ihre Schwierigkeit. Hentze Anh. zu ν 6 cht es einleuchtend, dass durch *ἄψ ἀπονοστήσειν* nicht die imkehr nach Ithaka, sondern die Rückkehr zu den Phäaken bechnet ist. Was das Einzelne anbelangt, so hinkt nach dem melhaften *χαλκοβατὲς δῶ* doch *ὑψερεφές* bedenklich hinterher. rner ist *τῷ* nach dem *ἐπεὶ* des Nebensatzes überflüssig, ja von Stellen, in welchen es bei Homer „demnach“, „darum“ beutet, ist dies die einzige, wo es im Nachsatz steht. Endlich erieint auch *γε* hinter *πλαγχθέντα* durchaus entbehrlich und enbar eingeflickt, um den Hiat zu vermeiden (vgl. Sittl S. 10). le diese Schwierigkeiten erledigen sich, wenn wir annehmen, s der Verfasser die betreffende Iliastelle verwerthen wollte und s auf keine geschicktere Weise ermöglichte.

3. Agamemnon tritt dem Achill gegenüber (103)  
*ἀχνύμενος· μένεος δὲ μέγα φρένες ἀμφιμέλαιναι*  
*πιμπλαντ', δοσσε δέ οἱ πνοὴ λαμπετώντι ἀκτην.* Die Verse stehen auch δ 661 und zwar hinter dem formelhaften *τοτε δ' Ἀρτνοος μετέφη, Εὐπειθέος νέος,* nach wir eigentlich sofort die Rede selbst erwarten. Doch s. nte Anhang<sup>3</sup> zu δ 661, der noch ein paar derartige Stellen hweist. Die Verse 661. 662 sind also noch nicht desshalb zu etren, weil sie hinter jener Formel folgen (s. Kirchhoff Od.<sup>2</sup> 194). Es dürfte das nichts als Ungeschick des Verfassers er Stelle sein, was sich auch darin kund giebt, dass gegen abwesenden Telemach derselbe Ausbruch der Entrüstung wie gen den Beleidiger Agamemnon ausgedrückt wird (s. Faesi zu 661). Die Athetese der Alexandriner billigen neuerdings Lentz *versibus apud Hominem perperam iteratis p. 23* und Sittl S. 11. auch in diesem P: Ilias das Original.

4\*. Achill wirft im Zorn sein Scepter zur Erde (245):  
*ως φάτο Πηλειθης, ποτὶ δὲ σκῆπτρον βάλε γαῖη  
χρυσείους ἥλοισι πεπαρμένοι, ξέτο δ' αὐτός.*

Dasselbe thut Telemach  $\beta$  80:

*ως φάτο χωόμενος, ποτὶ δὲ σκῆπτρον βάλε γαῖη  
δάκρυν ἀναπρήσας· οἴκτος δ' ἔλε λαὸν ἄπαντα.*

Ich will gar keinen Werth darauf legen, dass *δάκρυν ἀναπρήσας* nur noch I 433 vorkommt (Faesi zu  $\beta$  81), aber dass  $\beta$  81 Telemach nach diesem Ausbruch des Schmerzes sich nicht niedersetzt wie Achill es thut und wie sichs in der Volksversammlung gehörte, das erscheint mir als ein Zeichen der Gedankenlosigkeit des Nachahmers, der wir noch öfter begegnen werden.

5. Von Nestor heisst es (250):

*τῷ δ' ἤδη δύο μὲν γενεῖ μερόπων ἀνθρώπων  
ἐφθιαζ', οἱ δὲ πρόσθεν ἄμα τράφεν ἦδ' ἐγένοντο  
ἐν Πύλῳ ἡγαθέη, μετὰ δὲ τριτάτοισιν ἀνασσεν.*

Also er regierte jetzt die dritte Generation seiner Zeitgenossen  
Aber  $\gamma$  245 heisst es:

*τρὶς γὰρ δὴ μὲν φασιν ἀνάξασθαι γένε' ἀνδρῶν*

Die Schwierigkeiten der letzteren Stelle bespricht in treffliche Weise Hentze Anh.<sup>3</sup> zu  $\gamma$  244. Der genaue Wortsinn ist kein anderer als: sie sagen ja, dass er drei Generationen hindurch regiert hat. In dem Aorist *ἀνάξασθαι* liegt offenbar eine Steigerung im Vergleich zur Ilias. Dort regierte er noch in der dritten Generation, hier spricht man davon wie von einer vollendeten Thatsache. Dieser Aorist ist nun nach Nauck durch Verderbnis entstanden aus *ἀνασσέμεν*, nach Sittl S. 11 durch Missverständnis der Iliastelle, in beiden Fällen also vom Verf. der Stelle unbeachtigt. Ich halte das für sehr unsicher und meine, dass es eben möglich ist, dass der Verf. den Aorist absichtlich setzte, um zu jene Iliastelle hinzuweisen und anzudeuten, dass inzwischen die Zeit abgelaufen ist. Darin werde ich durch den Zusatz *φασιν* bestärkt, der auch in Nr. 32 dient, um ein directes Citat der Ilias anzuführen. Schon dieses Zusammentreffen stützt unsern Verf. in seinem gegenwärtigen Zusammenhange einigermassen gegen Aristarchus und mancher Neueren Athetese. Es kommt aber noch hinzu, dass die Rede Telemachs, wie sie sich von Mentor zu Nestor wendet, eines Uebergangs bedarf, welchen eben Vss. 244—245 geben sollen. Dass er ungeschickt ausgefallen ist, das ist noch

kein Zeichen der Unechtheit. Ich billige daher durchaus das Verfahren Kirchhoffs, der die drei Verse unbekülligt liess.

6\*. Thetis lässt den Achill zürnend zurück um das schöne Weib (430),

*τὴν δα βη ἀέκοντος ἀπηγόρων.*

Od. δ 646 fragt Antinous den Noemon, ob ihm Telemach das Schiff mit Gewalt genommen, oder ob er es ihm freiwillig gegeben habe:

*ἢ σε βη ἀέκοντος ἀπηγόρων τῆς μέλαιναν κτλ.*

Diese an sich unbedeutende Uebereinstimmung bespreche ich hier deswegen, weil G. Hinrichs (die homerische Chryseisepisode Hermes XVII S. 59 ff.) grossen Werth auf dieselbe legt. Dieser Gelehrte will den Nachweis erbringen, dass A 428—92 eine Flickarbeit aus Ilias, Odyssee und *hymn. in Apoll.* ist. Was die Odyssee anbelangt, so kann ich nicht finden, dass auch nur eine Stelle derselben als Original erwiesen ist. Ich werde vielmehr das Gegentheil an sämtlichen Stellen nachweisen, die nicht epische Formeln sind, und wende mich nun zu A 430.

Man hat es als unrichtig bezeichnet, dass in der Iliasstelle von Gewalt gesprochen werde; Achill lasse ja die Briseis ruhig ziehen. Aber wenn der König die Herolde nach der Jungfrau schickt und eventuell selbst zu kommen droht (324), ist denn das nicht Gewalt? Hinrichs nimmt ferner Anstoss an dem Plural *ἀπηγόρων*. Ohne allen Grund. Wenn es einen Singular (I 131) giebt, warum soll es nicht einen gleichlautenden Plural geben? Was endlich die Construction anbelangt, so giebt Hinrichs S. 106 selbst zu, dass sie in der Ilias leichter sei als in der Odyssee. In der That steht es so, dass *ἀπανρῶν τινα ἀέκοντος* sc. *τινός* eine begreifliche Construction ist, die noch I 131 wiederkehrt, dass dagegen in der Construction der Odyssee *ἀπανρῶν τινά τι* der Genitiv *ἀέκοντος* eigentlich unbegreiflich ist. Daher auch die verschiedenen Aenderungsversuche. Doch wird eine Aenderung unnöthig, sobald wir in δ 646 eine Nachahmung und zwar eine ungeschickte von A 430 erkennen. Das ist auch die Meinung Kirchhoffs (Od. 2 S. 193) gewesen, der überhaupt die Stellen der Chryseisepisode, die er als in der Odyssee wiederkehrend erwähnt, sämtlich aus der Ilias herleitet (s. auch Hinrichs S. 105). Uebrigens werden wir aus dem Schluss von δ (620—847) noch öfter Stellen als der Ilias nachgeahmt vorfinden. Vgl. Nr. 3. 51.

7. Zwei Verse weiter heisst es (432):

*Oī δ' ὅτε δὴ λιμένος πολυβενθέος ἐντὸς ἔκοντο,  
ἴστια μὲν στείλαντο, θέσσαρα δ' ἐν τῷ μελαινῇ,  
ἴστον δ' ἴστοδόκη πέλασαν προτόνοισιν ὑφέντες  
χαρπαλίμως, τὴν δ' εἰς ορμον προέρεσσαν ἐρετμοῖς.*

Hinrichs nimmt S. 68 an der Wiederholung ἐντὸς λιμένος (432) und εἰς ὄρμον (435) Anstoss, wieder zu Unrecht. Das Schiff segelt bis in den Hafen und wird dann in die Ankerbucht hineingerudert (v. 279). Wenn Anstoss zu nehmen ist, so wäre es eher an der betreffenden Odysseestelle o 495. Dort heisst es:

*οἱ δ' ἐπὶ χέρσου*

*Τηλεμάχου ἔταροι λύνον ίστια, καὸ δ' ἔλον ίστόν  
χαρπαλίμως, τὴν δ' εἰς ὄρμον προέρεσσαν ἐρετμοῖς  
ἐπὶ χέρσου heisst sonst 1) auf dem Lande x 459 w 111 291,  
2) auf das Land zu Ξ 284 τ 279. Hier allein bedeutet es  
'in der Nähe des Landes'. Hinrichs' Erklärung (S. 67) 'die am  
Lande Angekommenen' ist sprachlich unmöglich. Sittl S. 13 be-  
merkt noch nach Duntzer (Hom. Abhdl. S. 192), dass τὴν ο 497  
keine Beziehung hat wie in der Ilias, wo 433 ἐν τῷ μελαινῇ  
vorhergeht.*

8\*. Die Opferfeier enthält folgende Verse (460—66):

*μηρούς τ' ἔξεταμον κατά τε κνίσῃ ἐκάλυψαν  
δίπτυχα ποιήσαντες, ἐπ' αὐτῶν δ' ὡμοθέτησαν.  
κατέ δ' ἐπὶ σχίζης δ' γέρων, ἐπὶ δ' οἰνοπα οἴγον  
λεῖβε· νέοι δὲ παρ' αὐτὸν ἔχον πεμπτώβολα χερσίν.  
αὐτάρ ἐπεὶ κατὰ μῆρ' ἐκάη καὶ σπλάγχνα πάσαντο,  
μίστευλλον τ' ἄρα τ' ἀλλα καὶ ἀμφ' ὀβελοῖσιν ἐπειραν,  
ἄπτησάν τε περιφραδέως, ἐρύσαντο δὲ πάντα.*

Die ersten sechs dieser Verse finden sich wörtlich γ 457—62, anstatt des siebenten heisst es:

*ἄπτων δ' ἀκροπόρους ὀβελοὺς ἐν χερσὶν ἔχοντες.*

Diese ungewöhnliche Veränderung einer gewöhnlichen Formel erklärt sich daraus, dass Telemach während des Bratens gebetet wird. Daher ist auch das Imperfect ἄπτων mit gutem Bedacht gewählt. Erst als Telemach wieder unter den Männern ist, heisst es im Aorist (470):

*οἱ δ' ἐπεὶ ἄπτησαν κτλ.*

Durch diese Veränderung, die aus der veränderten Situation entstand, ist es gekommen, dass nun ὀβελός in zwei Versen hinter-

einander vorkommt. Das ist immer ein ganz sicheres Zeichen der Entlehnung.

Ob aber aus der betreffenden Iliasstelle, oder aus dem epischen Formelschatz? Das Formelhafte der Verse lässt sich nicht wegleugnen, gleichwohl neige ich der ersteren Annahme zu wegen der Worte: *καὶ δὲ ἐπὶ σχιζῆς ὁ γέρων*. Dass ein Greis der Opfernde ist, kann unmöglich als stehende Institution betrachtet werden. Ich glaube daher, dass die Iliasverse für die Situation, der sie dienen, gedichtet sind. Lentz a. O. S. 24 nimmt das Gegentheil an, weil der Ausdruck *νέοι* von Nestors Söhnen passender sei als von Odysseus Begleitern. Das ist ein Irrthum. Die *νέοι* der Ilias sind nicht Odysseus Begleiter, sondern Opferknaben. S. F. A. Wolf Vorlesungen zu A 459. Dieselben heissen nachher (470) *κοῦροι* und kreidenzen den Gefährten des Odysseus den Becher. In der Odyssee ist dann der Ausdruck auf Nestors Söhne übertragen.

9\*. Bei der Absfahrt der Griechen von Chryse heisst es (481):  
*ἐτὸν δὲ ἄνεμος πρῆσεν μάστον ἵστον, ἀμφὶ δὲ κῦμα  
στείρη παρφύρεον μεγάλ' ἵαχε τηὸς ιούσης·  
ἡ δὲ ἔθετο κατὰ κῦμα διαπρήσσοντα κέλευθον.*

Damit ist die Beschreibung der Fahrt zu Ende, denn es folgt:

*αὐτὰρ ἐπειδὴ δὲ ἵκοντο κατὰ στρατὸν εὐρὺν Ἀχαιῶν κτλ.*

Was wollte man auch nach *διαπρήσσω* „durchmachen“, „vollen-  
den“ noch erwarten? Doch finden sich wunderlich genug obige  
drei Verse β 427—29 vom Beginn der Fahrt. Das Buch schliesst:

*παννυχὴ μέν δὲ ἡγε καὶ ἡῶ πεῖρε κέλευθον.*

*πεῖρεν κέλευθον*, nach der Analogie von *κύματα πεῖρεν* oder  
*τάμνειν* gebildet, kommt nur hier vor und ist offenbar eine Va-  
riante für *διαπρήσσειν κέλευθον*, was der Verf. schon verwandt  
hatte. Er fasst also *διαπρήσσειν* nicht als „vollenden“, sondern  
als „durchschneiden“. Man sieht, die oft gehörte Phrase verliert  
schliesslich ihren eigentlichen Sinn, sie wird gedankenlos ge-  
braucht.

10\*. Nach der Berathung zwischen Zeus und Thetis folgt der  
Vers (531):

*τέο γέ ᾥς βουλεύσατε διέτμαγεν· ἡ μὲν ἔπειτα κτλ.*

Derselbe Vers findet sich ν 439 am Schlusse des Zwiegesprächs  
zwischen Athene und Odyseus. Dass diese beiden Berathungen,  
welche für die Composition beider Gedichte von der höchsten  
Wichtigkeit sind, mit demselben Verse schliessen, ist offenbar kein

Zufall, sondern deutet auf eine directe Entlehnung, da der Vers zu den epischen Formeln doch nicht gerechnet werden kann. Dass die Ilias das Original bietet, lässt sich aus der Stelle selbst nicht beweisen; jedenfalls lehren aber solche Stellen, wie genau der Verfasser des späteren Gedichts das fröhliche im Kopfe hatte. Vgl. Nr. 97.

11. Den von der Berathung mit Thetis zurückkehrenden Zeus empfängt Hera mit den Worten (540):

*τις δ' αὖ τοι, δολόμητα, θεῶν συμφράσσατο βουλάς;*  
Ebenso fragt Proteus δ 462:

*τις νύ τοι, Ἀτρέος νίσ, θεῶν συμφράσσατο βουλάς,  
ὅφελος μ' ἔλοις ἀέκοντα πτλ.*

Um hier die Ilias als das Original zu erweisen, bedarf es nicht des Hinweises, dass θεῶν in der Odyssee weniger gut angebracht ist. Denn Hera konnte wissen, dass nur ein Gott in den Olymp gelangen konnte, dem Menelaus aber konnte auch ein Seher verathen haben, wie er Proteus fangen könne. Aber die Frage selbst ist in der Odyssee auffällig. Proteus sollte nicht wie Hera fragen: wer hat sich mit dir berathen, sondern entweder: mit wem hast du dich berathen oder wer hat dir gerathen u. s. w. Dass die Frage eben so gestellt ist, kann ich mir nur erklären, wenn ich annehme, dass der Verf. der Odysseestelle sich von der Erinnerung an die Ilias nicht losmachen konnte. Auch Sittl S. 13 nimmt an *συμφράσσατο* Anstoss.

12. Hephaestus ermahnt die Eltern nicht der Menschen wegen zu hadern (*ἐριδαίνειν*) 575:

*οὐδέ τε δαιτός  
ἐσθλῆς ἐσσεται ἥδος, ἐπεὶ τὰ χερεῖονα νικᾶ.*

σ 403 sprechen die Freier: Wäre doch der Fremde wo anders umgekommen:

*νῦν δὲ περὶ πτωχῶν ἐριδαίνομεν, οὐδέ τι δαιτός  
ἐσθλῆς ἐσσεται ἥδος, ἐπεὶ τὰ χερεῖονα νικᾶ.*

Mit Recht bemerkt Faesi, dass diese Stelle aus der entsprechenden Iliastelle entnommen ist. Denn das 18. Buch der Odyssee ist namentlich zu Anfang reich an Anspielungen, die fast den Eindruck der Travestie machen. Ferner ist der Tempuswechsel *ἐριδαίνομεν* — *ἐσσεται* hier auffällig, während dem *ἐσσεται* der Ilias noch ein zweites vorhergeht. Wenig überzeugend erscheint mir, was Sittl S. 13 an dem Futur in der Odyssee auszu-

## DIE BEZIEHUNGEN ZWISCHEN ILIAS UND ODYSSEE 43

setzen hat, dass möglich von einer Mahlzeit, die schon zu Ende sei, das Futur nicht gebraucht werden könne. Aber doch wohl von den künftigen Mahlzeiten?

13\*. Das unauslöschliche Göttergelächter (599):

*ἀσβεστος δ' ἄρ' ἔρωρο γέλως μακάρεσσι θεοῖσιν*  
findet sich auch und zwar höchst wirkungsvoll § 326.

### B.

14\*. Agamemnon erwacht (42):

*Ἐζετο δ' ὁρθωθεὶς, μαλακὸν δ' ἔνδυνε χιτῶνα.*  
§ 436 öffnet Eurykleia dem zu Bett gehenden Telemach die Kammerthür und er:

*Ἐζετο δ' ἐν λέχτρῳ, μαλακὸν δ' ἔνδυνε χιτῶνα.*

Wer setzt sich? Dass das Telemach und nicht Eurykleia ist, kann man nur aus dem weiteren Zusammenhange errathen. Ferner bemerkt Kirchhoff (Od.² S. 178), dass es unklar bleibt, warum Telemach sich zum Ausziehen setzt. Beim Aufstehen ist das etwas Anderes. Demnach dürfte hier B 42 zweifellos die Quelle sein.

15. Agamemnon beginnt seine Erzählung vor den Geronten:

(56) *χλίτε, φίλοι, Θεῖός μοι ἐνύπνιον ἡλθεν ὄνειρος.*

Ebenso Odysseus § 495. Hier verwarf Aristarch den Vers, weil jener unmöglich im Hinterhalt geschlafen haben könne. Doch weist Sittl S. 15 darauf hin, dass sie 479 wirklich schlafen. Das Wunderlichste aber ist, dass trotz dieses Verses in der Odyssee gar kein Traum erzählt wird. Um so schwerer aber ist es begreiflich, wie ein solcher Vers interpolirt werden konnte. Ich bin daher der Meinung, dass er aus reiner geistiger Armuth zur Anrede gewählt ist. Ausserdem hat, wenn er wegfällt, das γάρ 496 keine Beziehung mehr.

16. Agamemnon erzählt von dem Traumbild (58):

*μάλιστα δὲ Νέστορι διώ*

*εἰδός τε μέγεθός τε φυήν τ' ἄγχιστα ἐψκει.*

Odysseus sagt ζ 152 zu Nausikaa: Wenn du eine Göttin bist, so vergleiche ich dich der Artemis am nächsten:

*εἰδός τε μέγεθός τε φυήν τ' ἄγχιστα ἐίσκω.*

Die Zusammenstellung εἰδός τε μέγεθός τε φυή τε kommt nur an diesen beiden Stellen vor. Wir haben es also nicht mit einer geläufigen epischen Formel zu thun, sondern mit directer Entlehnung. Sittl b S. 15 die Odyssee als Quelle, weil die

Häufung *μάλιστα ἄγχιστα* unerklärlich . . . Doch findet sich in demselben Buch B 220 noch *ἔχθιστος μέτωπα*. Es scheint mir also kein Grund vorhanden hier anders zu urtheilen als in Nr. 14 und 15. Sittls Schlüsse sind eben aus zu unvollständigem Material gezogen, um probehaltig zu sein. Ich constatire, dass die drei hier behandelten Stellen des Traumes B 42, 56, 58 sich als Quellen der betreffenden Odysseestellen ergeben haben.

17. Die Griechen standen auf der blumigen Skamanderwiese (468)

*μυρίοις δύσσα τε φύλλα καὶ ἄνθεα γίγνεται ὥρη.*

Als Appellativum bedeutet *ὥρη* immer Zeit, nur hier und L 51 „schöne Zeit“, „Frühlingszeit“. L 51 kommen die Kikonen herbei *ἥλθοις ἔπειθ'*, *δύσσα φύλλα καὶ ἄνθεα γίγνεται ὥρη*. Dass auch hier die Ilias die Vorlage der andern Stelle war, schliesse ich 1) daraus, dass das Kikonenabenteuer überhaupt sehr unvollständig ist, 2) aus der Weglassung von *μυρίοις* in der Odyssee, wodurch doch eigentlich das Gleichniss erst ermöglicht wird. S. noch Sittl S. 16.

18. Im Schiffskatalog, welcher mit 484 beginnt, heisst es (581):

*οἱ δὲ εἰχον κοιλῆν Λακεδαιμονα κητώεσσαν,*

die führte ihm der Bruder, der Rufer im Streit Menelaus. δια lesem wir von Telemach und Pisistratus:

*οἱ δὲ ίξον κοιλῆν Λακεδαιμονα κητώεσσαν.*

Wenn man auch *κοιλῆν Λακεδαιμονα κητώεσσαν* als formelhaft erklären wollte, so deutet doch der gleiche Anfang auf directe Entlehnung. Welche von beiden Original ist, wird sich aus ihnen selbst schwerlich ausmachen lassen.

19\*. Weiterhin im Schiffskatalog steht von Nestor (602):

*τῷ δὲ ἐνερήκοντα γλαφυρῷ νέες δοτιχόωντο.*

Auf jedes Schiff kommen 50 Mann (B 719 L 170), das macht 4500 Pylier. Dieselbe Zahl ergiebt sich aus γ 7:

*ἐννέα δ' ἔδραι ἔσσαν, πεντακόσιοι δ' ἐν ἑκάστῃ.*

Ob diese Uebereinstimmung aus der Sage stammt, oder ob der Dichter der einen Stelle die andre kannte, wer will das ausmachen? Ich vermuthe allerdings das letztere, aber einen sicheren Beweis, dass der Schiffskatalog hier die Quelle ist, liefert der analoge Fall, dass Odysseus im Schiffskatalog (637) wie in der Odyssee (L 159)

## DIE BEZIEHUNGEN ZWISCHEN ILIAS UND ODYSSEE 45

zwölf Schiffe führt, noch nicht; doch vergleiche man die folgenden Nummern.

20. Den Arkadern hat Agamemnon die Schiffe gegeben (614)  
*ἐπεὶ οὐ σφι θαλάσσια ἔργα μεμήλει.*

ε 67 werden im Hain der Kalypso Seekrähen erwähnt,  
*τῆσιν τε θαλάσσια ἔργα μέμηλεν.*

Hier zeigt sich zum ersten Mal der Schiffskatalog deutlich als Vorlage der Odyssee. Denn man wird es Sittl (S. 17) zugeben müssen, dass der Ausdruck *θαλάσσια ἔργα μέμηλε* ebenso unnatürlich von den Seekrähen als natürlich von den Arkadern ist. Faesi-Kayser verdächtigt deshalb den Vers, doch s. Nr. 22.

21. Die Leute des Protesilaus führt Podarkes (707),  
*ὅπλότερος γενεῆ· ὁ δ' ἄμα πρότερος καὶ ἀρεῖων.*  
Odysseus gibt sich ε 184 für den Bruder des Deukaliou aus  
*ἔμοι δ' ὄνομα κλυτὸν Αἴθων,*  
*ὅπλότερος γενεῆ· ὁ δ' ἄρα πρότερος καὶ ἀρεῖων.*

Die lockere Construction der letzten Stelle tadeln noch neuerdings Sittl (S. 17). Kayser schreibt: *κλυτὸς Αἴθων*, Nauck gar: *ἔγώ δ' ὄνομα κλυτὸς Αἴθων*. Doch fürchte ich, dass das Verbesserungen des Dichters sind. Die lockere Construction erklärt sich zur Genüge aus der Herübernahme des Iliasverses in die Odyssee.

22. Nach dem Schiffskatalog (721) ist Philoktet in Lemnos zurückgelassen,

*ἄλλ' ὁ μὲν ἐν νήσῳ κεῖτο κρατέρ' ἄλγεα πάσχων.*

Dass er harte Schmerzen erleidet, ist bei ihm eher zu glauben als bei Odysseus ε 13. Schon der Scholiast bemerkte, dass *τετημένος ήτος* für die Odyssee passender wäre. Ferner macht Sittl S. 17 treffend darauf aufmerksam, dass *κεῖσθαι* für die Lage des Odysseus wenig angemessen ist. Demnach ist ε 13 wie ε 67 (Nr. 20) aus der Ilias entlehnt, der Schiffskatalog also Quelle des Eingangs von ε.

23. Des grollenden Achilleus Leute vertreiben sich die Zeit (774),

*δίσκουσιν τέρποντο καὶ αἰγανέησιν λέντες.*

Derselbe Vers findet sich von den Freiern δ 626 und ρ 167.

24\*. Iris sagt zu Hektor: Viel Bundesgenossen sind in der Stadt (804),

*ἄλλη δ' ἄλλων γλῶσσα πολυσπερέων ἀνθρώπων*

4\*. Achill wirft im Zorn sein Scepter zur Erde (245):  
*ῶς φάτο Πηλειδῆς, ποτὶ δὲ σκῆπτρον βάλε γαῖῃ  
χρυσέοις ἥλοισι πεπλαμένον, ξέστο δ' αὐτός.*

Dasselbe thut Telemach  $\beta$  80:

*ῶς φάτο χωόμενος, ποτὶ δὲ σκῆπτρον βάλε γαῖῃ  
δάκρυν ἀναπρήσας· οἶκτος δ' ἔλε λαὸν ἄπαντα.*

Ich will gar keinen Werth darauf legen, dass *δάκρυν ἀναπρήσας* nur noch I 433 vorkommt (Faesi zu  $\beta$  81), aber dass  $\beta$  81 Telemach nach diesem Ausbruch des Schmerzes sich nicht niedersetzt, wie Achill es thut und wie sichs in der Volksversammlung gehörte, das erscheint mir als ein Zeichen der Gedankenlosigkeit des Nachahmers, der wir noch öfter begegnen werden.

5. Von Nestor heisst es (250):

*τῷ δ' ἵδη δύο μὲν γενεαὶ μερόπων ἀνθρώπων  
ἐφθασθ', οἱ οἱ πρόσθεν ἅμα τράφεν ἡδ' ἐγένοντο  
ἐν Πύλῳ ἡγαθέη, μετὰ δὲ τριτάτοισιν ἀνασσεν.*

Also er regierte jetzt die dritte Generation seiner Zeitgenossen. Aber  $\gamma$  245 heisst es:

*τρὶς γὰρ δὴ μὲν φασιν ἀνάξασθαι γένε' ἀνδρῶν*

Die Schwierigkeiten der letzteren Stelle bespricht in trefflicher Weise Hentze Anh.<sup>3</sup> zu  $\gamma$  244. Der genaue Wortsinn ist kein anderer als: sie sagen ja, dass er drei Generationen hindurch regiert hat. In dem Aorist *ἀνάξασθαι* liegt offenbar eine Steigerung im Vergleich zur Ilias. Dort regierte er noch in der dritten Generation, hier spricht man davon wie von einer vollendeten Thatsache. Dieser Aorist ist nun nach Nauck durch Verderbniss entstanden aus *ἀνασάσμεν*, nach Sittl S. 11 durch Missverständnis der Iliasstelle, in beiden Fällen also vom Verf. der Stelle unbeabsichtigt. Ich halte das für sehr unsicher und meine, dass es ebenso möglich ist, dass der Verf. den Aorist absichtlich setzte, um auf jene Iliasstelle hinzuweisen und anzudeuten, dass inzwischen die Zeit abgelaufen ist. Darin werde ich durch den Zusatz *φασιν* bestärkt, der auch in Nr. 32 dient, um ein directes Citat der Ilias anzuführen. Schon dieses Zusammentreffen stützt unsern Verf. in seinem gegenwärtigen Zusammenhange einigermassen gegen Aristarchus und mancher Neueren Athetese. Es kommt aber noch hinzu, dass die Rede Telemachs, wie sie sich von Mentor zu Nestor wendet, eines Uebergangs bedarf, welchen eben Vss. 244—246 geben sollen. Dass er ungeschickt ausgefallen ist, das ist noch

kein Zeichen der Unechtheit. Ich billige daher durchaus das Verfahren Kirchhoffs, der die drei Verse unbehelligt liess.

6\*. Thetis lässt den Achill zürnend zurück um das schöne Weib (430),

*τὴν δα βιη ἀέκοντος ἀπηγύρων.*

Od. δ 646 fragt Antinous den Noemon, ob ihm Telemach das Schiff mit Gewalt genommen, oder ob er es ihm freiwillig gegeben habe:

*ἢ σε βιη ἀέκοντος ἀπηγύρας νῆα μέλαιναν κτλ.*

Diese an sich unbedeutende Uebereinstimmung bespreche ich hier deswegen, weil G. Hinrichs (die homerische Chryseisepisode Hermes XVII S. 59 ff.) grossen Werth auf dieselbe legt. Dieser Gelehrte will den Nachweis erbringen, dass Α 428—92 eine Flickarbeit aus Ilias, Odyssee und *hymn. in Apoll.* ist. Was die Odyssee anbelangt, so kann ich nicht finden, dass auch nur eine Stelle derselben als Original erwiesen ist. Ich werde vielmehr das Gegentheil an sämmtlichen Stellen nachweisen, die nicht epische Formeln sind, und wende mich nun zu Α 430.

Man hat es als unrichtig bezeichnet, dass in der Iliasstelle von Gewalt gesprochen werde; Achill lasse ja die Briseis ruhig ziehen. Aber wenn der König die Herolde nach der Jungfrau schickt und eventuell selbst zu kommen droht (324), ist denn das nicht Gewalt? Hinrichs nimmt ferner Anstoss an dem Plural *ἀπηγύρων*. Ohne allen Grund. Wenn es einen Singular (*I* 131) giebt, warum soll es nicht einen gleichlautenden Plural geben? Was endlich die Construction anbelangt, so giebt Hinrichs S. 106 selbst zu, dass sie in der Ilias leichter sei als in der Odyssee. In der That steht es so, dass *ἀπανρᾶν τινά ἀέκοντος* sc. *τινός* eine begreifliche Construction ist, die noch *I* 131 wiederkehrt, dass dagegen in der Construction der Odyssee *ἀπανρᾶν τινά τι* der Genitiv *ἀέκοντος* eigentlich unbegreiflich ist. Daher auch die verschiedenen Aenderungsversuche. Doch wird eine Aenderung unnöthig, sobald wir in δ 646 eine Nachahmung und zwar eine ungeschickte von Α 430 erkennen. Das ist auch die Meinung Kirchhoffs (Od. 2 S. 193) gewesen, der überhaupt die Stellen der Chryseisepisode, die er als in der Odyssee wiederkehrend erwähnt, sämmtlich aus der Ilias herleitet (s. auch Hinrichs S. 105). Uebrigens werden wir aus dem Schluss von δ (620—847) noch öfter Stellen als der Ilias nachgeahmt vorfinden. Vgl. Nr. 3. 51.

7. Zwei Verse weiter heisst es (432):

*Oi δ' ὅτε δὴ λιμένος πολυβενθέος ἐντὸς ἔκοπτο,  
ἰστία μὲν στείλαντο, θέσαν δ' ἐν τῇ μελανῃ,  
ἰστὸν δ' ιστοδόκη πέλασαν προτόνοισιν ὑφέντες  
χαρπαλίμως, τὴν δ' εἰς ορμὸν προέρεσσαν ἐρετμοῖς.*

Hinrichs nimmt S. 68 an der Wiederholung *ἐντὸς λιμένος* (432) und *εἰς ορμὸν* (435) Anstoß, wieder zu Unrecht. Das Schiff segelt bis in den Hafen und wird dann in die Ankerbucht hineingerudert (v. 279). Wenn Anstoß zu nehmen ist, so wäre es eher an der betreffenden Odysseestelle o 495. Dort heisst es:

*οι δ' ἐπὶ χέρσον*

*Τηλεμάχου ἔταφοι λύνοι ιστία, καὶ δ' ἔλον ιστόν  
χαρπαλίμως, τὴν δ' εἰς ορμὸν προέρεσσαν ἐρετμοῖς.*

*ἐπὶ χέρσον* heisst sonst 1) auf dem Lande x 459 w 111 291, 2) auf das Land zu Ξ 284 τ 279. Hier allein bedeutet es 'in der Nähe des Landes'. Hinrichs' Erklärung (S. 67) 'die am Lande Angekommenen' ist sprachlich unmöglich. Sittl S. 13 bemerkt noch nach Dünzter (Hom. Abhdl. S. 192), dass *τήν ο* 497 keine Beziehung hat wie in der Ilias, wo 433 *ἐν τῇ μελαινῇ* vorhergeht.

8\*. Die Opferfeier enthält folgende Verse (460—66):

*μηρούς τ' ἔξεταμον κατὰ τε κνίση ἐκάλυψαν  
δίπτευχα ποιήσαντες, ἐπ' αὐτῶν δ' ὡμοθέτησαν.  
καὶ δ' ἐπὶ σχιζῆς δὲ γέρων, ἐπὶ δ' οἴνοπα οἶνον  
λεῖβε· νέοι δὲ παρ' αὐτὸν ἔχον πεμπώβολα χερσίν.  
αὐτάρ ἐπεὶ κατὰ μῆρ' ἐκάη καὶ σπλάγχνα πάσσαντο,  
μίστευλον τ' ἄρα τ' ἄλλα καὶ ἀμφ' ὀβελοῖσιν ἐπειραν,  
ἄπτησάν τε περιφραδθῶς, ἐρύσαντο δὲ πάντα.*

Die ersten sechs dieser Verse finden sich wörtlich γ 457—62, anstatt des siebenten heisst es:

*ἄπτην δ' ἀκροπόρους ὀβελοὺς ἐν χερσὶν ἔχοντες.*

Diese ungewöhnliche Veränderung einer gewöhnlichen Formel erklärt sich daraus, dass Telemach während des Bratens gebadet wird. Daher ist auch das Imperfect *ἄπτην* mit gutem Bedacht gewählt. Erst als Telemach wieder unter den Männern ist, heisst es im Aorist (470):

*οι δ' ἐπεὶ ἄπτησαν κτλ.*

Durch diese Veränderung, die aus der veränderten Situation entstand, ist es gekommen, dass nun *ὀβελός* in zwei Versen hinter-

nander vorkommt. Das ist immer ein ganz sicheres Zeichen der Ablehnung.

Ob aber aus der betreffenden Iliasstelle, oder aus dem epischen Formelschatz? Das Formelhafte der Verse lässt sich nicht weglassen, gleichwohl neige ich der ersten Annahme zu wegen der Orte: *καὶ δὲ ἐπὶ σχιζῆς ὁ γέρων*. Dass ein Greis der Opfernde ist, kann unmöglich als stehende Institution betrachtet werden. Ich aube daher, dass die Iliasverse für die Situation, der sie dienen, dichtet sind. Lentz a. O. S. 24 nimmt das Gegenteil an, weil der Ausdruck *νέοι* von Nestors Söhnen passender sei als von Odysseus Begleitern. Das ist ein Irrthum. Die *νέοι* der Ilias sind nicht Odysseus Begleiter, sondern Opferknaben. S. F. A. Wolf Vorlesungen zu A 459. Dieselben heissen nachher (470) *κοῦροι* und kreuzen den Gefährten des Odysseus den Becher. In der Odyssee dann der Ausdruck auf Nestors Söhne übertragen.

9\*. Bei der Absfahrt der Griechen von Chryse heisst es (481):  
*Ἐν δὲ ἄνεμος πρῆσεν μέσον λότον, ἀμφὶ δὲ κῦμα  
στείρη πορφύρεον μεγάλῳ λόχῳ τῆς λούσης.*

mit ist die Beschreibung der Fahrt zu Ende, denn es folgt:  
*αὐτὰρ ἔτει δὲ ἵκοντο κατὰ στρατὸν εὐρὺν Αχαιῶν κτλ.*  
 as wollte man auch nach *διαπρήσσω*, „durchmachen“, „vollenden“ noch erwarten? Doch finden sich wunderlich genug obige ei Verse β 427—29 vom Beginn der Fahrt. Das Buch schliesst: *παννυχίη μέν δὲ ἡγε καὶ ἡῶ πεῖρε κέλευθον.*  
*εἵρειν κέλευθον*, nach der Analogie von *κύματα πείρειν* oder *μείνειν* gebildet, kommt nur hier vor und ist offenbar eine Variante für *διαπρήσσειν* κέλευθον, was der Verf. schon verwandt hatte. Er fasst also *διαπρήσσειν* nicht als „vollenden“, sondern als „durchschneiden“. Man sieht, die oft gehörte Phrase verliert hliesslich ihren eigentlichen Sinn, sie wird gedankenlos geachtet.

10\*. Nach der Berathung zwischen Zeus und Thetis folgt der rs (531):

*τώ γ' ὡς βουλεύσατε διέπαγεν· ή μὲν ἔτειτα κτλ.*  
 rselbe Vers findet sich ν 439 am Schlusse des Zwiegesprächs ischen Athene und Odysseus. Dass diese beiden Berathungen, welche für die Composition beider Gedichte von der höchsten ichtigkeit sind, mit demselben Verse schliessen, ist offenbar kein

Zufall, sondern deutet auf eine directe Entlehnung, da der Vers zu den epischen Formeln doch nicht gerechnet werden kann. Dass die Ilias das Original bietet, lässt sich aus der Stelle selbst nicht beweisen; jedenfalls lehren aber solche Stellen, wie genau der Verfasser des späteren Gedichts das fröhliche im Kopfe hatte. Vgl. Nr. 97.

11. Den von der Berathung mit Thetis zurückkehrenden Zeus empfängt Hera mit den Worten (540):

*τις δ' αὖ τοι, δολόμητα, Θεῶν συμφράσσατο βουλάς;*  
Ebenso fragt Proteus δ 462:

*τις νύ τοι, Ἀτρέος νίσ, Θεῶν συμφράσσατο βουλάς,  
ὅφρα μ' ἔλοις ἀέκοντα κτλ.*

Um hier die Ilias als das Original zu erweisen, bedarf es nicht des Hinweises, dass Θεῶν in der Odyssee weniger gut angebracht ist. Denn Hera konnte wissen, dass nur ein Gott in den Olymp gelangen konnte, dem Menelaus aber konnte auch ein Seher verrathen haben, wie er Proteus fangen könne. Aber die Frage selbst ist in der Odyssee auffällig. Proteus sollte nicht wie Hera fragen: wer hat sich mit dir berathen, sondern entweder: mit wem hast du dich berathen oder wer hat dir gerathen u. s. w. Dass die Frage eben so gestellt ist, kann ich mir nur erklären, wenn ich annehme, dass der Verf. der Odysseestelle sich von der Erinnerung an die Ilias nicht losmachen konnte. Auch Sittl S. 13 nimmt an *συμφράσσατο* Anstoss.

12. Hephästus ermahnt die Eltern nicht der Menschen wegen zu hadern (*ἐριδαίνειν*) 575:

*οὐδέ τι δαιτός*

*ἐσθλῆς ἔσσεται ἡδος, ἐπεὶ τὰ χερεῖονα νικᾶ.*

α 403 sprechen die Freier: Wäre doch der Fremde wo anders umgekommen:

*νῦν δὲ περὶ πτωχῶν ἐριδαίνομεν, οὐδέ τι δαιτός*

*ἐσθλῆς ἔσσεται ἡδος, ἐπεὶ τὰ χερεῖονα νικᾶ.*

Mit Recht bemerkt Faesi, dass diese Stelle aus der entsprechenden Iliasstelle entnommen ist. Denn das 18. Buch der Odyssee ist namentlich zu Anfang reich an Anspielungen, die fast den Eindruck der Travestie machen. Ferner ist der Tempuswechsel *ἐριδαίνομεν* — *ἔσσεται* hier auffällig, während dem *ἔσσεται* der Ilias noch ein zweites vorhergeht. Wenig überzeugend erscheint mir, was Sittl S. 13 an dem Futur in der Odyssee aussa-

etzen hat, dass nämlich von einer Mahlzeit, die schon zu Ende sei, das Futur nicht gebraucht werden könne. Aber doch wohl von den künftigen Mahlzeiten?

13\*. Das unauslöschliche Göttergelächter (599):

*ἀσθεστος δ' ἄρ' ἔνωρτο γέλως μακάρεσσι θεοῖσιν*  
endet sich auch und zwar höchst wirkungsvoll § 326.

### B.

14\*. Agamemnon erwacht (42):

*ἔζετο δ' ὁρθωθεὶς, μαλακὸν δ' ἔνδυνε χιτῶνα.*  
§ 436 öffnet Eurykleia dem zu Bett gehenden Telemach die Kammerthür und er:

*ἔζετο δ' ἐν λέκτρῳ, μαλακὸν δ' ἔκδυνε χιτῶνα.*  
Wer setzt sich? Dass das Telemach und nicht Eurykleia ist, kann man nur aus dem weiteren Zusammenhange errathen. Ferner bemerkt Kirchhoff (Od. I. S. 178), dass es unklar bleibt, warum Telemach sich zum Ausziehen setzt. Beim Aufstehen ist das etwas anderes. Demnach dürfte hier B 42 zweifellos die Quelle sein.

15. Agamemnon beginnt seine Erzählung vor den Geronten:

(56) *χλύτε, φίλοι, Θεῖός μοι ἐνύπνιον ἡλθεν ὄνειρος.*  
Ebenso Odysseus § 495. Hier verwarf Aristarch den Vers, weil einer unmöglich im Hinterhalt geschlafen haben könne. Doch weist Sittl S. 15 darauf hin, dass sie 479 wirklich schlafen. Das Wunderlichste aber ist, dass trotz dieses Verses in der Odyssee gar kein Traum erzählt wird. Um so schwerer aber ist es begreiflich, wie ein solcher Vers interpolirt werden konnte. Ich bin daher der Meinung, dass er aus reiner geistiger Armuth zur Anrede gewählt ist. Ausserdem hat, wenn er wegfällt, das γάρ 496 keine Beziehung mehr.

16. Agamemnon erzählt von dem Traumbild (58):

*μάλιστα δὲ Νέστορι δίψ  
εἰδός τε μέγεθός τε φυήν τ' ἄγχιστα ἐφκει.*  
Odysseus sagt § 152 zu Nausikaa: Wenn du eine Göttin bist, so vergleiche ich dich der Artemis am nächsten:

*εἰδός τε μέγεθός τε φυήν τ' ἄγχιστα ἐίσκω.*  
Die Zusammenstellung εἰδός τε μέγεθός τε φυή τε kommt nur in diesen beiden Stellen vor. Wir haben es also nicht mit einer geläufigen epischen Formel zu thun, sondern mit directer Entlehnung. Sittl berichtet S. 15 die Odyssee als Quelle, weil die

Häufung *μάλιστα* *ἄγχιστα* unerklärlich sei. Doch findet sich in demselben Buch B 220 noch *ἔχθιστος μάλιστα*. Es scheint mir also kein Grund vorhanden hier anders zu urtheilen als in Nr. 14 und 15. Sittls Schlüsse sind eben aus zu unvollständigem Material gezogen, um probehaltig zu sein. Ich constatire, dass die drei hier behandelten Stellen des Traumes B 42, 56, 58 sich als Quellen der betreffenden Odysseestellen ergeben haben.

17. Die Griechen standen auf der blumigen Skamanderwiese (468)

*μυρίοι δασα τε φύλλα καὶ ἄνθεα γίγνεται ωρη.*

Als Appellativum bedeutet *ωρη* immer Zeit, nur hier und ε 51 „schöne Zeit“, „Frühlingszeit“. ε 51 kommen die Kikonen herbei *ἡλθον* *ἔπειθ*, *δασα φύλλα καὶ ἄνθεα γίγνεται ωρη*. Dass auch hier die Ilias die Vorlage der andern Stelle war, schliesse ich 1) daraus, dass das Kikonabenteuer überhaupt sehr unselbstständig ist, 2) aus der Weglassung von *μυρίοι* in der Odyssee, wodurch doch eigentlich das Gleichniss erst ermöglicht wird. S. noch Sittl S. 16.

18. Im Schiffskatalog, welcher mit 484 beginnt, heisst es (581):

*οἱ δὲ εἰχον κοιλην Λακεδαιμονα κητώεσσαν,*

die führte ihm der Bruder, der Rüber im Streit Menelaus. δ 1 lesen wir von Telemach und Pisistratus:

*οἱ δὲ ἔξον κοιλην Λακεδαιμονα κητώεσσαν.*

Wenn man auch *κοιλην Λακεδαιμονα κητώεσσαν* als formelhaft erklären wollte, so deutet doch der gleiche Anfang auf directe Entlehnung. Welche von beiden Stellen Original ist, wird sich aus ihnen selbst schwerlich ausmachen lassen.

19\*. Weiterhin im Schiffskatalog steht von Nestor (602):

*τῷ δὲ ἐνερήκοντα γλαφυραὶ νέες ὁστιχόωντο.*

Auf jedes Schiff kommen 50 Mann (B 719 II 170), das macht 4500 Pylier. Dieselbe Zahl ergiebt sich aus γ 7:

*ἐννέα δὲ ἔδραι ἔσται, πανταχόσιοι δὲ ἐν ἑκάστῃ.*

Ob diese Uebereinstimmung aus der Sage stammt, oder ob der Dichter der einen Stelle die andre kannte, wer will das ausmachen? Ich vermuthe allerdings das letztere, aber einen sicheren Beweis, dass der Schiffskatalog hier die Quelle ist, liefert der analoge Fall, dass Odysseus im Schiffskatalog (637) wie in der Odyssee (ε 159)

wölf Schiffe führt, noch nicht; doch vergleiche man die folgenden Nummern.

20. Den Arkadern hat Agamemnon die Schiffe gegeben (614)

*ἐπεὶ οὖ σφι Θαλάσσια ἔργα μεμήλει.*

67 werden im Hain der Kalypso Seekrähen erwähnt,

*τῆσιν τε Θαλάσσια ἔργα μέμηλεν.*

Hier zeigt sich zum ersten Mal der Schiffskatalog deutlich als Vorlage der Odyssee. Denn man wird es Sittl (S. 17) zugeben müssen, dass der Ausdruck *Θαλάσσια ἔργα μέμηλε* ebenso unnatürlich von den Seekrähen als natürlich von den Arkadern ist. Faesi-Kayser erdächtigt deshalb den Vers, doch s. Nr. 22.

21. Die Leute des Protesilaus führt Podarkes (707),

*ὅπλότερος γενεῆ· ὁ δ' ἄμα πρότερος καὶ ἀρετών.* Odysseus giebt sich τ 184 für den Bruder des Deukalion aus

*ἔμοι δ' ὄνομα κλυτὸν Αἴθων,*

*ὅπλότερος γενεῆ· ὁ δ' ἄρα πρότερος καὶ ἀρετών.*

Die lockere Construction der letzten Stelle tadelt noch neuerdings Sittl (S. 17). Kayser schreibt: *κλυτὸς Αἴθων*, Nauck gar: *ἔγώ τ' ὄνομα κλυτὸς Αἴθων*. Doch fürchte ich, dass das Verbesserungen des Dichters sind. Die lockere Construction erklärt sich ur Genüge aus der Herübernahme des Iliasverses in die Odyssee.

22. Nach dem Schiffskatalog (721) ist Philoktet in Lemnos zurückgelassen,

*ἄλλ' ὁ μὲν ἐν νήσῳ κεῖτο κρατέος ἄλγεα πάσχων.*

Dass er harte Schmerzen erleidet, ist bei ihm eher zu glauben als bei Odysseus ε 13. Schon der Scholiast bemerkte, dass *τετηγίένος ἡτορ* für die Odyssee passender wäre. Ferner macht Sittl S. 17 treffend darauf aufmerksam, dass *κεῖσθαι* für die Lage des Odysseus wenig angemessen ist. Demnach ist ε 13 wie ε 67 Nr. 20 aus der Ilias entlehnt, der Schiffskatalog also Quelle des Eingangs von ε.

23. Des grollenden Achilleus Leute vertreiben sich die Zeit 774),

*δισκοῖσιν τέρποντο καὶ αἰγανέρησιν ἵέντες.*

Derselbe Vers findet sich von den Freiern δ 626 und φ 167.

24\*. Iris sagt zu Hektor: Viel Bundesgenossen sind in der Stadt (804),

*ἄλλη δ' ἄλλων γλῶσσα πολυσπερέων ἀνθρώπων*

Von Kreta heisst es τ 175

ἀλλη δ' ἄλλων γλῶσσα μεμιγμένη.

Zu μεμιγμένη erwarten wir nicht den Nominativ γλῶσσα, sondern den Dativ. Der Nominativ erklärt sich aus der Vermischung zweier Constructionen, 1) der obigen B 804 und 2) einer solchen wie Λ 438:

οὐ γὰρ πάντων ἡν δῆμὸς θρόος οὐδὲ τα γῆρας,  
ἄλλα γλῶσσα ἐμέμικτο κτλ.

Eine solche Vermischung zeigt unwiderleglich, dass der epische Dialect in einem Zustande der Erstarrung begriffen war zu der Zeit, wo die Odyssee ihre gegenwärtige Gestalt erhielt. Vgl. Nr. 9 und 11.

### Γ.

25\*. Paris erbietet sich zum Zweikampf mit Menelaus (71):  
ὅππότερος δέ κε νικήσῃ κρείσσων τε γένηται,  
κτήμαθ' ἔλων ἐν πάντα γυναικά τε οἴκαδ' ἀγέσθω.

σ 46 sagt Antinous zu den beiden Bettlern:

ὅππότερος δέ κε νικήσῃ κρείσσων τε γένηται,  
τάν, ἦν κ' ἐθέλησιν, ἀναστὰς αὐτὸς ἔλεσθω.

Klingt das nicht wieder wie eine Parodie? Vgl. Nr. 12.

26\*. Helena klagt bei der Mauerschau, dass sie ihre Brüder nicht sehe (237),

Κάστορα θ' ἵππόδαμον καὶ πὺξ ἀγαθὸν Πο-  
λυδεύκεα,  
αὐτοκαστιγήτω, τώ μοι μία γείνατο μήτηρ . . .  
(243) ὡς φάτο, τοὺς δ' ἥδη κάτεχεν φυσιζοος αλα κτλ.  
Odysseus erzählt λ 299, er habe auch Leda gesehen,  
ἥ δ' ὑπὸ Τυνδαρέω κρατερόφρονε γείνατο παῖδε,  
Κάστορα θ' ἵππόδαμον καὶ πὺξ ἀγαθὸν Πο-  
λυδεύκεα,  
τοὺς ἄμφω ζωοὺς κατέχει φυσιζοος αλα.

Schon Faesi-Kayser (zu λ 298) urtheilt, dass die Odysseeverse „gewiss jünger“ seien. Sein Grund, dass die Dioskuren in der Ilias noch wie gewöhnliche Menschen als verstorben bezeichnet werden, während sie in der Odyssee abwechselnd leben, ist gewiss wichtig genug, reicht aber nicht hin, um die directe Abhängigkeit der Odysseestelle zu begründen. Den mangelnden Beweis liefern folgende Erwägungen. 1. Es liegt wohl auf der Hand, dass, wenn der Sänger der Ilias von der abwechselnden Unsterb-

DIE BEZIEHUNGEN ZWISCHEN ILIAS UND ODYSSEE 47

hkeit der Dioskuren unterrichtet war, er sie nicht wie gewöhnliche Menschen enden lassen konnte. 2. Wenn Leda in λ nur die Atter der Dioskuren genannt wird, während doch Helena gleichen ihm wie ihre Brüder beanspruchen konnte, so ist das auffällig; denn Helena dagegen nur ihre beiden Brüder nennt, so ist das der Ordnung, da nur diese unter den Kämpfern sein konnten. Iss der Vers. von λ nur die Brüder nennt und zwar genau mit n Worten von Γ, darin finde ich die Unfreiheit des Nachmeters wieder. 3. Die gewöhnliche Umschreibung von „trotz sein“ οὐα τινα κατέχει hat in λ einen ganz neuen Sinn erhalten durch n Zusatz ζωούς. Vgl. διατρίσσω in Nr. 9. Deshalb tilgte Ecker λ 301, aber die unmittelbar folgenden Verse erregen nicht ringeren Anstoss. Die abwechselnde Unsterblichkeit wird geradezu logisch so ausgedrückt (302 f.):

ἄλλοτε μὲν ζώουσ' ἐτερήμεροι, ἄλλοτε δ' αὐτεῖς θεῶν.

s sollte heißen entweder: ἄλλοτε μὲν ζώουσιν, ἄλλο τε δ' ἔτε τεθνᾶσιν oder: ἐτερήμεροι μὲν ζώουσιν, ἐτερήμεροι δὲ θνᾶσιν. Ich finde daher keine Veranlassung mit Bekker diese Erse an ihrer Stelle zu belassen und 301 und 304 (Hom. Blatt 11 S. 37) zu tilgen. Sie stehen und fallen hier alle miteinander.

4.

27\*. Athene fährt wie eine Sternschnuppe vom Olymp herab; woer und Achäer staunen (82):

ώδε δέ τις εἴπεσκεν ίδων ἐς πλησίον ἄλλον·

ἢ δ' αὗτις πόλεμος τε κακὸς καὶ φύλοπις αἰνή

ξσσεται, η φιλότητα μετ' ἀμφοτέροισι τιθησιν (sc. Zeus);

eselbe Göttin fragt ω 475 denselben Zeus:

ἢ προτέρῳ πόλεμόν τε κακὸν καὶ φύλοπιν αἰνήν τενέεις. ἢ φειδότηγα μετ' ἀμφοτέροισι τεῖχοσθα;

beiden Fällen also dieselbe Situation, dieselben Personen, dieselben Worte. Zum Ueberfluss antwortet Zeus der Athene, welche Iliasversen gefragt hat, bei dieser Gelegenheit mit einer Odysseeille s. 23. 24 =  $\omega$  479. 480. Uebrigens s. noch Nr. 44.

28\*. Während der Epipolese hält Eurymedon dem Agamemnon  
Pferde (230), ιππότε κέν μιν  
γυνα λάβη κάματος πολέας διὰ κοιρανεύοντα.

Laertes plagt sich  $\alpha$  193  $\dot{\epsilon}\pi'$   $\dot{\alpha}y\gamma o\nu$  mit einer alten Dienerin, die ihm Speise und Trank vorsetzt,

εὗτ' ἄν μιν κάματος κατὰ γυῖα λάβησιν  
ἔρπυζοντ' ἀνὰ γουνὸν ἀλωῆς οἰνοπέδοιο.

### 29\*. Agamemnon begütigt den Odysseus (372):

ἀλλ᾽ ἵθι· ταῦτα δὲ ὅπισθεν ἀρρεσόμενος, εἰ τι κακὸν νῦν  
εἴρηται· τὰ δὲ πάντα θεοὶ μεταμύνει θεῖσιν.

Einen ähnlichen Gedanken, nur in roherer Form, äussern Eryalus § 409 zu Odysseus:

ἔπος δ' εἴ πέρ τι βέβακται

*δεινόν, ἄφαρ τὸ φέροιεν ἀναρπάξασαι ἄελλαι.*

*δεινός* und *ἄστλας* sind viel zu starke Ausdrücke, *κακός* und *ἄρεμος* würden es auch gethan haben. Uebrigens verweise ich noch auf Nr. 117.

30. Agamemnon erzählt dem Diomedes von seinem Vater und setzt hinzu (374):

ῶς φάσαν, οἵ μιν ἴδοντο πονεύμενον· οὐ γὰρ ζυγωγε

ἢντησ' οὐδὲ ἔδον· περὶ δὲ ἄλλων φασὶ γενέσαι

Ebenso erzählt Pisistratus ḏ 200 von seinem Bruder:

où γὰρ δύωγε

ἢντησ' οὐδὲ ἔδον· περὶ δὲ ἄλλων φασὶ;

*Ἀντίλοχον, περὶ μὲν θεοῖς ταχύν ἡδὲ μαχητήν.*  
 Die Uebereinstimmung kann nicht genauer sein. Der letzte Vers  
*Ἀντίλοχον* κλ. stand schon γ 112, wo ibn Nestor selbst gebrauchte.  
 Doch findet sich die Formel *περὶ μὲν θεοῖς ταχύν ἡδὲ μαχητήν* auch ΙΙ 186 von Eudorus. Somit hat der Verf. von δ 200 ff. zwei Formeln, die sonst zur Charakterisirung von Helden dienen, zusammengeschweisst. Daher die unnöthige Wiederholung des *περὶ* in zwei Versen hintereinander, daher die des Namens Antilochus, den der Verf. wohl schon mit dem Prädikat verbundes vorfand, daher auch das unpassende *ἥντησα*, was doch von Brüdern ganz sonderbar klingt, wie Sittl S. 21 mit Recht bemerkt.

31. Sthenelos will sich die Vorfahren nicht vorziehen lassen  
(409)

καίνοι δὲ σφετέρησιν ἀτασθαλίησιν ὅλοντο,

sagt er von den Sieben gegen Theben. Ebenso heisst es von den Gefährten des Odysseus  $\alpha$  7:

αὐτῶν γὰρ σφετέρησιν ἀτασθαλίησιν ὅλον το.

Die Stellung *αὐτῶν σφετέροις* erklärt Sittl S. 21 für allem be-

## DIE BEZIEHUNGEN ZWISCHEN ILIAS UND ODYSSEE 49

ischen Sprachgebrauch widersprechend. Doch s. Kayser zu  $\alpha 7$ . starch nahm an dieser Stellung so wenig Anstoss, dass er 407—9 athetierte und dadurch indirect den Odysseevers für das ginal erklärte. Seine Gründe zu der Athetese (s. Friedländer Iton. p. 100) haben bei den Neueren mit Ausnahme von Lentz O. S. 24) keinen Anklang gefunden. In der That sind die Verse ntbehrlieblich, denn das Verbot „Deshalb stelle uns die Väter it gleich“ setzt voraus, dass vorher Gründe angeführt sind. Und geschieht 406—9: „Wir haben das siebenthorige Theben ge-  
men . . . jene aber sind durch ihren eignen Frevel umge-  
men.“ Somit geht auch hier die Ilias als die Darleihende,  
Odyssee als die Empfängerin hervor.

Uebrigens findet sich  $\pi 437$  noch eine etwas entferntere ante:

*τούτου γὰρ καὶ κεῖνοι ἀτασθαλίησιν ὅλοντο.*

### E.

32\*. „Wenn ich je wieder in die Heimath komme“, sagt darus (214),

*αὐτὶς' ἔπειτ' ἀπ' ἐμεῖο κάρη τάμοι ἀλλότριος φῶς,*

nn ich den Bogen nicht zerbreche und ins Feuer werfe“. Die-  
e Bereitwilligkeit, sich vom Ersten-besten den Kopf abschnei-  
zu lassen, äussert Odysseus als Bettler dem Telemach gegen-  
r ( $\pi 99$ ):

*αἱ γὰρ ἡγὼν οὗτων νέος εἴην τῷδ' ἐπὶ Θυμῷ,  
ἢ παῖς ἐξ Ὀδυσσῆος ἀμύμονος ἡθὲ καὶ αὐτὸς  
ἔλθοι ἀλητεύων· ἔτι γὰρ καὶ ἐλπίδος αἰσα·  
αὐτὶς' ἔπειτ' ἀπ' ἐμεῖο κάρη τάμοι ἀλλότριος φῶς,*

*εἰ μὴ ἡγὼ κείνοισι κοκὸν πάντεσσι γενοίμην  
ἔλθὼν ἐς μέγαρον Λαερτιάδεω Ὀδυσσῆος.*

alter Zeit werden hier 101 und 104 getilgt. In der That ist ἀλητεύων in 101 sehr anstössig; ausserdem erinnert der Vers  $\pi 84$ . Gleichwohl werden durch seine Tilgung nicht alle An-  
se beseitigt. Worauf bezieht sich zum Beispiel οὗτω in Vs. 99? Es antwortet: „so jung wie du“. Dann erhalten wir folgende  
theilung: O wenn ich so jung wäre wie du, Telemach, oder  
Sohn des Odysseus oder er selber. Das kann nicht richtig  
*termes XVIII.*

sein. Entweder ist hier ein Glossem in den Text gerathen oder die Erklärung ist falsch. Und das letztere wird der Fall sein. Der Wunsch „wenn ich so jung wäre bei solchem Muthe“ kann sich auf den Sprechenden selbst beziehen und bedeuten „wenn ich, der Bettler, so jung wäre, wie ich muthig bin“. Vgl. (*H* 157 und sonst) die gewöhnliche Formel:

*αἰθ' ᾥς ἡβώσιμη, βλη δέ μοι ἔμπεδος εἴη.*

Allerdings bezieht sich das *ᾱς* hier immer auf eine vorangegangene Erklärung, die in  $\pi$  fehlt. Ich bin daher der Meinung, dass, da alle diese Verse Anstösse ergeben, hier die Ausscheidung von 101 und 104 nicht am Platze ist. Wir haben es vielmehr mit dem gewöhnlichen Umgeschick des Nachahmers zu thun.

33\*. Aphrodite bittet um die Rosse des Ares (360),

*ὅφε' ἐς Ὄλυμπον ἵκωμαι, ἦν' ἀθανάτων ἔδος ἐστίν.*

§ 42 entfernt sich Athene

*Οὐλυμπόνδ', ὅθι φασὶ θεῶν ἔδος ἀσφαλὲς αἰεὶ<sup>1</sup>  
ἔμμεναι.*

Wer sieht nicht, dass hier durch *φασὶ* die Ilias direct citirt wird?

34. Der sterbende Sarpedon spricht zu Hektor: Lass mich in Ilios sterben (687),

*ἐπει οὐκ ἄρα μέλλον ἔγωγε  
νοστήσας οἰκόνδε φίλην ἐς πατρίδα γαλαν  
εὐφρανέειν ἄλοχόν τε φίλην καὶ νήπιον υἱόν.*

ν 44 nimmt Odysseus Abschied von den Phäaken und wünscht ihnen:

*ἵμελς δ' αὐθι μένοντες ἐν φραίνοιτε γυναικας  
κονριδίας καὶ τέκνα.*

Dass die Heimkehr des Vaters und Gatten für Kinder und Weib erfreulich ist, begreift sich; wie aber sein Dableiben erfreulich sein soll, ist mir nicht recht einleuchtend. Aber vielleicht ist nicht zu verstehen: „Ihr aber erfreut durch Euer Dableiben Weib und Kind“, sondern ihr aber bleibt da und erfreut Euch an Weib und Kind. Dann wäre *εὐφρανέειν τινά = τέρπεσθαι*. Dass dies des Dichters Meinung ist, geht aus ν 61 hervor, wo Odysseus der Arete wünscht:

*σὺ δὲ τέρπεο τῷδ' ἐνὶ οἴκῳ  
παισι τε καὶ λαοῖσι καὶ Ἀλκινόῳ βασιλῆι.*

Es handelt sich also wieder um einen Wechsel in der Wortbedeutung.

## Z.

35\*. Diomedes fragt den Glaukus, ob er ein Mensch sei, für  
en Fall bedaure er ihn;

|28) εἰ δέ τις ἀθανάτων γε κατ' οὐρανοῦ εἰλήλουν θασ,  
οὐκ ἀν̄ ἔγωγε θεοῖσιν ἐπουρανίοισι μαχοίμην.

Ikinous verspricht η 185 ff. dem Odysseus die Heimleitung;

|99) εἰ δέ τις ἀθανάτων γε κατ' οὐρανοῦ εἰλήλουν θεν,  
ἄλλο τι δὴ τόδ' ἔπειτα θεοὶ περιμηχανόωνται·

αἰεὶ γὰρ τὸ πάρος γε θεοὶ φαίνονται ἐναργεῖς.

Vieder zeigt die ungeschickte Wiederholung desselben  
Vortes (*θεοί*) uns den Nachahmer an. S. zuletzt 30. Dazu kommt,  
ass auch die unmittelbar vorhergehenden Verse der Ilias entstam-  
men (s. Nr. 122).

36\*. Von dem Schwiegervater des Prötus heisst es (188):

κρινας ἐκ Λυκίης εὐρείης φῶτας ἀριστον  
εἶσε λόχον ...

| 530 ebenso von Aegisth:

κρινάμενος κατὰ δῆμον ἑείκοσι φῶτας ἀριστον  
εἶσε λόχον.

37. Hekuba will den Peplos für Athene aussuchen:

288) αὐτὴ δ' ἐς θάλαμον κατεβήσετο κηώεντα,  
ἐν δ' ἔσαν οἱ πέπλοι παμποικιλοι, ἔργα γυναικῶν  
Σιδονίων, τὰς αὐτὸς Ἀλέξανδρος θεοειδῆς .....

293) Τῶν ἐν' ἀειρομένη Ἐκάθη φέρε δῶρον Ἀθήνη,  
ὅς κάλλιστος ἔην ποικίλμασιν ἡδὲ μέγιστος,  
ἀστὴρ δ' ὡς ἀπέλαμπεν ἔκειτο δὲ νείσας ἄλλων.

99 geht Menelaus mit Helena und Megapenthes in die Kammer:  
αὐτὸς δ' εἰς θάλαμον κατεβήσετο κηώεντα  
οὐκ οἶσι κτλ.

Dann heisst es von Helena weiter (104):

Ἐλένη δὲ παριστατο φωριαμοῖσιν,  
ἐν δ' ἔσαν οἱ πέπλοι παμποικιλοι, οὓς κάμεν αὐτῇ.  
τῶν ἐν' ἀειρομένη Ἐλένη φέρε δῖα γυναικῶν κτλ.

Ass die Ilias hier das Original bietet, erkennt Düntzer hom. Abhdl. . 471 an. Er findet namentlich den Zusatz οὓς κάμεν αὐτῇ in er Odyssee auffallend als eine Uebertreibung. Sittl, der S. 24 Düntzers Grund bekämpft, fügt hinzu, dass δῖα γυναικῶν o 106 ine nichtige Ausfüllung des Verses sei. Er hätte sehen können, as viel wichtiger ist, dass die Wiederholung des Namens

Helena (104 und 106) ungeschickt ist. Z 293 erregt der Name Hecuba keinen Anstoss, da soeben von Paris die Rede gewesen ist. Ausserdem ist zu bemerken, dass die Odysseestelle noch Anklänge an eine andere Iliasstelle hat: o 99 scheint nicht auf Z 288, sondern auf Ω 191 zurückzuweisen; denn beide beginnen mit *αὐτὸς δέ* und an beiden Stellen kehrt *φωριαμός* wieder (Ω 228 und o 104). Endlich dürfte auch der Umstand nicht ausser acht zu lassen sein, dass Z 288 Hecuba, Ω 191 Priamus mit Hecuba, o 99 Menelaus mit Helena und Megapenthes in die Schatzkammer gehen. So will immer der Nachfolger den Vorgänger überbieten.

38\*. Helena klagt (345): O dass mich am Tage meiner Geburt die böse Windsbraut ins Gebirge oder ins Meer getragen hätte, wo mich die Woge verschlang, ehe ich das erlebte (*ώς μ' ὅφελ'* . . . . . *οἴχεσθαι προφέρουσα κακὴ ἀνέμοιο θύελλα κτλ.*). σ 202 wünscht sich Penelope nach sanftem Schlummer von Artemis so einen sanften Tod auf der Stelle (*αὐτίκα νῦν*), damit ihr nicht fürdert in Klagen um den Gatten das Leben hinschwinde.

Beide Stellen sind verbunden v 61. Da betet Penelope auch zur Artemis: Ach möchtest du mir doch einen Todespfeil senden *αὐτίκα νῦν, ἡ ἔπειτα μ' ἀναρπάξασα θύελλα οἴχοιτο προφέρουσα κτλ.*

Der Gegensatz *αὐτίκα νῦν* — *ἡ ἔπειτα* ist unglaublich ungeschickt und offenbar nur ein Nothbehelf des Nachahmers. Das die Ilias hier Quelle ist, erkennt auch Niese die Entwicklung der hom. Poesie S. 51 an.

39\*. Helena sagt von sich und ihrem Buhlen (357):  
*οἶσιν ἐπὶ Ζεὺς θῆκε κακὸν μόρον, ὡς καὶ ὀπίσσω ἀνθρώποισι πελάμεθ' ἀοιδημοι εἰσομένοισιν.*

Aehnlich Alcinous § 579 vom Untergange Trojas:

*ἐπεκλώσαντο δ' ὄλεθρον  
ἀνθρώποις, ἵνα ἥσι καὶ ἐσομένοισιν ἀοιδή.*

Hier ist nach Analogie der Iliasstelle zu *ἥσι* nicht *ἀοιδή*, sondern *ὄλεθρος* Subject. Uebrigens ist gerade in dieser Rede des Alcinous, die den Uebergang zu den Apologen bahnen soll, recht viel Fremdes. S. gleich Nr. 40.

40\*. Hektor sagt tröstend zu Andromache: Wider das Geschick wird mich niemand zum Hades senden,

488) *μοῖραν δ' οὐτινά φημι πεφυγμένον ἔμμεναι ἀνδρῶν,*  
*οὐ κακὸν οὐδὲ μὲν ἐσθλόν, ἐπὴν τὰ πρῶτα γέ-*  
*νηταὶ.*

† 550 fordert Alcinous den Odysseus auf, seinen Namen zu sagen,

552) *οὐ μὲν γάρ τις πάμπαν ἀνώνυμός ἐστ' ἀνθρώπων,*  
*οὐ κακὸς οὐδὲ μὲν ἐσθλός, ἐπὴν τὰ πρῶτα γέ-*  
*νηταὶ . . .*

Der Zusatz *οὐ κακὸς οὐδὲ μὲν ἐσθλός* hat mit dem Namen gar nichts zu thun und wäre gewiss nicht freiwillig vom Verf. für diesen Zweck hinzugesetzt worden; aber derselbe ist mit seiner Umgebung aus der Ilias übertragen worden, wo er einen gar bedeutenden Sinn enthält.

- 41. Die Worte, mit welchen Hektor seine Gattin auffordert nach Hause zu gehen (490—93) sind dieselben, mit denen Tele nach seine Mutter aus dem Männeraal weist (*α* 356—59 und *p* 350—53). Erschöpfend handelt über diese Stellen Dünntzer Hom. Abh. S. 465. Ich notire für unsfern Zweck, dass durch die gelenklose Herübernahme *οἶκος* an den betreffenden Stellen der Odyssee die Bedeutung „Frauengemach“ hat, die ihm sonst nicht beiwohnt. Sittl S. 26 notirt zwar noch *ψ* 292, aber bei grösserer Aufmerksamkeit musste er merken, dass Eurykleia allerdings aus dem Hofe ins Haus zurückkehrt. Denn der Oelbaum, welchen Odysseus zum Bettostent gemacht hat, stand im Hofe (*ψ* 190) und rings um ihn wird die Kammer gebaut (*τῷ δ' ἔγῳ ψυφιβαλῶν θάλαμον δέμον* 192). Nachdem sie den Gatten dort das Lager bereitet, kehrt Eurykleia selbst ins Haus zurück. Vgl. Gerlach das Haus des Odysseus *Philol.* 30 S. 515, *Protodicus de ied. Hom.* Lips. 1877 p. 60.

### H.

42. Im Zweikampf zwischen Hektor und Aias heisst es (268):  
*δεύτερος αὐτ' Αἴας πολὺ μείζονα λᾶσαν ἀείρας*  
*ἥκ' ἐπιδινήσας, ἐπέρεισε δὲ ἵν' ἀπέλεθρον . . .*  
 Der Kyklop wirft *ι* 537, nachdem er vorher *κορυφὴν ὅρεος μέλοιο* geschleudert, noch einmal:

*αὖταρ ὅγ' ἔξαυτις πολὺ μείζονα λᾶσαν ἀείρας*  
*ἥκ' ἐπιδινήσας, ἐπέρεισε δὲ ἵν' ἀπέλεθρον.*  
 Dass der zweite Wurf, statt eine Steigerung zu sein, vielmehr eine schwächliche Wiederholung ist, hat trefflich ausgeführt Rothe *de*

*δεκα* veränderte, um *ἐν ἡπειρῷ* noch in den Vers zu bringen. Da nun die Vorlage von elischer Beute handelt, so ist es nicht unwahrscheinlich, dass der Verf. von ξ unter *ἡπειρός* auch Elis verstanden hat. Vgl. d 636. Dort will Noemon auch von Ithaka nach Elis hinübergehen, um seine Stuten zu besuchen. Das Ithaka jedenfalls westlich von Elis gedacht wird, geht daraus hervor, dass  $\iota$  26 Ithaka die hinterste, westliche Insel genannt wird, und dass  $\beta$  421 Telemach mit Westwind nach Pylos segelt. Vergleiche darüber A. Gemoll Einleitung in die hom. Gedichte Leipzig 1881 S. 26.

59. Neleus nimmt sich als Führer manches aus der Beute vorweg,

(704) *τὰ δ' ἀλλ' ἐς δῆμον ἔδωκεν*

*δαιτρεύειν, μή τις οἱ ἀτεμβόμενος κτοι τίσης.*

Aristarch nahm Anstoss an 705 (Friedländer Ariston. p. 201), weil nicht gleich hätte geheilt werden dürfen, sondern nach Maassgabe des Schadens, den jeder erlitten hatte. Und allerdings heisst  $\iota$  685, Herolde hätten diejenigen herbeigerufen.

(686) *οῖσι χρεῖος ὀφειλετ' ἐν Ἡλιδι δίη-*

*οὶ δέ συναγόμενοι Πυλίων ἡγήτορες ἄνδρες  
δαιτρεύοντο.*

Aber steht denn in 704, 705 nicht dasselbe? Wozu hätten denn die Fürsten geheilt, als um einem jeden, was ihm gebührte (*ἴση*) zu geben? Ferner erhält man, wenn 705 fällt, die merkwürdige Verbindung *ἐς δῆμον ἔδωκεν*, wobei dann *ἔδωκε* den Sinn von *διανέμω, δαιτρεύω* erhält. Wozu das? Man belasse 705 an seiner Stelle und beziehe *ἐς δῆμον* zu *δαιτρεύειν*, dann ist alles in Ordnung. Neuerdings noch ist Aristarchs Athetese gebilligt worden von Lentz S. 20 oben. Sittl dagegen hält (S. 38) den Vers 705 nicht für interpolirt, sondern für gleichzeitig mit dieser ganzen Partie (A 670—762), der Verf. habe ihn aber nicht selbst gedichtet, sondern aus  $\iota$  42 entnommen, woher ihn auch schon Aristarch ableitete.

$\iota$  41 erzählt Odysseus:

*ἐκ πόλιος δ' ἀλόχους καὶ κτήματα πολλα λαβόντες  
δασσάμεθ', ὡς μή τις μοι ἀτεμβόμενος κτοι  
ἴσης.*

Die Aehnlichkeit ist unverkennbar, doch giebt es noch eine Stelle, die den eben citirten Versen noch genauer entspricht, was

istarch und alle Folgenden übersehen haben. ι 548 erzählt lysseus:

*μῆλα δὲ Κύκλωπος γλαφυρῆς ἐκ τηὸς ἔλόντες  
δασσάμεθ' ὡς μή τις μοι ἀτεμβόμενος κιοι  
ἴσης.*

enn man erwägt, dass ι 41 ἀλόχονς recht ungeschickt statt ναῖκας steht und ebenso λαβόντες für ἔλόντες, wenn man hinzunimmt, dass das Kikonenabenteuer fast nur aus gergten Versen besteht, so wird es wahrscheinlich, dass ι 41. 42 s ι 548. 549 stammen und für jene Stelle nur grob zurecht macht sind. λαβόντες ist offenbar statt ἔλόντες gewählt, um m Hiat auszuweichen.

Somit wäre Α 705 mit ι 548 zu vergleichen. Nachdem ich en die Schwierigkeiten in der Auffassung von I 705 aus dem ege geräumt habe, finde ich keinen Grund weiter, den Vers als ne Interpolation aus 548 aufzufassen. Zwar Sittl (a. O.) nimmt istoss an der Bedeutung von δαιτρεύειν in der Ilias. Doch idet sich das Wort überhaupt nur viermal und zwar Α 688. 15 in der Bedeutung „theilen“, § 433 und o 323 in der Be- utung „Mahlzeit austheilen“ vom δαιτρός. Selbst wenn hier n Bedeutungswechsel vorliegen sollte, so würde uns das cht überraschen. Vergleiche zuletzt Nr. 41. Wenn also Sittl e erstere Bedeutung als „un homerisch“ bezeichnet und auf Grund ssen die ganze Partie Α 670—762 als späte Nachdichtung ver- rft, so gestebe ich, dabin nicht folgen zu können. Vielmehr rd, wer sich in der vorigen Nummer überzeugt hat, dass § 100. 11 aus Α 678. 679 stammen, auch hier dasselbe Verhältniss an- hmen, zumal kein Grund zu einer anderen Auffassung sich stich- ltig erwiesen hat.

60. Von Patroklus heisst es (806):

*ἀλλ' ὅτε δὴ κατὰ νῆας Ὀδυσσῆος θείοιο  
ἴξε Θέων . . .*

ι traf er den Eurypylos; von Menelaus γ 286:

*ἀλλ' ὅτε δὴ καὶ κείνος ἵών ἐπὶ οἴνοπα πότον  
ἐν τησὶ γλαφυρῆσι Μαλειάων ὅρος αἰπύ  
ἴξε Θέων . . .*

tl bemerkt S. 37, dass Θέων hier unpassend ist. Er hätte wohl nzusetzen können, dass schon die Wiederholung der Parti- ja ἵών und Θέων auf Entlehnung schliessen lässt.

## M.

61\*. Sarpedon an der Mauer wird sehr schön mit einem Berglöwen verglichen, der, wenn er hungrert, auch in den festen Stall einbricht (299—301):

*βῆ δ' ἵμεν ᾧς τε λέων ὁρεσίτροφος, δέ τ' ἐπιδευής*

*δηρὸν ἔη κρεῶν, κέλεται δέ ἐθυμὸς ἀγήνωρ  
μήλων πειρήσοντα καὶ (sogar) ἐς πυκνὸν δό-  
μον ἐλθεῖν.*

ζ 130 tritt Odysseus unter die Mädchen:

*βῆ δ' ἵμεν ᾧς τε λέων ὁρεσίτροφος ἀλκὴ πεποιθώς,  
δέ τ' εἰσ ὑόμενος καὶ ἀγέμενος, ἐν δέ οἱ ὅσσα  
δαλεταὶ αὐτὰρ ὁ βουνοὶ μετέρχεται ἢ ὀιεσσιν  
ἢ μετ' ἀγροτέρας ἐλάφους· κέλεται δέ ἐγαστήρ  
μήλων πειρήσοντα καὶ ἐς πυκνὸν δόμον  
ἐλθεῖν.*

Wieder ist hier wie in Nr. 53 das Gleichniss der Odyssee das ausführlichere; sehen wir, ob auch wieder das spätere. Es enthält eine Anzahl lebendig empfundener Einzelheiten; Regen und Wind, die funkelnden Augen, die verschiedenen Thiergattungen wirken mächtig auf die Phantasie; aber vor dem kritischen Verstande zeigt sich doch manches Ungehörige. Schon Kirchhoff Od.: S. 203 urtheilt, dass die Hirsche schlecht zum folgenden festen Hause passen und tilgt deshalb 133. 134. „Die Verse sind offenbar angeflickt in Erinnerung an das ähnliche Gleichniss M 299 ff.“ Diesem Verfahren kann ich nicht beistimmen. Denn erstens erinnern nicht blos 133. 134, sondern auch 130. 131, namentlich in der Construction (*βῆ — ἵμεν — ᾧς τε — δέ τ'*) an die betreffende Iliasstelle, wovon man sich leicht überzeugen kann. Zweitens befinden sich gerade die Anstoss erregenden Hirsche nicht in der Ilias; drittens endlich ist die Möglichkeit ausser Rechnung gelassen, dass das eine Gleichniss dem andern als Vorlage gedient haben kann. Da nun die Uebereinstimmung durch das ganze Gleichniss hindurchgeht, der selbständige Zusatz der Hirsche aber zu dem ganzen Verlauf des Gleichnisses nicht passt und doch auch nicht als Interpolation beseitigt werden kann, so liegt für mich die Sache hier genau so, wie in Nr. 53. Der Verf. von ζ 130 ff. hat die Ilias theils nachahmen, theils übertrumpfen wollen.

## DIE BEZIEHUNGEN ZWISCHEN ILIAS UND ODYSSEE 65

62\*. Hektor tödtet den Epikles (384) durch einen Steinwurf:  
 Θλάσσε δὲ τετράφαλον κυνέην, ἔνν δ' ὁστέος ἄραξεν  
 πάντ' ἀμυνδις κεφαλῆς· δ' ἄρ' ἀρνευτῆρι ἐοικώς  
 κάππεσ' ἀπ' ὑψηλοῦ πύργου, λίπε δ' ὁστέα θυμός.  
 412 erschlägt der fallende Mast den Steuermann auf dem Schiffe  
 s Odysseus:

δ' ἄρα πρυμνῇ ἐπὶ νηὶ<sup>1</sup>  
 πλῆξε κυβερνήτεω κεφαλήν, ἔνν δ' ὁστέος ἄραξεν  
 πάντι' ἀμυνδις κεφαλῆς· δ' ἄρ' ἀρνευτῆρι ἐοικώς  
 κάππεσ' ἀπ' ἱκιόφυι, λίπε δ' ὁστέα θυμός ἀγήνωρ.  
 Ist wenn man beide Stellen neben einander hat, erkennt man  
 der ungeschickten Wiederholung κεφαλήν — κεφαλῆς den  
 chahmer.

63\*. Hektor schleppt einen Stein herbei, um das Thor zu  
 rengen, den nicht leicht zwei Männer vom Boden auf den  
 agen laden würden, οἵοι νῦν βροτοί εἰστι.

(447) τὸν δ' οὖν κε δόύ ἀνέρε δήμον ἀρίστω  
 ἐγείρως ἐπ' ἀμαξαν ἀπ' οὖδεος δχλήσειαν,  
 οἵοι νῦν βροτοί εἰστι.

t beträchtlicher Ue b e r t r e i b u n g heisst es vom Kyklopen  
 242):

αὐτὰρ ἔπειτ' ἐπέθηκε θυρεὸν μέγαν ὑψόσ' ἀειρας  
 ὅβριμον. οὐκ ἀν τόν γε δύω καὶ εἴκοσ' ἀμαξαν  
 ἐσθλατ τετράκυλοι ἀπ' οὖδεος δχλήσειαν.

ss 22 Lastwagen einen Stein tragen sollen, ist denn doch  
 ie starke Zumuthung an unsere Phantasie. Dazu kommt dann  
 r sonderbare Gebrauch von δχλεῖν· δχλεῖν wird in den Scholien  
 en. A zu *Φ* 260 und B zu *M* 447) mit κινεῖν wiedergegeben.  
 im Bewegen gehört aber eine Kraft wie die der Männer (*M* 447)  
 er die des Wassers (*Φ* 260. 261). Welche Kraft hat aber ein  
 agen? Man kann antworten: die der Pferde. Wenn das ge-  
 eint war, so wäre es besser gewesen, der Verf. hätte uns gleich  
 e Pferdezahl angegeben, statt derjenigen der Wagen. Schliesslich  
 noch zu bemerken, dass ἀπ' οὖδεος in der Ilias die natürliche  
 chtung von unten nach oben, in der Odysseestelle aber eine  
 itliche bezeichnet. Kurz, durch die gedankenlose Herüber-  
 hme der Iliasstelle hat der Verf. von *ι* sich eine Reihe von  
 bwierigkeiten geschaffen, die er bei freier Thatigkeit vielleicht  
 mieden hätte.

## N.

64\*. Mit drei Schritten gelangt Poseidon (21)

*Αἰγάς, ἔνθα τέ οἱ κλυτὰ δώματα βένθεσι λίμνης  
χρύσεα μαρμαροντα τετεύχαται, ἄφθιτα αἰεὶ.*

Einfacher heisst es ε 381:

*ἵκετο δ' εἰς Αἴγας, δῆθι οἱ κλυτὰ δώματ' ἔασιν.*

65. Zwischen Tenedos und Imbros fesselt Poseidon die Rosse (37):

*ἀμφὶ δὲ ποσσὸν πέδας ἔβαλεν χρυσέας  
ἀρρήκτους ἀλύτους, ὅφερ' ἔμπεδον αὐθὶ μένοιεν  
νοστήσαντα ἄνακτα.*

Θ 275 schmiedet Hephaestus Fesseln für die beiden Buhlen:

*κόπτε δὲ δεσμούς  
ἀρρήκτους ἀλύτους, ὅφερ' ἔμπεδον αὐθὶ μένοιεν.*

Sittl bemerkt S. 39, dass man hier nicht wisse, wer bleiben solle, da ein Subject fehlt, noch welcher Ort mit αὐθὶ gemeint ist. In der Iliasstelle ist keine dieser Schwierigkeiten vorhanden.

66\*. Idomeneus giebt bei dem Nachweise seines Stammbaums (Zeus — Minos — Deukalion — Idomeneus) an (452):

*Δευκαλίων δ' ἐμὲ τίκτε.*

τ 181 giebt sich Odysseus für einen Bruder des Idomeneus aus und sagt daher:

*Δευκαλίων δ' ἐμὲ τίκτε καὶ Ἰδομενῆς ἄνακτα.*

Es liegt auf der Hand, dass die Odysseestelle hier direct auf die Iliasstelle hinweist, jene als bekannt voraussetzt. Gleichwohl aber ist hier Minos nicht der Sohn, sondern der Vertraute des grossen Zeus. Eine Veränderung des Mythus hatten wir schon unter Nr. 5 und 26.

67\*. Meriones verwundet den Deiphobus, welcher den Helm des Ascalaphus wegnehmen will, am Arm (530),

*ἐκ δ' ἄρα χειρός*

*αὐλῶπις τρυφάλεια χαμαὶ βόμβησε πεσοῦσα.*

σ 397 heisst es, als Eurymachus mit dem Schemel nach Odysseus wirft und den Schenken trifft:

*οὐδὲ δ' ἄρ' οἰνοχόον βάλε χειρα*

*δεξιτερήν πρόχοος δὲ χαμαὶ βόμβησε πεσοῦσα.*

Wie man sieht, sind die beiden Stellen in der Situation und im Wortlaut so ähnlich, dass die Frage nach ihrem Verhältniss zu

## DIE BEZIEHUNGEN ZWISCHEN ILIAS UND ODYSSEE 67

einander unabweisbar ist. Dass die komische Situation der Odyssee der ernsthaften der Ilias als Muster gedient hat, ist kaum glaublich; dass dagegen ernsthafte Stellen gern parodiert werden. weiss jeder. Uebrigens s. Nr. 12 und 25.

68\*. Vom schwer verwundeten Adamas heisst es (573):

*ως δέ τυπεις ἡσπειρε μινυνθά περ, οὐ τι μάλα δήν.*  
χ 473 steht:

*ἡσπαιρον* (sc. *δμωατ*) *δὲ πόδεσσι μινυνθά περ, οὐ τι μάλα δήν.*

Was dort die Schwere der Verwundung bezeichnet, nämlich die Kürze des Zuckens, das macht hier einen komischen Eindruck, „Sie zappelten mit den Füssen ein bisschen und gar nicht lange.“ Etwas komisches liegt auch in der Art, wie die Mägde alle an einer Schnur aufgehängt werden; komisch soll endlich auch der Vergleich sein: Sie hingen die Köpfe wie die Drosseln oder Tauben in der Schlinge (χ 471). Uebrigens vgl. Nr. 113.

69\*. Aias und Teukros stehen zusammen in der Schlacht (703):

*ώς τ' ἐν νειῷ βόε οἴνοπε πηκτὸν ἄροτρον  
ἰσον θυμὸν ἔχοντε τιτανετον*

Odysseus dagegen sehnt den Sonnenuntergang herbei ψ 31:

*ώς δ' ὅτ' ἀνὴρ δόρποιο λιλαίεται, φτε πανῆμαρ  
νειὸν ἀν' ἐλκητον βόε οἴνοπε πηκτὸν ἄροτρον.*

70\*. „Führe, wohin dich Herz und Muth treiben“, spricht Paris (785):

*ἥμετς δ' ἐμμεμαῶτες ἄμ' ἐψόμεθ', οὐδέ τι φημι  
ἀλκῆς δενήσεσθαι, δοση δύναμις γε πάρεστιν.*

Diese beiden Verse finden sich auch ψ 127 im Munde des Telemach. Nach Bekkers Vorgange tilgen Faesi-Kayser und Ameis-Hentze dieselben, weil sie „vorzeitig auf die künftige Vertheidigung gegen die Verwandten der erschlagenen Freier hinweisen“ (Hentze Anh.<sup>2</sup> zu ψ 127) und ausserdem in den meisten Handschriften fehlen. Den letzten Umstand erklärt Kirchhoff (Od.<sup>2</sup> S. 531) aus einer älteren Athetese, deren Richtigkeit er bezweifelt. Mit Recht. Denn erst durch diese beiden Verse wird Telemachs Rede vollständig. Auf die Aufforderung, zu überlegen, was nun zu thun sei, antwortet er: Ueberlege du das selber, denn du bist ja der klügste unter den Menschen, wir aber werden folgen. Dass er dabei auf einen eventuellen Kampf deutet, lag doch sehr nahe.

## E.

71. Den Fluchtvorschlag weist Odysseus zurück und sagt (90):  
*σίγα, μή τις τ' ἄλλος Ἀχαιῶν τούτον ἀκούσῃ  
 μῦθον, ὃν οὐ κεν ἀνὴρ γε διὰ στόμα πάμπταν ἔγοιτο,  
 δοτις ἐπισταῖτο ἡσι φρεσὶν ἀρτια βάζειν...*

Dagegen sagt § 240 Alcinous: Wir nehmen dir deine Worte nicht übel, da du deine Tüchtigkeit ins rechte Licht setzen willst.

(238) *χωόμενος, ὅτι σ' οὗτος ἀνὴρ ἐν ἀγῶνι παραστάς  
 νείκεσεν, ὡς ἂν σὴν ἀρετὴν βρότος οὕτις δυοιτο,  
 δοτις ἐπισταῖτο ἡσι φρεσὶν ἀρτια βάζειν.*

Sittl bemerkt S. 41, dass sich die Verbindung *οὕτις — δοτις* nur noch σ 334 finde. Ausserdem verräth sich die Nachahmung hier durch die ungeschickte Wiederholung *σέ — σὴν ἀρετὴν*. Es sollte heißen *χωόμενος, ὅτι σὴν ἀρετὴν* (oder blos *σέ*) *οὗτος ἀνὴρ νείκεσεν, ὡς* ἂν κτλ. Uebrigens bedeutet *ὡς* hier ‘in einer Weise, wie’. Was Faesi-Kayser mit der Erklärung ‘wie denn, weshalb’ will, ist mir unerfindlich. Zur Euryalusscene vergleiche Nr. 29.

72\*. Agamemnon sagt (107):

*νῦν δ' εἴη, δς τῆσδε γ' ἀμείνονα μῆτιν ἐντοποι,  
 ἦ νέος ἡὲ παλαιός· ἐμοὶ δέ κεν ἀσμένῳ εἴη.*

Darauf ergreift Diomedes das Wort:

*ἴγγὺς ἀνὴρ· οὐ δηθὰ ματεύσομεν κτλ.*

So fragt β 28 Aegyptius:

*νῦν δὲ τίς ᾡδ' ἥγειρε (sc. λαόν); τίνα χρειώ τάσσον ἵναι  
 ἦὲ νέων ἀνδρῶν ἦ οἱ προγενέστεροι εἰστιν;*

Darauf erhebt sich Telemach, erhält das Scepter (Nr. 4) und sagt:

(40) *ἄλλος γέρον, οὐχ ἔκας οὗτος ἀνὴρ, τάχα δ' εἴσεσαι αὐτός,  
 δος λαὸν ἥγειρα· μάλιστα δέ μ' ἄλγος ἵκάνει.*

Das *ἥγειρα* ist anstössig, weshalb Zenodot *ἥγειρε* schrieb. Dann passt aber das folgende *μέ* nicht mehr, was um so schlimmer ist, da die Erzählung in der ersten Person weiter geht. Noch anstössiger ist meines Erachtens *τάχα δ' εἴσεσαι αὐτός*, worin *αὐτός* gar keinen Sinn hat. Vgl. Φ 292:

*ἄλλ' ὅδε μὲν τάχα λωφήσει, σὺ δὲ εἴσεσαι αὐτός.*

Vielleicht hat diese Stelle dem Verfasser von β vorgeschwobt; dann hätten wir hier zwei Iliastellen in einer Odysseestelle vereinigt.

73\*. Hera schmückt sich für Zeus und steckt (183) in die ohldurchbohrten Ohrläppchen ξφματα

*τρίγληρα μορόεντα· χάρις δ' ἀπελάμπετο πολλή.*  
Den solche schenkt Eurymachus σ 298 der Penelope.

74. Aphrodite überlässt der Hera ihren Gürtel mit den Worten:

12) οὐκ ἔστ' οὐδὲ κοικε τεὸν ἔπος ἀρνήσασθαι.

*Ζηνὸς γὰρ τοῦ ἀρίστου ἐν ἀγκολησιν λαύεις.*  
me einen Grund hinzuzufügen, braucht Hephaestus dem Poseidon genüber (§ 358) den ersten Vers (s. Sittl S. 41); was um so unerbarer ist, da er ihn eben derb abgewiesen hat. Darin liegt sich völlige Erschlaffung des dichterischen Ver-  
ogens. Vgl. Nr. 75.

75. Zeus fordert Hera auf (314):

*νῶι δ' ἄγ' ἐν φιλότητι τραπεῖομεν εὖνηθέντε.*  
hnlich sagt Ares zu Aphrodite § 292:

*δεῦρο, φίλη, λέκτρονδε· τραπεῖομεν εὖνηθέντε.*  
cht am blossen Lager, sondern am Lager in Liebe wollen sie  
h erfreuen. Doch musste der Nachahmer ἐν φιλότητι weg-  
sen, um eine Anrede in den Vers hineinzubringen.

76\*. Als Peneleos den Ilioneus auf eine so entsetzliche Weise tödtet hat, jubelt er. Dann heisst es (506):

*ὦς φάτο· τοὺς δ' ἄρα πάντας ὑπὸ τρόμος ἔλλαβε  
γνῖα.*

*πάπτηνεν δὲ ξκαστος, ὅπῃ φύγοι αἰπὺν δλεθρον.*  
ir Vs. 506 haben die Scholien und einige jüngere Handschriften  
e Variante:

*τοὺς δ' ἄρα πάντας ὑπὸ χλωρὸν δέος εἴλεν*  
enso wie hier die Troer entsetzen sich die Freier χ 42, als  
lysseus sich zu erkennen gegeben hat. Und zwar lautet der erste  
rs wie die Variante der Iliasstelle:

*ὦς φάτο· τοὺς δ' ἄρα πάντας ὑπὸ χλωρὸν δέος εἴλεν.*  
r zweite Vers aber wird allgemein als Interpolation betrachtet,  
er Vs. 24 widerspreche, wo die Freier nach Waffen umher-  
ckten, und weil er zweitens schlecht überliefert sei. Aber  
stens warum sollen die Freier nicht zuerst nach Waffen blicken  
d dann, als Odysseus sich zu erkennen gegeben, nach Rettung  
ihen? Und könnte nicht zweitens die schlechte Ueberlieferung  
er Athetese entstammen, aus denselben Gründen, wie sie die  
ueren vorbringen? s. Nr. 70.

## O.

77\*. Als Patroklos die Troer siegreich sieht, da (397)

*ψυωξέν τ' ἄρ' ἔπειτα καὶ ὡ πεπλήγετο μηρώ  
χερσὶ καταπρηνέσσ', δλοφυρόμενος δὲ προσηνέδα.*

Diese beiden Verse stehen auch v. 197 f., vorher aber geht

*στῆ δ' ἄρ' ἀναιξας καὶ δ' εἰσιδε πατρίδα γαῖαν.*

Einem aufmerksamen Leser kann es nicht entgehen, dass die Wiederholung *ἄρα — ἄρα — ἄρ* *ἔπειτα* höchst gezwungen ist. Was würde man zu einer derartigen deutschen Satzverbindung sagen: Und nun stand er . . . und nun sah er . . . und da nun jammerte er . . .?

78\*. Aias feuert die Seinen an, im Kampfe bei den Schiffen Stand zu halten:

(509) *ἡμῖν δ' οὖ τις τοῦθε νόος καὶ μῆτες ἀμετῶν  
ἢ αὐτοσχεδῃ μιξαι χειράς τε μένος τε.  
βέλτερον δὲ ἀπολέσθαι ἔνα χρόνον ἢ εἰ βιῶνται  
ἢ δηθὰ στρενύεσθαι ἐν αἰνῇ δηστῆται  
ἀδ' αὐτῶς παρὰ νησὸν ἵπ' ἀνδράσι χειροτέρουσιν.*

Die drei letzten Verse enthalten manches Auffällige. Zwar der ganze Gedanke entspricht dem Vorhergehenden: „das beste, was ihr thun könnt, ist, den Nahkampf zu versuchen. Besser mit einem Mal zu wählen zwischen Tod und Leben, als so ganz umsonst in der grausen Feldschlacht sich lange abzuquälen.“ Doch das asyndetische *βέλτερον*, ferner *ἔνα χρόνον* statt *ἄποις* machen sich unangenehm fühlbar. Im letzten Verse ferner erscheint der Zusatz *ἵπ'* *ἀνδράσι* *χειροτέρουσιν* recht entbehrlich. Und endlich erinnert die Stelle an μ 350, wo Eurylochus sagt:

*βούλομ' ἄπαιξ πρὸς κῦμα χανῶν ἀπὸ θυμὸν δλέσσαι  
ἢ δηθὰ στρενύεσθαι ἐών ἐν νήσῳ ἐρήμῃ.*

Aber gerade diese Stelle spricht für die Originalität der Ilias. Die Qual der Begleiter des Odysseus besteht in dem Hungerleben (331) auf der Insel. Das haben sie schon gekostet, es sollte also nicht *δηθὰ*, sondern *ἐτι* heißen. Vergleicht man ferner O 512 mit μ 351, so erkennt man, dass *ἴών* nur eingeflickt ist vor *νήσῳ* *ἐρήμῃ*, um den Vers zu füllen. Daher ist auch hier die Ilias für das Vorbild der Odyssee zu erklären. Anders urtheilt Bekker hom. Bl. 1, 275, welcher in O 511—13 eine Interpolation sieht.

79. Hektor schilt den Melanippus (553):

*οὐτω δὴ, Μελάνιππε, μεθίσομεν, οὐδέ νυ σοι περ  
ἐντρέπεται φίλον ήτορ ἀνεψιοῦ κταμένοιο;*

gesperrten Worte finden sich noch a 59. Während aber in Ilias die starke Betonung *σοι περ* wohl begründet ist („und h dir röhrt sich das Herz nicht, trotzdem dir der Vetter getötet ist“), fehlt diese Begründung in der Odyssee gänzlich. ht einmal der Name des Gottes ist angegeben, dem Odysseus den Schiffen geopfert hat (vgl. Sittl S. 41). Haben wir nun r eine Entlehnung, und noch dazu eine gedankenlose, vor , so sehe ich nicht ein, weshalb man nicht auch die Inter-  
aktion der Ilias beibehalten will.

## II.

80\*. Auf des Patroklos Bitte (36): „Wenn du eine θεοπροπίη meidest und die Mutter dir wohl von Zeus Bescheid brachte, entsende mich“, entgegnet Achill:

*50) οὐτε θεοπροπίης ἐμπάζομαι, ἦντινα οἶδα,  
οὐτε τί μοι πὰρ Ζῆνὸς ἐπέφραδε πότνια μήτηρ.*

109 fragt Eurymachus den Telemach, ob der Fremde (Mentes) e Botschaft gebracht oder in eigener Noth gekommen sei, und emach antwortet:

*14) οὐτ' οὖν ἀγγελή ἔτι πελθομαι, εἴ ποθεν ἔλθοι,  
οὐτε θεοπροπίης ἐμπάζομαι, ἦντινα μήτηρ . . .  
ἔξερέηται.*

In der θεοπροπίη war nicht gefragt, und die zweite Frage h dem Reisezweck des Mentes wird überhaupt nicht beant-  
tet.

81. Um Kebriones haften viel scharfe Speere, springen be-  
erte Pfeile von der Sehne und bestossen viel mächtige Steine  
Schilde (775)

*ιαρναμένων ἀμφ' αὐτόν· ὁ δ' ἐν στροφάλιγγι κονίης  
εἴτο μέγας μεγαλωστὶ, λελασμένος ἵπποσυνάων.*  
37 ff. erzählt Agamemnon dem Achill: Um dich wurden der  
er und Achäer beste Söhne getötet

*ιαρνάμενοι περὶ σεῖο· σὺ δ' ἐν στροφάλιγγι κονίης  
εἴσο κτλ.*

I notirt S. 43, dass der Zusatz *λελασμένος ἵπποσυνάων* von ill anstössig sei, da er seinen Wagen nicht selber lenke.

Ueberhaupt ist ja Achill nicht wegen seines Wagenlenkens, sondern wegen seiner schnellen Füsse berühmt. S. neuerdings noch Niess Entwicklung der hom. Poesie S. 119 ff.

82\*. Die Zeitangabe (779):

*ἱμος δ' ἡέλιος μετενίσσετο βουλυτόνδε,  
καὶ τότε δὴ δ' ὑπὲρ αἰσαν Ἀχαιοὶ φέρετοι ἥσαν*  
steht auch  $\iota$  58 im Kikonenabenteuer ebenfalls mit folgendem  $\kappa\lambda$   
 $\tauότε δῆ.$

P.

83\*. Apollon reizt den Hektor gegen Menelaus auf

(73) *ἀνέρι εἰσάμενος Κικόνων ἡγήτορι Μέντη.*

$\alpha$  105 erscheint Athene dem Telemach

*εἰδομένη ξεῖνῳ, Ταφίῳ ἡγήτορι Μέντη.*

„In einseitigem Eifer blind . . . stürmt Athene fort, den Telemach aufzuregen als Mentes, auszurüsten und zu begleiten als Mentor. Denn auch nur zwei Namen zu erfinden, lässt die Eile keine Zeit“ (Bekker hom. Bl. I S. 105). „Reminiscenz oder Nachbildung ist nicht zu erkennen, wo der Name Mentes in die Odyssee eingeführt wird und gerade auf dieselbe Weise, in denselben grammatischen und metrischen Formen wie in der Ilias“ (ders. S. 108). So sehr ich Bekker beistimme, wenn er hier eine Reminiscenz aus der Ilias erkennt, so wenig kann ich seine Erklärung des doppelten Namens (Mentes — Mentor) für eine wirkliche Erklärung ansehen. Nicht die Eile kann den Verfasser veranlasst haben, den Beschützer in  $\alpha$  Mentes, in  $\beta$  u. s. w. Mentor zu nennen. Es muss einen anderen Grund geben. Ich könnte zunächst darauf hinweisen, dass der Verfasser von  $\alpha$  manches Abweichende hat. Er nennt das Gebirge von Ithake Neion, nicht Neriton (Gemoll Einleitung S. 26 A. 99), er gibt der Athene die Sohlen des Hermes und macht Eurykleia zur Amme des Telemach (Kirchhoff Od.<sup>2</sup> S. 177). Doch muss sich ein anderer Grund auffinden lassen, warum der Verfasser von  $\alpha$  den Namen Mentes gewählt hat, der deutlich an Mentor anklingt und doch wieder eine verschiedene Person bezeichnet. Athene wollte dem Telemach Mut einflössen. Daraum konnte sie die Gestalt des Ithakesiers Mentor nicht brauchen, der das Unwesen der Freier so oft und so lange mit angesehen hatte. Warum aber wurde der einmal gefundene Name später nicht beibehalten? Offenbar, weil der Name Mentor in den folgenden Büchern schon zu fest stand,

Is dass der Verfasser von α daran hätte ändern können. Deswegen ist auch die Meinung Bergks (LG. S. 664 A. 23) zu verwerfen, der den Mentes der Ilias aus der Odyssee herleitet.

84. Hektor wird von Glaukus gescholten, dass er vor Aias nicht Stand hält, und erwiderst (179):

*ἀλλ' ἄγε δεῦρο, πέπον, παρ' ξμ' ἵστασο καὶ ἴδε ἔργον . . .* spricht auch Athene als Mentor χ 233 zu Odysseus. Schon Untzer (a. O. S. 469 und jetzt Sittl S. 43) hebt hervor, dass der Vers im Munde der Athene unpassend sei, da den Muth Mentors noch jemand bezweifelt hat. Ich füge hinzu, dass die Aufforderung *παρ'* τ' *ἵστασο* von Odysseus etwas Unmögliches verlangt, da sie selber *λιθόνι εἰκέλη* sich sofort nach oben emporschwingt. Wieder haben wir es hier mit einer starken Gedankenlosigkeit zu tun, die ihren Grund darin hat, dass der Dichter die Form zu einem Stoffe nicht frei und überlegen schafft, sondern mit geisterter, geradezu unfreier Anlehnung an die Ilias.

85\*. Von Aias heisst es (279):

*Αἴας, ὃς περὶ μὲν εἰδος, περὶ δ' ἔργα τέτυκτο τῶν ἀλλων Δαναῶν μετ' ἀμύμονα Πηλεῖωνα.* eselben Worte von demselben λ 550 f. tilgt Kirchhoff (Od.<sup>2</sup> S. 231) als spätere Interpolation. Ich fürchte, mit Unrecht. Die blossen Unbeherrlichkeit kann hier nicht maassgebend sein. Wenn die oskuren mit Iliasversen bezeichnet werden (Nr. 26), warum nicht auch Aias?

86. Als Zeus die Rosse Achills über den Tod des Patroklus einen sieht, sagt er:

446) *οὐδὲν γάρ τι πού ἐστιν διένυράτερον ἀνδρὸς πάντων, δόσσα τε γαλαν ἔπι πνεῖει τε καὶ ἔρπει.* eselbe Gedanke wird σ 130 benutzt und in unklarer Weise weiter gesponnen:

*οὐδὲν ἀκιδνότερον γαῖα τρέφει ἀνθρώποιο πάντων, δόσσα τε γαλαν ἔπι πνεῖει τε καὶ ἔρπει.* e ungeschickte Wiederholung (*γαῖα* — *γαλαν*) verräth den Nachmer.

87. Athene freut sich, dass Menelaus zuerst zu ihr betet:

567) *γῆθησεν δὲ Θεὰ γλαυκῶπις Ἀθήνη,* θετι δα οἱ πάμπρωτα Θεῶν ἡρήσατο πάντων. eselbe Athene freut sich γ 52, dass Pisistratus ihr zuerst den cher gibt,

*χαῖρε δ' Αθηναῖ . . .  
οῦνεκα οἶ προτέρη δῶκε χρύσειον ἄλεισον.*

88. Von Antilochus heisst es bei der Nachricht von des Patroclus Tode:

(695) *δὴν δέ μιν ἀμφασίη ἐπέων λάβε, τὰ δέ οἱ δοσες  
δακρυόφιν πλῆσθεν, Θαλερὴ δέ οἱ κόσκετο  
φωνῇ . . .,*

ebenso von Penelope δ 704. 705, als sie den Mordplan der Freier gegen Telemach vernimmt. Wer erwägt, dass der Gefühlsausbruch der Freier bei der Nachricht von der heimlichen Entweichung Telemachs mit Iliasversen angegeben war (s. Nr. 3), der wird hier dasselbe Verhältniss annehmen und Jordan nicht folgen, welcher P 695. 696 als Interpolation streicht. Anders als ich urtheilen Lentz a. O. S. 24 und Sittl S. 44, ohne aber nennenswerte Gründe für die Unechtheit der Verse vorzubringen. Vielmehr finde ich, dass gleich der folgende Vers (697):

*ἀλλ' οὐδ' ὡς Μενελάου ἐφημοσύνας ἀμέλησεν  
die Schilderung eines solchen Schreckens und Schmerzes voraussetzt, wie sie 695. 696 bieten.*

### Σ.

89\*. Auf die Kunde von des Patroclus Tode bricht Achill in leidenschaftliche Klagen aus:

(22) *ὡς φάτο· τὸν δ' ἄχεος νεφέλη ἐκάλυψε μέλαινα,  
ἀμφοτέρησι δὲ χερσὶν ἐλὼν κόνιν αἰθαλόεσσαν  
χείατο κακὸν κεφαλῆς, χαρίεν δ' ἥσχυνε πρόσωπον.*

Die gesperrten Worte stehen auch ω 315—317, doch ist hier bei dem greisen Laertes dieser lebhafte Gefühlsausbruch zumal nach zwanzigjähriger Abwesenheit des Sohnes weniger passend. Das muss der Nachdichter auch gefühlt haben, denn er hat das Zerkratzen des Gesichts und das Zerraufen der Haare weggelassen. Oder hat er *χαρίεν δ' ἥσχυνε πρόσωπον* nur deshalb in *ἄδινα στεναχίζων* verändert, weil ein *πρόσωπον* *χαρίεν* für Laertes nicht mehr passte?

90. „O dass doch der Hader aus dem Bereiche von Göttern und Menschen verschwände“, sagt Achill (108)

*καὶ χόλος δέ τ' ἐφέηκε πολύφρονά περ χαλεπῆνας  
§ 464 sagt Odysseus: Ein Wort der Bitte will ich sagen,  
οἶνος γὰρ ἀνώγει  
ἰλεός, δέ τ' ἐφέηκε πολύφρονά περ μάλιστας.*

Die letzte Stelle zeigt sich als Nachahmung jener durch das vor  
Ιελσαι eingeflickte μάλα und namentlich durch die sonderbare  
μέλenverbindung zwischen Klugheit und Singen. Warum soll denn  
Der Kluge im nüchternen Zustande das Lied unterdrücken?

91\*. Auf des Zeus Anrede: „So hast du's denn erreicht,  
ken schnellen Achill aus seiner Unthätigkeit zu reissen“, erwidert  
Hera (362):

καὶ μὴν δή πού τις μέλλει βροτὸς ἀνδρὶ τελέσσαι,  
ὅσπερ Θυητός τ' ἐστὶ καὶ οὐ τόσα μῆδεα οἴδεν·  
πῶς δὴ ἔγω, ἦ φημι Θεάντες ἔμεν ἀρίστη . . . .

367) οὐκ ὄφελον Τρώεσσι κοτεσσαμένη κακὰ δάψαι;

Die ganze Scene (356—368), in welcher sich vorstehende Verse  
befinden, wird mit ziemlicher Einstimmigkeit als spätere Interpo-  
lation verworfen. Schon Zenodorus (schol. II. ed. Dindorf IV p. 181)  
hat eine stattliche Anzahl Gründe für dieses Urtheil zusammenge-  
bracht. Die Litteratur der Neueren s. bei Ameis-Hentze Anh. zur  
I. Heft VI S. 142. Wie spät man sich zum Theil diese Inter-  
polation denkt, geht daraus hervor, dass Faesi-Franke das Original  
zu den gesperrten Worten v 45. 46 suchen. Dort sagt Athene  
zu Odysseus:

45 σχέτλειε, καὶ μέν τις τε χρείονι πείθεσθ' ἐταίρῳ,  
ὅσπερ Θυητός τ' ἐστὶ καὶ οὐ τόσα μῆδεα οἴδεν·  
αὐτῷρε ἔγὼ Θεός είμι, διαμπερὲς ἦ σε φυλάσσω  
ἐν πάντεσσι πόνοις κτλ.

Hier in Vs. 47 würde man den Zusatz διαμπερὲς κτλ. gern ent-  
behren. Nun er aber einmal da ist, nun der Gedanke so gewendet  
erscheint: Ich aber bin eine Göttin und zwar deine Schutzmutter,  
so erwartet man zu Θεός noch einen Zusatz, wenn nicht κείνη,  
so den Namen selbst. Vgl. v 301:

οὐδὲ σύγ' ἔγνως  
Παλλάδ' Αθηναῖην, κούρην Διός, ἦτε τοι αἰεὶ<sup>1</sup>  
ἐν πάντεσσι πόνοισι παρίσταμαι ἡδὲ φυλάσσω.

Hier ist der obige Anstoss vermieden. Wenn man nun noch hin-  
unimmt, dass v 47 die Stellung des Relativs nach διαμπερὲς eine  
ganz ungewöhnliche ist (s. Kayser zur Stelle), so wird es kaum  
och zweifelhaft sein können, dass v 45—49 aus Σ 362. 363 und  
301. 302 zusammengeschweisst ist. Ist also die Scene Σ  
56—368 interpolirt, so hat der Verfasser von v  
ieselbe doch schon gekannt.

92\*. Hephaestus begrüßt die Thetis und fragt (424):  
*τίπτε, Θέτι τανύπεπλε, ίνάνεις ἡμέτερον δῶ  
 αἰδοιη τε φίλη τε; πάρος γε μὲν οὕτι θαμίζεις.  
 αὖδα, δτι φρονέεις· τελέσαι δέ με θυμὸς ἄνωγν,  
 εὶ δύναμαι τελέσαι γε καὶ εὶ τετελεσμένον δοτί.*

Darauf thut Thetis sofort ihr Anliegen kund. Mit denselben entsprechend modifirten Worten empfängt Kalypso ε 87—90 den Hermes, setzt aber sogleich zu essen vor. Und Hermes isst und trinkt und dann erst antwortet er (97) auf die Frage der Kalypso. In dieser fehlerhaften Anordnung zeigt sich wieder dieselbe Ungeschicklichkeit und Unfreiheit, die wir schon so oft getadelt haben.

93\*. Thetis klagt vom Sohne (440):

*τὸν δ' οὐχ ὑποδέξομαι αὐτεις  
 οἴκαδε νοστήσαντα δόμον Πηλήιον εἴσω.*

Desgleichen Penelope vom Gemahl (τ 257):

*τὸν δ' οὐχ ὑποδέξομαι αὐτεις  
 οἴκαδε νοστήσαντα φίλην ἐς πατρίδα γαῖαν.*

94\*. Auf dem Schild (483—608) bildet Hephaestus auch die Wunder des Himmels ab.

(486) *Πληγιάδας θ' Υάδας τε τό τε σθένος Ωρίωνος  
 Ἀρκτον θ', ήν καὶ ἀμαξαν ἐπικλησιν καλέοντιν,  
 ή τ' αὐτοῦ στρέφεται καὶ τ' Ωρίωνα δοκεύει,  
 οἱη δ' ἀμυορός ἐστι λοετρῷ Ωκεανοῖο.*

Die gesperrten Worte finden sich auch ε 272 ff. Da lautet der erste Vers: Dem Odysseus kam kein Schlaf auf die Augen

*Πληγιάδας τ' ἐσορῶντι καὶ ὄψε δύοντα Βοώην.*

Während in der Ilias also der Orion zweimal erwähnt wird, steht er in der Odyssee nur einmal und zwar wunderlich genug mittwochen der Beschreibung des Bären. Dort steht er zwar auch in der Ilias, aber da er schon zum zweiten Mal erwähnt wird, nicht mehr anstössig. Der Anstoß der Odysseestelle ist also entstanden durch die Einordnung in den gegenwärtigen Zusammenhang entstanden. Wunderlich ist es endlich auch, den Odysseus auf alle diese Sternbilder bei der Fahrt schauen zu lassen, statt auf einen. Anders ist es in der Ilias, wo ja Hephaestus die Wunder des Himmels abbildet.

95\*. Von den beiden Heeren bei der Stadt im Kriege heisst es (533):  
*στησάμενοι δ' ἐμάχοντο μάχην ποταμοῖο παρ' ὅχθος  
 βάλλον δ' ἀλλήλους χαλκήρεσιν ἐγχείησιν.*

ie gespererten Worte stehen auch im Kikonenabenteuer 1. 54. 55 und sind da Gegenstand der wissenschaftlichen Controverse geworden. Von der einen Seite werden sie als Interpolation getilgt, weil die 3. pl. im Munde des Odysseus nicht passe; von der andern Seite wird erinnert, dass *ἐμάχοντο* auf beide Theile gehe, *ε βάλλον ἀλλήλους* deutlich zeige, und nicht blos auf die Leute *ε Odysseus*. Dass letztere Meinung die richtige ist, kann folgender Umstand ganz evident beweisen. Lässt man 54. 55 weg, erhält man diesen Zusammenhang: (51) sie kamen in der Frühe, waltete über uns ein böses Verhängniß . . . . So lange es nun lag war . . . . so lange wehrten wir uns und harrten aus s. w. Man sieht wohl ein, dass dazwischen etwas von dem Beginn eines Kampfes gestanden haben muss und das bieten die Verse 54. 55. Da nun das ganze Kikonenabenteuer aus geborgten Versen fast zusammengesetzt ist, so werden wir uns über das ungeschickte *ἐμάχοντο* nicht weiter wundern dürfen.

96. Hephästus bildet auf dem Schild auch einen Reigentanz, dem ähnlich, wie ihn einst Dädalus in Kreta bildete. In demselben heisst es (603):

πολλὸς δ' ἵμερόεντα χορὸν περιτσαθ' ὅμιλος  
τερπόμενοι· μετὰ δέ σφιν ἐμέλπετο θεῖος ἀσιδός  
φορμίζων· δοιὼ δὲ κυβιστηῆρε κατ' αὐτούς  
μολπῆς ἐξάρχοντος ἐδίνευον κατὰ μέσσους.

Die drei letzten Verse finden sich δ 17—19 und sollen mit sammt 5 und 16 von Aristarch eingeschoben sein (Athenaeus V p. 181 chol. MT zur Stelle). Es muss zugegeben werden, dass kaum was unpassender sein kann als diese Springer, auf die niemand acht, dieser Sänger, auf den niemand hört. Ebenso wird man nurräumen können, dass die drei Verse 17—19 „unwesentlich und rum entbehrliech“ (Kirchhoff Od.<sup>2</sup> S. 187) sind. Müssen sie aber rum interpoliert sein? Bietet nicht die ganze Hochzeit dieselben Anstösse? Wenigstens die Gäste verschwinden gerade so spurlos ie der Sänger und die Springer. Mir scheint daher, dass der Erfasser dieser überflüssigen Hochzeitsscene auch eine Hochzeitslustigung hinzufügen wollte in den Versen 17—19.

Der ganze Vorwurf gegen Aristarch ist wohl daher entstanden, ss er hier Verse unangefochten liess, gegen die er in der Ilias teilweise Kritik übte (vgl. Hentze Anh. II. VI S. 155). Aristarch setzte bekanntlich die Worte *μετὰ δέ σφιν ἐμέλπετο θεῖος*

*ἀσιδὸς φορμίζων.* Diese Athetese ist in ihren sachlichen Gründen klar. Aristarch nahm an dem Sänger im kretischen Tanz Anstoss: *τοῦ κρητικοῦ χοροῦ τὸν ϕόδον ἔξελλεν* (Ath. a. O.). Es gehörten aber diese Stellen unter die wenigen, in denen *μέλπεσθαι* „singen“ bedeutet (Friedländer Ariston. p. 53). Ausser ihr gehört dazu die obige Odysseestelle und ν 27. In allen dreien kehrt die Formel wieder: *μετὰ δέ σφιν ἐμέλπετο θεῖος ἀσιδός.* Da nun ν 27 am besten vom Gesange des Demodokus zu verstehen ist, so hat wohl Aristarch die übrigen beiden Stellen analog aufgefass't und ist dann auf diesem Wege zur Athetirung von Σ 604. 605 gekommen.

In dieser Athetirung aber zeigt sich ein methodischer Fehler. Nicht bloss die von ihm als Interpolation angesehenen Σ 604. 605 finden sich δ 17—18 wieder, sondern drei Verse Σ 604—606 gleichen dreien der Odyssee (δ 17—19). Sind also die Worte *μετὰ — φορμίζων* interpolirt, so kann es nur im Zusammenhang der drei Verse geschehen sein. Ich kann aber nicht finden, dass sie als Interpolation aufgefass't werden müssten. Es ist doch noch sehr die Frage, ob hier wirklich ein kretischer Tanz gemeint ist. Ist er das aber nicht, so schwindet jeder Anstoss in diesen Versen, und wir werden sie unbedenklich als Originalverse gegenüber δ 17—19 in Anspruch nehmen können.

## T.

97\*. Agamemnon löst die Versammlung auf:

(276) *ώς ἄρετος φάνησεν, λῦσεν δ' ἀγορὴν αἰψηρήν·  
οἱ μὲν ἄρετος συκιδναντο ἐχεντο επὶ νῆα ἔκαστος.*

In derselben Weise löst Laiokritus β 257 die Agora auf, nur dass es hier statt *ἐχεντο* *νῆα* heisst: *τὰ ἀ πρὸς δῶματ'*. Eine ähnliche genaue Uebereinstimmung s. Nr. 10.

98\*. Achill klagt um Patroklus: „Ehemals hoffte ich, du würdest leben bleiben, um meinen Sohn aus Skyros zu holen“

(333) *καὶ οἱ δεῖξεις ἔκαστα  
κτῆσιν ἐμὴν δυῶντας τε καὶ ὑψερεψὲς μέγα δῶμα.*  
Diese Erwähnung des Neoptolemus ist vielfach verdächtigt worden. Vgl. noch zuletzt Christ N. Jahrbb. 123 S. 443. Mag das nun sein, wie ihm wolle, jedenfalls hat der Verfasser oder Bearbeiter von η die Stelle gekannt. Denn η 225 spricht Odysseus: Bring mich in die Heimath:

*ιδόντα με καὶ λίποι αἰών*

*κτῆσιν ἐμὴν δμῶάς τε καὶ νψερεφὲς μέγα δῶμα.*  
Hier wird weder Penelope, noch Telemach, noch Laertes erwähnt.  
Vgl. Kirchhoff Od.<sup>2</sup> S. 209. In der Ilias ist Peleus nicht vergessen,  
denn es heisst gleich dahinter:

*ἡδη γὰρ Πηλῆά γ' ὀλοματ . . . τεθνάμεν κτλ.*

Dass übrigens die Iliastelle und nicht etwa τ 526 die Quelle von  
§ 225 ist, folgere ich daraus, dass gerade diese Partie von τ  
sehr unselbständige ist. Vs. 525 — λ 178. 527—29 = π 75—7.  
Σ31 = σ 270.

### Y.

99\*. Bei der Götterversammlung fehlt niemand, weder von  
den Flüssen,

(9) *οὐτ' ἄρα νυμφάων, αἱ τ' ἄλσεα καλὰ νέμονται*  
*καὶ πηγὰς ποταμῶν καὶ πίσεα ποιήεντα.*  
§ 122 sagt Odysseus: Ich höre Mädchenstimmen,  
ώς τέ με κονράων ἀμφίλυθε Θῆλυς ἀντή,  
νυμφάων, αἱ ἔχοντος ὁρέων αἰπεινὰ κάρηνα  
καὶ πηγὰς ποταμῶν καὶ πίσεα ποιήεντα.

Die beiden letzt citirten Verse werden, wie es scheint allgemein,  
mit Nitzsch Anm. II S. 105 als Interpolation betrachtet. S. noch  
zuletzt Lentz S. 29. Allerdings geben sie eine hässlich nach-  
schleppende Erklärung zu κονράων (122). Auch würde man die  
Nymphen gern missen wegen der vorhergehenden Frage des Odys-  
seus: In welcher Sterblichen Land bin ich denn nun wieder ge-  
kommen (119. vgl. Nitzsch a. O.). Nichts destoweniger müssen die  
Verse bleiben wegen des folgenden

(125) *ἢ νύ που ἀνθρώπων εἰμὶ σχεδὸν αὐδηέντων;*  
Die Verbindung αὐδήεντες ἀνθρώποι weist auf den Gegensatz der  
unsterblichen Götter. Vgl. e 334:

*Λευκοθέη, ἦ πρὶν μὲν ἔην φροτὸς αὐδήσσα,*  
*νῦν δ' ἀλὸς ἐν πελάγεσσι θεῶν ἐξέμμορε τιμῆς.*

Darum hatte Lentz, den Nitzsch (a. O.) citirt, nicht so unrecht,  
wenn er auch ζ 125 tilgen wollte. Dann aber hat die Selbstauf-  
forderung des Odysseus (126) „nun wohllan, so will ich denn selbst  
prüfen und sehen“ keine Beziehung mehr. Wir werden daher am  
besten thun, alles zu lassen, wie es ist, zumal durch eine Erklä-  
rung dem nachschleppenden νυμφάων abgeholfen werden kann.  
Man ergänze ein η' in Gedanken vor demselben, dann ist der Zu-

sammenhang der: Es traf mein Ohr Mädchenruf, (die entweder) Nymphen (sind), oder ich bin wohl gar redenden Menschen nah. Wie man sieht, ist hier nur das Fragezeichen 125 zu tilgen. Aber stössig bleibt freilich das  $\tau\acute{\epsilon}\omega\nu\alpha\acute{v}te\beta\varrho\sigma\tau\acute{\omega}\nu\kappa\lambda.$  in 119 immer noch. Aber da es gewöhnliche Frage ist, wenn jemand in einem fremden Lande ist (vgl. v. 200), so dürfen wir wohl annehmen, dass es dem Verfasser von ζ entgangen ist, dass er beim Gebrauch derselben eigentlich die Nymphen ausschloss.

100\*. Zum Götterkampf kommen

(34) *Ποσειδάων γαιήοχος ἵδ' ἐριούνης  
Ἐρμεῖας,*

desgleichen Θ 322 zum ergütlichen Schauspiel. *ἐριούνης* kommt nur an diesen beiden Stellen in Homer vor.

101. „Heute soll Achill nichts widerfahren“, so spricht Her,

(127) *ὑστερον αὐτε τὰ πεισεται, ἀσσα οἱ αἴσα  
γιγνομένω ἐπένησε λίνω, ὅτε μιν τέκε μῆτηρ.*

§ 197 sagt Alcinous: wir werden den Fremdling heimsenden;

(196) *ἔνθα δ' ἔπειτα  
πεισεται, ἀσσα οἱ αἴσα κατὰ κλῶθες τε βαρεῖαι  
γιγνομένω νήσαντο λίνω, ὅτε μιν τέκε μῆτηρ.*

Hier ist zu *αἴσα* *ἐστιν* zu ergänzen. Dass diese Stelle aus jener abzuleiten ist, schliesst Kirchhoff S. 209 aus dem Medium *νήσαντο*. Es liesse sich für diese Annahme auch die Häufung *αἴσα* und *κλῶθες* ins Feld führen. In dieser Häufung finde ich die Sucht des Nachahmers, sein Vorbild zu übertreffen wieder. Als eine vorgeschrittenere mythologische Vorstellung gegenüber der *αἴσα*, dem Schicksal, fasst die persönlichen *Κλῶθες* Niese Entwicklung der hom. Poesie S. 51. Er übersieht, dass die *Aīsas* in der betreffenden Iliasstelle ebenfalls persönlich aufgefaast wird.

102\*. Von Ganymedes, dem dritten Sohne des Tros heißt es (233):

*ὅς δὴ κάλλιστος γένετο θυητῶν ἀνθρώπων.  
τὸν καὶ ἀνηρείψαντο θεοὺς Διὶ οἰνοχοεύειν  
κάλλεος εἶνεκα οἶο, ἵν' ἀθανάτοισι μετεῖη.*

Hier in 235 fällt die doppelte Zweckangabe auf 1) *οἰνοχοεύειν*, 2) *ἵν' ἀθανάτοισι μετεῖη*. Da nun auch die Schönheit schon 233 erwähnt ist, so erscheint Vs. 235 als überflüssig, ja störend. Dagegen o. 251 wird niemand denselben Vers als überflüssig bezeichnen wollen. Denn wenn man von den beiden Versen

(250) ἀλλ' οὐ τοι κλείτον χρυσόθρονος ἡρπασεν ἡώς  
κάλλεος εἶνενα οὖτος, οὐν' ἀθανάτοισι μετεῖη  
den letzten streicht, so fehlt jegliche Zweckangabe. Somit ist der  
Vers hier ursprünglich, dagegen in Y 235 Glossem.

## Φ.

103. Achill springt in den Fluss φάσγανον οἴον ἔχων.....

(20) τύπτε δ' ἐπιστροφάδην· τῶν δὲ στόνος ὥρνυτ' ἀεικῆς  
ἄσφι θειομένων, ἐρυθαινετο δ' αἰματι ὅδωρ.

Diese Stelle ist zweimal (K 483 und χ 308), oder wenn man ω 184 (Wiederholung von χ 308) mitrechnet, dreimal nachgeahmt. Vgl. Duntzer hom. Abh. S. 469. Da die Stelle der Dolonie der obigen Iliasstelle viel näher steht als der Odysseestelle, so wird jene, nicht diese das Original zu K 483 bilden, wie ich irrthümlich Hermes XV S. 564 annahm. Sittl hat (S. 48) die unglückliche Idee χ 302—9 streichen zu wollen, obwohl doch ω 184 f. eine Stütze für χ 308. 309 bietet.

104\*. Achill schleift den Lykaon an den Fluss:

(120) τὸν δ' Ἀχελεὺς ποταμόνδε λαβὼν ποδὸς ἔκε φέρεσθαι  
καὶ οἱ ἐπευχόμενος ἐπεια πτερόεντ' ἀγόρευεν.  
ἐνταυθοὶ νῦν κεῖσο κτλ.

■ 101 schleift Odysseus den Irus an das Hofthor

(101) ἔλκε διὲ προθύροιο λαβὼν ποδός, ὅφει' ἔκετ' αὐλήν....

(104) καὶ μιν φωνήσας ἐπεια πτερόεντ' ἀγόρευεν.  
ἐνταυθοὶ νῦν ἦσο κτλ.

Die Anklänge ziehen sich hier, wie man sieht, durch drei Verse hindurch, was uns bei dem Verfasser der πυγμή nicht mehr verwundern wird.

105. Asteropäus kann des Peliden Lanze nicht aus dem Boden ziehen,

(176) τεὶς μέν μιν πελέμιξεν ἐρύσσεσθαι μενεατνων,  
τεὶς δὲ μεθῆκε βιῆς....

Ebenso heisst es von Telemach φ 125, der seines Vaters Bogen spannen will. έρύσσεσθαι in der Bedeutung „spannen“ ist hier einzig. Auch O 464 bedeutet es „ziehen mit dem Pfeil“, nicht „spannen“, wie Lenz S. 15 Anm. behauptet und Sittl S. 50 nachspricht. Schon dieser Bedeutungswechsel verrät den Nachahmer. Derselben Meinung ist Duntzer a. O. S. 469 und Faesi zu φ 125.

106\*. Achill klagt beim Flusskampf: O hätte mich doch Hektor getötet;

(280) τῷ κ' ἀγαθὸς μὲν ἔπειρν', ἀγαθὸν δέ κεν ἐξενάριξεν.

„νῦν δέ με λευγαλέω φανάτῳ εἴμαστο ἀλῶναι“  
Aehnlich klagt Odysseus e 311: O wäre ich doch im Kampf um den todten Peliden gefallen;

(311) τῷ κ' ἔλαχον κτερέων καὶ μεν πλέος ἥγον Ἀχαιοῖ.

„νῦν δέ με λευγαλέω φανάτῳ εἴμαστο ἀλῶναι“  
Eine Nachahmung dieser zweiten Stelle steht noch w 32.

#### X.

107. Hektor spricht: Seit ich das Volk ins Verderben gestürzt habe,

(105) αἰδέομαι Τρῶας καὶ Τρωάδας ἐλκεσιπέπλους,

μή ποτέ τις εἴπησι κακώτερος ἄλλος ἐμεῖον καὶ  
Aehnlich erklärt Eurymachus φ 321 ff.: Wir fürchten nicht, daß du den Bettler heirathen wirst,

ἄλλ' αἰσχυνόμενοι φάτιν ἀνδρῶν ἡδὲ γυναικῶν,  
μή ποτέ τις εἴπησι κακώτερος ἄλλος Ἀχαιῶν καὶ  
In Ilias ist vs. 106 ἄλλος τις Subject und κακώτερος Apposition dazu, φ 322 ist κακώτερος τις Subject, ἄλλος überflüssig. Ferner ist der Comparativ zwar in der Ilias ganz an seiner Stelle, in der Odyssee aber steht er gleich dem Positiv. Daher ist die Ilias hier als Original zu bezeichnen.

108\*. Der Pelide spricht zu Hektor:

(271) νῦν δ' ἀφρόα πάντ' ἀποτίσεις  
κῆδε ἐμῶν ἐτάρων, οὓς ἔκτανες ἔγχει θύων.

Die gesperrten Worte gebraucht Zeus α 42 von Aegisth; wie sich denn noch ein paar Wendungen des 22. Buchs der Ilias im Anfange von α wiederfinden. Apollo spricht zum Peliden X 10: σὺ δ' ἀσπερχὲς μετειπεῖς. Vgl. α 20: δ' δ' ἀσπερχὲς μετέπαινεν καὶ  
Dann heisst es von Zeus (X 167): τοῖσι δὲ μύθων ἥρχε πατήρ  
ἀνδρῶν τε θεῶν τε· ὦ πόποι . . . . . Vgl. α 28. 29. Athene eilt im Schwunge vom Olymp X 187 = α 102.

109. Hektor schreitet (308) heran:

οἴμησεν δὲ ἀλείσ, ὡς τ' αἰετὸς ὑψιπεπήεις κτλ.

w 538 steht derselbe Vers. S. darüber Kirchhoff S. 537, ebenso Sittl S. 51.

110\*. Der sterbende Hektor warnt (358):

φράζεο νῦν, μή τοι τι θεῶν μήνιμα γένωμα,

und weiterhin ruft Achill aus (386)

κεῖται πάρη νήσσοι νέκυς ἀκλαντος ἀθαπτος  
Πάτροιλος.

Beide Stellen sind verwerthet λ 72, wo Elpenor sagt:

μή μ' ἀκλαντον ἀθαπτον λών δπιθεν καταλείπειν  
νοσφισθείς, μή τοι τι θεῶν μήνιμα γένωμαι.

Die Wiederholung *νοσφισθείς* ist nach *λών* völlig überflüssig und zeigt aufs deutlichste den Nachahmer an. Vergleiche den ganz ähnlichen Fall in Nr. 60.

111\*. Priamus klagt um alle seine Söhne nicht so, als um den einen Hektor:

(424) τῶν πάντων οὐ τόσσον δδύρομαι ἀχνύμενός περ  
ώς ενός, οὐ μ' ἄχος δὲν κατοισται Λίδος εἴσω....

So klagt Menelaus um alle, die vor Troja umkommen, nicht so, wie um den einen Odysseus (δ 98 οὐ τοτ' ὅλοντο):

(104) τῶν πάντων οὐ τόσσον δδύρομαι ἀχνύμενός περ  
ώς ενός, δετε μοι ὑπνον ἀπεκθαλει και ἐδωδήν....

Nach diesem Zusammenhange sollte man annehmen, dass auch Odysseus vor Troia gestorben ist. Doch ist das des Verfassers Meinung nicht, denn 109 heisst es:

οὐδέ τι ἴδμεν, ζώει δγ' η τέθνηκεν.

Das Ungeschick liegt hier deutlich zu Tage.

112. Andromache fürchtet für Hektor wegen seiner Verwegenheit

(458) η μιν ἔχεσκ' ἐπεὶ οὐ ποτ' ἐν πληθυῖ μένεν ἀνδρῶν,  
ἀλλὰ πολὺ προθέεσκε, τὸ δν μένος οὐδενὶ εἴκων.

So erzählt λ 514 Odysseus von Neoptolemus:

οὐ ποτ' ἐν πληθυῖ μένεν ἀνδρῶν οὐδ' ἐν ὄμιλῳ,  
ἀλλὰ πολὺ προθέεσκε τὸ δν μένος οὐδενὶ εἴκων.

Durch das eingeflickte *οὐδ'* ἐν ὄμιλῳ entsteht die Wiederholung *πληθύς* — *ὄμιλος* ein deutliches Zeichen der Entlehnung. Schon Sittl hat S. 52 das Verhältniss beider Stellen richtig auseinandergesetzt.

Ψ.

113\*. Achill sagt (21): Ich werde mein Versprechen halten  
'Εκτορα δενρ' ἐρύσσας δώσειν κυστίν ὠμὰ δάσασθαι....  
Dies Versprechen steht X 348 ff. Ins Rohe gewandt findet sich dieselbe Redensart σ 87, also wieder im Faustkampf. Da droht Antinous dem Iros, ihn zum Echetus schicken zu wollen

*ὅς κ' ἀπὸ δύνα τάμησι καὶ οὕτα νηλέι χαλκῷ  
μῆδεα τ' ἔξερνσας δώῃ κυσὶν ἀμὰ δάσασθαι.*

Die hier angedrohte Strafe trifft später den Melanthios wirklich  $\chi$  475. Diese Stelle ist Nachahmung von  $\sigma$  87, wie sich schon daraus ergiebt, dass auch die Strafe der ungetreuen Magde mit fremdem Verse angegeben wird (s. Nr. 68). Ausserdem aber ist die Entlehnung an dem Zusatz zu erkennen, dass dem Melanthios noch Hände und Füsse zerschlagen werden. Auch die erste, provisorische Bestrafung desselben  $\chi$  197 zeigt eine Entlehnung. S. Nr. 121.

114\*. Patroclus erscheint dem Achill (62),  
*εὐτε τὸν ὑπνος ἔμαρπτε, λύων μελεδήματα Θυμοῦ,  
νήδυμος ἀμφιχυθεὶς κτλ.*

So heisst es auch von Odysseus ( $v$  56):  
*εὐτε τὸν ὑπνος ἔμαρπτε, λύων μελεδήματα Θυμοῦ,  
λυσιμελής κτλ.*

und noch einmal  $\psi$  343:

*ὅτε οἱ γλυκὺς ὑπνος*

*λυσιμελής ἐπόρουσε, λύων μελεδήματα Θυμοῦ.*

Ich meine, dass die drei Stellen in der ausgeführten Reihenfolge von einander abzuleiten sind. Des Verfasser von  $v$  hängte an den Iliasvers das *λυσιμελής* einfach an, offenbar um dadurch das letztere zu erklären. Dass diese Erklärung eine falsche ist (s. Faesi-Kayser zur Stelle) lehrt uns, wie weit von dem Ursprunge der epischen Poesie die Gestalt der Odyssee, welche wir kennen, entfernt ist. Die dritte Stelle zeigt uns *λυσιμελής* schon in einer Verbindung mit jener falschen Erklärung, als wenn es so sein müsste. In ähnlicher Weise wird der Name des Odysseus zu erklären versucht, s. Faesi zu  $\alpha$  62, wo aber  $\omega$  306 ausgelassen ist, das Pseudonym *Ἐπήρετος*.

115\*. Patroclus bittet den Achill:

(84) *μὴ ἐμὰ σῶν ἀπάνευθε τεθήμεναι δοτέ, Ἀχελλεῦ,  
ἀλλ' ὅμοῦ, ᾧς ἐτράφημεν ἐν ὑμετέροισι δόμοισιν . . . .*

(91) *ἄς δὲ καὶ δοτέα νῶιν ὅμη σορὸς ἀμφικαλύπτοι,  
χρύσεος ἀμφιφορεύς, τόν τοι πόρε πότνια μήτηρ.*

Aristarch tilgte Vs. 92 (s. Friedländer Arist. zur Stelle). Er nahm 1) Anstoss an der *Amphora*, da die *σορὸς Ω* 795 *λάρναξ* „Grabkiste“ heisse, doch  $\Psi$  243 steht auch *φιάλη*; 2) war ihm das Mitbringen der Amphora nach Troia als üble Vorbedeutung anstössig; 3) schien ihm der Vers nach  $\omega$  73 gebildet. Dort heisst es

(73) *δῶκε δέ μήτηρ**χρύσον ἀμφιφορῆα κτλ.*

Dass beide Stellen mit einander in Beziehung stehen, wird niemand leugnen wollen. Wenn man nun erwägt, dass  $\nu$  73. 74 im Zusammenhange unentbehrlich, dagegen  $\Psi$  92 entbehrlich, dass es zwar passend ist, wenn die Mutter für den toten Sohn die Graburne hergibt, aber unpassend und unnatürlich, wenn sie dieselbe dem lebenden Sohne mitgibt, so wird man Aristarch nur zustimmen können.

116\*. Diomedes geisselt die Rosse (501),

*οἱ δέ οἱ ὥπποι**ὑψόσ' ἀειρέσθην δίμφα πρήσσοντε κέλενθον.*

Was hier in Wirklichkeit geschieht, wird  $\nu$  81 als Gleichniss benutzt. Das Schiff der Phäaken läuft:

(81) *ἡ δ', ὡς τ' ἐν πεδίῳ τετράοροι ἄρσενες ὥπποι . . .*(83) *ὑψόσ' ἀειρόμενοι δίμφα πρήσσοντε κέλενθον,*  
*ὡς ἄρα τῆς πρύμνη μὲν ἀείρετο . . .*

Also aus dem Zweigespann ist hier ein Viergespann geworden (Hentze Anh.<sup>2</sup> zu  $\nu$  81). Schon diese Steigerung erweckt den Verdacht, dass wir es hier mit einem Nachahmer zu thun haben. Es kommt aber noch das harte Anakoluth *ἡ δ'* . . . *ὡς ἄρα τῆς πρύμνη* hinzu, welches die in der Ilias vorkommenden Worte umschliesst. Endlich erinnert der weitere Vergleich der Schnelligkeit des Schiffes mit der des Kreisfalken

(86) *οὐδέ κεν ἔρηξ**χίρκος ὁμαρτήσειν ἐλαφρότατος πετεηνῶν*

noch an X 139. Dort springt Aias auf Hektor zu

*ἥντε χίρκος ὁρεσφιν ἐλαφρότατος πετεηνῶν.*

Durch das alles halte ich es für erwiesen, dass der Verfasser des Eingangs von  $\nu$  das 23. Buch der Ilias gekannt und benutzt hat. Da nun dasselbe auch vom Verfasser von  $\sigma$  (Nr. 113),  $\nu$  (Nr. 115) und  $\vartheta$  (Nr. 117) wahrscheinlich ist, so erscheint die Meinung, die Geppert (Ursprung der hom. Ged. II S. 12 und sonst) ausspricht, *Buch  $\Psi$  sei erst nach der Vollendung der Odyssee gedichtet worden, als völlig falsch.*

117\*. Achill sagt auf

mit Eumeas (537):

*ἴλλ' ἄγε δή οἱ**ἵστησον ὡς ἴκισσας**βείσθε, ἀταρ τὴ**ρέσθε τοῦτος νέος.**ie Einsprache**Fürt er fort (500).*

*δώσω οἱ Θάρηκα, τὸν Ἀστεροπαῖον ἀπηύρων,  
χάλκεον, ὃ πέρι κεῦμα φαινοῦ κασσιτέροιο  
ἀμφιδεδίνηται· πολέος δέ οἱ ἄξιος ἔσται.*

§ 389 fordert Alcinous die Fürsten auf, dem Odysseus ein Gastgeschenk zu geben

*ἀλλ' ἄγε οἱ δῶμεν ἔσινήιον ὡς ἐπιεικές*

Obwohl wir hier einen ähnlichen Fall wie Nr. 74 haben, so könnte man doch vielleicht in dem Verse eine epische Formel sehen. Das ist aber im Folgenden nicht mehr möglich, da die Uebereinstimmung durch mehrere Verse hindurch bis in die Einzelheiten der Construction geht. Euryalus sagt nämlich 405:

*δώσω οἱ τόδ' ἄσο παγχάλκεον, ὃ ἔπι κώπη  
ἀργυρέη· κολεὸν δὲ νεοπρίστον ἐλέφαντος  
ἀμφιδεδίνηται· πολέος δέ οἱ ἄξιον ἔσται.*

Dass hier die Ilias Quelle ist, geht schon daraus hervor, dass die bald darauf (409. 10) folgenden Worte, in denen Euryalus dann um Verzeihung bittet, ebenfalls in der Ilias stehen, s. Nr. 29. Außerdem möchte ich behaupten, dass ἀμφιδινέω wohl von einem Zinguss, aber nicht von einer Elfenbeinscheide passend gebraucht wird.

118\*. Vs. 758 *τοῖσι δ' ἀπὸ νύσσης τέτατο δρόμος....*

findet sich auch § 121.

119\*. Achill fordert zum Diskuswurf auf mit der gewaltigen Scheibe des Eetion:

(831) *ὅρνυσθ', οἱ καὶ τούτον ἀεθλὸν πειρήσεσθε.*

*εἴ οἱ καὶ μάλα πολλὸν ἀπόπροθι πιονες ἀγοτ....*

Faes(-Franke) vermisst mit Recht an dieser Stelle die Klarheit des Gedankens. Lachmann (Betrachtungen S. 84) fand sogar die Partie des Buches von 824 an nicht blos vom Dichter nicht beabsichtigt, sondern auch „ungemein schlecht in der Darstellung“. Wenn nun Faesi(-Franke) bemerkt, Vs. 832 klinge an ε 35 an, so soll das offenbar heissen, dass die Iliasverse mit Benutzung der betreffenden Odysseepartie geschaffen sind. Wie verträgt es sich nun damit, dass Faesi(-Kayser) die betreffende Odysseestelle mit Schol. Q, Nitzsch, Bekker athetieren? Soll etwa der Schluss von Ψ jünger als eine Interpolation der Odyssee sein? Dort (ε 34) heisst es:

*ώς οὐδὲν γλύκιον ἥσ πατρίδος οὐδὲ τοκίων*

*γλυνεται, εἴ περ καὶ τις ἀπόπροθι πιονα οἰκον*

*γαῖη ἐν ἀλλοδαπῇ ναῖη ἀπάνευθε τοκίων.*

Die Aehnlichkeit dieser Odysseestelle mit der obigen Iliasstelle ist

so gering, dass ich für meine Person hier die Frage, welche von beiden Stellen die fröhre ist, nicht stellen mag. Da aber die Sache einmal berührt ist, so will ich auseinandersetzen, wie ich mich zur Annahme derer stelle, die in ι 34—36 eine Interpolation sehen. Der Hauptgedanke dieser Verse ist allerdings eine Wiederholung von Vs. 27. 28. Ausserdem wird in denselben der Begriff fern drei Mal (*ἀπόπροθι — ἀλλοδαπῆ — ἀπάνευθε*) ausgedrückt, wodurch das wichtige *πλονα οἴκον* ganz in den Hintergrund gedrängt wird (Hentze Anh.<sup>2</sup> zu ι 34). Auch die doppelte Erwähnung der Eltern ist ungeschickt, um so mehr, da Gattin und Sohn des Dulders gar nicht erwähnt werden (vgl. Nr. 98). Ich würde daher gegen die Streichung dieser Verse nichts einzuwenden haben, wenn nur das Uebrige dann ohne Anstoss wäre. Aber das ist leider nicht der Fall. *αὐτόθι* Vs. 29 muss man nach dem Zusammenhange eigentlich auf Ithaka beziehen, was doch bei Kalypso unmöglich ist. Die Erwähnung der Kirke ferner ist als gedankenlos zu tadeln, da die Phäaken von dieser nichts wussten. Daher sehe ich zur Annahme einer Interpolation der Verse 34—37 keine Berechtigung.

120\*. Epeus wirft den Diskus, darauf Leonteus,  
 (812) *τὸ τρίτον αὐτὸν* *ἔρριψε μέγας Τελαμώνιος Αἰας*  
*χειρὸς ἀπὸ στιβαρῆς καὶ ὑπέρβαλε σήματα πάντων.*  
 Vom Wurf des Odysseus heisst es θ 192:  
*ὅ δ' ὑπέρπτατο σήματα πάντων (πάντα al.)*  
*ἔριμφα Θέων ἀπὸ χειρός κτλ.*

Aristarch (s. Friedländer Aristonic. p. 338) athetirte Ψ 843, weil er mit Recht an *πάντων* (von zweien gebraucht) Anstoss nahm. Auch *ἀπὸ χειρός* will zu *ἔριψε* nicht recht passen. Beides dagegen ist in θ durchaus angemessen. Dort werfen mehrere, daher *πάντων* oder *πάντα*, dort gehört *ἀπὸ χειρός* zu *Θέων*, woran nichts auszusetzen ist. Schliesslich ist der Gedanke des Verses nicht einmal richtig. Denn nicht Aias, sondern Polypötes wirft am besten (Vs. 847). Daher wird es bei dem Urtheil des Aristarch sein Bewenden haben müssen. Vgl. noch Lehrs Arist.<sup>3</sup> p. 435 und neuerdings Lentz a. O. S. 24.

Ω.

121. Achill wälzt sich ruhelos auf seinem Lager  
 (12) *οὐδέ μιν ἡώς*  
*φαινομένη λήθεσκεν ὑπεὶρ ἄλα ἡιόνας τε.*

*x 197 spricht Eumäus zu dem unschädlich gemachten Melanthius:  
Nun wirst du sicherlich die Nacht durchwachen,*

αὐδέ σέ γ' ἡριγένεια παρ' Ὁκεανοῖο δόσαν  
λήσει ἐπερχομένη χρυσόθρονος, ἥντικ' ἀγινεῖς . . .

Sittl bemerkt S. 53, dass  $\eta\gamma\epsilon\epsilon\epsilon\alpha$  nur hier und  $\psi$  347 substantivisch stehe, dass ferner  $\eta\pi\alpha$  nur hier vorkomme. In Folge dessen stimmt er Dünzter zu, der 197—99 athetirt. Diese Atheten wird nach dem, was unter Nr. 113 bemerkt ist, sehr zweifelhaft erscheinen. Doch wie man auch darüber denken möge, dass die Iliasverse hier das Vorbild der Odysseeverse sind, geht aus dem hinter  $\sigma\acute{e}$  stehenden  $\gamma\acute{e}$  ( $\chi$  197) hervor. Dies  $\gamma\acute{e}$  ist entweder aufgeflickt, wie in Nr. 2, um den Vers zu füllen, oder es hebt das  $\sigma\acute{e}$  hervor im Gegensatz zu einem andern. Das könnte nur Achill sein. Dann hätten wir wieder ein direktes Citat der Ilias. In beiden Fällen aber ist die Ilias das Original.

## 122. Apollon tadeln die Götter:

(33) σχέτλεοι δύναται, Θεοί, δηλήμονες κτλ.

§ 118 klagt Kalypso:

**σχέτλιοι ἔστε, Θεοί, ζηλήμονες ἔξοχον ἄλλων.**

Hier haben wir eine der seltenen Nachahmungen, in denen nur durch Veränderung einzelner Buchstaben ein anderer Sinn hergestellt wird. Vgl.  $\alpha$  144 —  $v$  160. Von den beiden obigen Stellen ( $\beta 2$  33 und  $e$  118) muss die erstere das Original sein, wie der Zusatz  $\xi\sigmaον$   $\ddot{\alpha}\lambda\lambdaων$  beweist. Wo diese Formel sonst vorkommt, bezeichnet sie den Vorzug einzelner Personen oder Sachen vor den übrigen derselben Gattung und hat darum in  $e$  118 gar keinen Sinn.

#### 123\*. Priamus entnimmt der Lade:

(230) ἔνθεν δώδεκα μὲν περικαλλέας ἔξελε πέπλους,  
δώδεκα δ' ἀπλοῦδας χλαινας, τόσους δὲ τά-  
πητας,  
τόσα δὲ φάρεα καλά, τόσους δ' ἐπὶ τοιεν  
γιτῶνας.

ω 274 erzählt Odysseus-Eperitus, was er dem Gastfreund Odysseus alles gegeben:

χρυσοῦ μέν οἱ δῶκ' εὐεργέος ἐπτὰ τάλαντα

(275) δῶκα δέ οἱ κρητῆρα, πανάργυροι, ἀγθεμόστα.

δώδεκα δ' ἀπλοῖδας χλαντας, τόσσους δὲ τέ  
πητας.

τόσσα δὲ φάρεα καλά, τόσους δ' ἐπὶ τοῖσι  
χιτῶνας.

Bei diesen Versen ist Bergk LG. S. 641 A. 311 in Zweifel, wo die Entlehnung liegt. Kirchhoff (Od.<sup>2</sup> S. 536) urtheilt so: „Vss. 276. 277 hat Ω 230. 231 hergeben müssen“. Der letztere hat Recht, da die Odysseestelle sich als aus zweien zusammengesetzt erweist. Denn ω 274. 275, die unmittelbar vorausgehenden Verse, finden sich ε 202 f.

124. Priamus befiehlt seinen Söhnen nach hartem Schelten: (263) οὐκ ἀν δή μοι ἄμαξαν ἐφοπλίσσαιτε τάχιστα...  
ζ 57 bittet Nausikaa:

πάππα φίλ', οὐκ ἀν δή μοι ἐφοπλίσσειας ἀπήνην...  
Sittl behauptet S. 55, dass Ω 263 Priamus sich einer unpassenden schmeichelnden Redewendung bediene, doch führt er selbst ganz richtig Γ 52 als Gegeninstanz an, wo οὐκ ἀν κτλ. ebenso ironisch zu fassen ist wie Ω 263.

125. Unter Nr. 37 sahen wir, dass Ω 191 Vorlage von ο 99 geworden war. Wieder finden wir eine Stelle von Ω in ο; sehen wir, ob das Verhältniss dasselbe ist.

ζ281) τὼ μὲν ζευγνύσθην ἐν δώμασιν ὑψηλοῖσιν  
κῆρυξ καὶ Πρέαμος, πυκινὰ φρεσὶ μῆδε' ἔχοντες.  
ἀγχίμολον δέ σφ' ἡλῶ' Ἐκάβῃ τετιηότι θυμῷ  
οἶνον ἔχονσ' ἐν χειρὶ μελιφρονα δεξιτερῆφιν,  
χρυσέφι ἐν δέπαι, ὅφρα λείψαντε κιοίτην.  
στῆ δ' ἵππων προπάροιθεν, ἐπος τ' ἔφατ' ἐκ τ'  
δνόμαζεν.

Die gesperrten Verse stehen nun ο 147 von Telemach und Pisistratus. Doch muss es an letzterer Stelle auffallen, dass Menelaus den Becher bringt nach dem Verse:

(146) ἐξ δ' ἔλασαν προθύροι καὶ αἰθούσης ἐριδούπον,  
durch welchen sonst der Anfang der Fahrt nach dem Abschiede ausgedrückt wird (vgl. γ 493, ο 191). Auch möchte man gern erfahren, wozu der Wein dienen soll (vgl. Sittl S. 55). Schon diese Gedankenlosigkeit bezeichnet den Nachahmer. Zwar Peppmüller findet in Ω 285 den Dual λείψαντε nicht angemessen, doch hätte er sehen müssen, dass bei dieser Fahrt Priamus und sein Herold ziemlich gleich behandelt werden (vgl. Nr. 135). Wer noch nicht überzeugt sein sollte, dass Ω hier das

106\*. Achill klagt beim Flusskampf: O hätte mich doch Hektor getötet;

(280) *τῷ κ' ἀγαθὸς μὲν σπερν', ἀγαθὸν δέ κεν ἐξεράφιξο.*

*νῦν δέ με λευγαλέψ φανάτῳ εἴμαρτο ἀλῶναι.*

Aehnlich klagt Odysseus ε 311: O wäre ich doch im Kampf um den todten Peliden gefallen;

(311) *τῷ κ' ἔλαχον πτερέων καὶ μεν κλέος ἥγον Ἀχαιοῖ.*

*νῦν δέ με λευγαλέψ φανάτῳ εἴμαρτο ἀλῶναι.*

Eine Nachahmung dieser zweiten Stelle steht noch ω 32.

#### X.

107. Hektor spricht: Seit ich das Volk ins Verderben gestürzt habe,

(105) *αἰδέομαι Τρῶας καὶ Τρωάδας ἐκβεσιπέπλους,*

*μή ποτέ τις εἴπησι κακώτερος ἄλλος ἐμείοι.*

Aehnlich erklärt Euryymachus φ 321 ff.: Wir fürchten nicht, dass du den Bettler heirathen wirst,

*ἄλλ' αἰσχυνόμενοι φάτιν ἀνδρῶν τὸ δέ γυναικῶν,*

*μή ποτέ τις εἴπησι κακώτερος ἄλλος Ἀχαιοῖ.*

In Ilias ist vs. 106 *ἄλλος τις* Subject und *κακώτερος* Apposition dazu, φ 322 ist *κακώτερός τις* Subject, *ἄλλος* überflüssig. Ferner ist der Comparativ zwar in der Ilias ganz an seiner Stelle, in der Odyssee aber steht er gleich dem Positiv. Daher ist die Ilias hier als Original zu bezeichnen.

108\*. Der Pelide spricht zu Hektor:

(271) *νῦν δ' ἀθρόα πάντας ἀποτίσεις  
κῆδες ἐμῶν ἑτάρων, οὓς ἔκτανες ἔγχει θύων.*

Die gesperrten Worte gebraucht Zeus α 42 von Aegisth; wie sich denn noch ein paar Wendungen des 22. Buchs der Ilias im Anfange von α wiederfinden. Apollo spricht zum Peliden X 10: *σὺ δέ ἀσπερχες μενεατνες.* Vgl. α 20: *ό δέ ἀσπερχες μενέανεν καὶ* Dann heisst es von Zeus (X 167): *τοῖσι δέ μύθων ἡρόες ποτῷ  
ἀνδρῶν τε θεῶν τε· ω πόποι . . . . .* Vgl. α 28. 29. Athene eilt im Schwunge vom Olymp X 187 = α 102.

109. Hektor schreitet (308) heran:

*οἷμησεν δὲ ἀλεῖς, ὡς τ' αἰετὸς ὑψιπετήεις κτλ.*

ω 538 steht derselbe Vers. S. darüber Kirchhoff S. 537, ebenso Sittl S. 51.

110\*. Der sterbende Hektor warnt (358):

*φράζεο νῦν, μή τοι τι θεῶν μήνιμα γένωματ,*

ιδ weiterhin ruft Achill aus (386)

*κεῖται πὰρ νήσσαι νέκυς ἄκλαντος ἀθαπτος  
Πάτροκλος.*

zwei Stellen sind verwerthet λ 72, wo Elpenor sagt:

*μή μ' ἄκλαντον ἀθαπτον ἵων ὅπιθεν καταλείπειν  
νοσφισθείς, μή τοι τι θεῶν μήνιμα γένωμαι.*

Die Wiederholung *νοσφισθείς* ist nach *ἵων* völlig überflüssig  
ιδ zeigt aufs deutlichste den Nachahmer an. Vergleiche den  
nz ähnlichen Fall in Nr. 60.

111\*. Priamus klagt um alle seine Söhne nicht so, als um  
n einen Hektor:

24) *τῶν πάντων οὐ τόσσον δούρομαι ἀχνύμενός περ  
ώς ξνός, οὐ μ' ἄχος δξὺ κατολεσται Άιδος εἰσω . . . .*

→ klagt Menelaus um alle, die vor Troja umkommen, nicht so,  
ie um den einen Odysseus (δ 98 οὐ τοτ' ὅλοντο):

04) *τῶν πάντων οὐ τόσσον δούρομαι ἀχνύμενός περ  
ώς ξνός, δοτε μοι ὑπνον ἀπεκθαίρει καὶ έδωδήν . . . .*

in diesem Zusammenhange sollte man annehmen, dass auch  
lysseus vor Troia gestorben ist. Doch ist das des Verfassers  
einigung nicht, denn 109 heisst es:

*οὐδέ τι ὕδμεν, ζώει δγ' ή τέθνηκεν.*

is Ungeschick liegt hier deutlich zu Tage.

112. Andromache fürchtet für Hektor wegen seiner Ver-  
egenheit

58) *η μιν ἔχεσκ' ἐπεὶ οὐ ποτ' ἐνὶ πληθυῖ μένεν ἀνδρῶν,  
ἀλλὰ πολὺ προθέσκε, τὸ δν μένος οὐδενὶ εἴκων.*

→ erzählt λ 514 Odysseus von Neoptolemus:  
*οὐποτ' ἐνὶ πληθυῖ μένεν ἀνδρῶν οὐδ' ἐν δμίλῳ,  
ἀλλὰ πολὺ προθέσκε τὸ δν μένος οὐδενὶ εἴκων.*  
urch das eingeflickte οὐδ' ἐν δμίλῳ entsteht die Wieder-  
olung *πληθύς* — δμιλος ein deutliches Zeichen der Entlehnung.  
chon Sittl hat S. 52 das Verhältniss beider Stellen richtig aus-  
nandergesetzt.

*Ψ.*

113\*. Achill sagt (21): Ich werde mein Versprechen halten  
*Ἐκτορα δεῦρ' ἐρύσας δώσειν κυσὶν ὡμὰ δάσασθαι....*  
es Versprechen steht X 348 ff. Ins Rohe gewandt findet sich  
eselbe Redensart σ 87, also wieder im Faustkampf. Da droht  
ninous dem Iros, ihn zum Echetus schicken zu wollen

*ὅς κ' ἀπὸ δῖνα τάμησι καὶ οὐατα νηλέι χαλκῷ  
μήδεα τ' ἐξερύσσας δώῃ κυσὶν ἀμὰ δάσασθαι.*

Die hier angedrohte Strafe trifft später den Melanthios wirklich χ 475. Diese Stelle ist Nachahmung von σ 87, wie sich schon daraus ergiebt, dass auch die Strafe der ungetreuen Mägde mit fremdem Verse angegeben wird (s. Nr. 68). Ausserdem aber ist die Entlehnung an dem Zusatz zu erkennen, dass dem Melanthios noch Hände und Füsse zerschlagen werden. Auch die erste, provisorische Bestrafung desselben χ 197 zeigt eine Entlehnung. S. Nr. 121.

114\*. Patroclus erscheint dem Achill (62),  
*εὗτε τὸν ὕπνος ἔμαρπτε, λύων μελεδήματα Θυμοῦ,  
νῆδυμος ἀμφικυθείς κτλ.*

So heisst es auch von Odysseus (v 56):  
*εὗτε τὸν ὕπνος ἔμαρπτε, λύων μελεδήματα Θυμοῦ,  
λυσιμελής κτλ.*

und noch einmal ψ 343:

*ὅτε οἱ γλυκὺς ὕπνος  
λυσιμελής ἐπόρουσε, λύων μελεδήματα Θυμοῦ.*

Ich meine, dass die drei Stellen in der aufgeföhrten Reihenfolge von einander abzuleiten sind. Des Verfasser von ν hängte an den Iliasvers das λυσιμελής einfach an, offenbar um dadurch das letztere zu erklären. Dass diese Erklärung eine falsche ist (s. Faesi-Kayser zur Stelle) lehrt uns, wie weit von dem Ursprunge der epischen Poesie die Gestalt der Odyssee, welche wir kennen, entfernt ist. Die dritte Stelle zeigt uns λυσιμελής schon in einer Verbindung mit jener falschen Erklärung, als wenn es so sein müsste. In ähnlicher Weise wird der Name des Odysseus zu erklären versucht, s. Faesi zu α 62, wo aber ω 306 ausgelassen ist, das Pseudonym Ἐπίγειτος.

115\*. Patroclus bittet den Achill:

(84) *μὴ ἐμὰ σῶν ἀπάνευθε τιθήμεναι δστέ', Αχιλλεῦ,  
ἀλλ' ὅμοῦ, ὡς ἐτράφημεν ἐν ὑμετέροισι δόμοισιν . . . .*

(91) *ώς δὲ καὶ δστέα νῶι δμὴ σορὸς ἀμφικαλύπτοι,  
χρύσεος ἀμφιφορεύς, τόν τοι πόρε πότνια μήτηρ.*  
Aristarch tilgte Vs. 92 (s. Friedländer Arist. zur Stelle). Er nahm 1) Anstoss an der Amphora, da die σορὸς Ω 795 λάργας „Grabkiste“ heisse, doch ψ 243 steht auch φιάλη; 2) war ihm das Mitbringen der Amphora nach Troia als üble Vorbedeutung anstössig; 3) schien ihm der Vers nach ω 73 gebildet. Dort heisst es

(73)

*δῶκε δὲ μήτηρ**χρύσεον ἀμφιφορῆα κτλ.*

Dass beide Stellen mit einander in Beziehung stehen, wird niemand leugnen wollen. Wenn man nun erwägt, dass  $\omega$  73. 74 im Zusammenhange unentbehrlich, dagegen  $\Psi$  92 entbehrlich, dass es zwar passend ist, wenn die Mutter für den toten Sohn die Graburne hergiebt, aber unpassend und unnatürlich, wenn sie dieselbe dem lebenden Sohne mitgiebt, so wird man Aristarch nur zustimmen können.

116\*. Diomedes geisselt die Rosse (501),

*οἱ δέ οἱ ὥπποι**νψόσ' ἀειρέσθην δίμφα πρήσσοντες κέλευθον.*

Was hier in Wirklichkeit geschieht, wird  $\nu$  81 als Gleichniss benutzt. Das Schiff der Phäaken läuft:

(81) *ἡ δ', ὡς τ' ἐν πεδίῳ τερπάσοις ἄρσενες ὥπποι . . . .*(83) *νψόσ' ἀειρόμενοι δίμφα πρήσσοντες κέλευθον,*  
*ὡς ἄρα τῆς πρύμνη μὲν ἀειρετο . . . .*

Also aus dem Zweigespann ist hier ein Viergespann geworden (Hentze Anh.<sup>2</sup> zu  $\nu$  81). Schon diese Steigerung erweckt den Verdacht, dass wir es hier mit einem Nachahmer zu thun haben. Es kommt aber noch das harte Anakoluth *ἡ δ'* . . . *ὡς ἄρα τῆς πρύμνη* hinzu, welches die in der Ilias vorkommenden Worte umschliesst. Endlich erinnert der weitere Vergleich der Schnelligkeit des Schiffes mit der des Kreisfalken

(86)

*οὐδέ κεν ἵρηξ**κιρκος διμαρτήσειν ἔλαφρότατος πετεηνῶν*

noch an X 139. Dort springt Aias auf Hektor zu

*ἥντε κιρκος δρεσφιν ἔλαφρότατος πετεηνῶν.*

Durch das alles halte ich es für erwiesen, dass der Verfasser des Eingangs von  $\nu$  das 23. Buch der Ilias gekannt und benutzt hat. Da nun dasselbe auch vom Verfasser von  $\sigma$  (Nr. 113),  $v$  (Nr. 115) und  $\vartheta$  (Nr. 117) wahrscheinlich ist, so erscheint die Meinung, die Geppert (Ursprung der hom. Ged. II S. 12 und sonst) ausspricht, das Buch  $\Psi$  sei erst nach der Vollendung der Odyssee gedichtet worden, als völlig falsch.

117\*. Achill sagt aus Mitleid mit Eumelus (537):

*ἀλλ' ἄγε δῆ οἱ δῶμεν ἀέθλεον ὡς ἐπιεικές  
δεύτερ', ἀταρ τὰ πρώτα φερέσθω Τυδέος υἱός.*

Auf die Einsprache des Antilochus fährt er fort (560):

*δώσω οἱ θάρηκα, τὸν Ἀστεροπαιῶν ἀπηύρων,  
χάλκεον, ὃ πέρι κεῦμα φαεινοῦ κασσιτέροιο  
ἀμφιδεδίνηται· πολέος δέ οἱ ἄξιος ἔσται.*

§ 389 fordert Alcinous die Fürsten auf, dem Odysseus ein Gastgeschenk zu geben

*ἀλλ' ἄγε οἱ δῶμεν ἔεινήιον ὡς ἐπιεικές*

Obwohl wir hier einen ähnlichen Fall wie Nr. 74 haben, so könnte man doch vielleicht in dem Verse eine epische Formel sehen. Das ist aber im Folgenden nicht mehr möglich, da die Uebereinstimmung durch mehrere Verse hindurch bis in die Einzelheiten der Construction geht. Euryalus sagt nämlich 405:

*δώσω οἱ τόδ' ἄσο παγχάλκεον, ὃ πει κάπη  
ἀργυρέη· κολεὸν δὲ νεοπρίστον ἐλέφαντος  
ἀμφιδεδίνηται· πολέος δέ οἱ ἄξιον ἔσται.*

Dass hier die Ilias Quelle ist, geht schon daraus hervor, dass die bald darauf (409. 10) folgenden Worte, in denen Euryalus dann um Verzeihung bittet, ebenfalls in der Ilias stehen, s. Nr. 29. Ausserdem möchte ich behaupten, dass ἀμφιδινέω wohl von einem Zinguss, aber nicht von einer Elsenbeinscheide passend gebraucht wird.

118\*. Vs. 758 *τοῖσι δ' ἀπὸ νύσσης τέτατο δρόμος....*

findet sich auch § 121.

119\*. Achill fordert zum Diskuswurf auf mit der gewaltigen Scheibe des Eetion:

(831) *ὅρνυσθ', οἱ καὶ τοίτον ἀεθλον πειρήσσεσθε.*

*εἰ οἱ καὶ μάλα πολλὸν ἀπόπροθι πιονες ἄργοι....*

Faes(-Franke) vermisst mit Recht an dieser Stelle die Klarheit des Gedankens. Lachmann (Betrachtungen S. 84) fand sogar die Partie des Buches von 824 an nicht blos vom Dichter nicht beabsichtigt, sondern auch „ungemein schlecht in der Darstellung“. Wenn nun Faesi(-Franke) bemerkt, Vs. 832 klinge an § 35 an, so soll das offenbar heissen, dass die Iliaverse mit Benutzung der betreffenden Odysseepartie geschaffen sind. Wie verträgt es sich nun damit, dass Faesi(-Kayser) die betreffende Odysseestelle mit Schol. Q, Nitzsch, Bekker athetieren? Soll etwa der Schluss von Ψ jünger als eine Interpolation der Odyssee sein? Dort (§ 34) heisst es:

*ώς οὐδὲν γλύκιον ἦς πατρίδος οὐδὲ τοκήων*

*γλυνεται, εἰ περ καὶ τις ἀπόπροθι πιονα οἴχον*

*γαῖη ἐν ἀλλοδαπῇ γαῖη ἀπάνευθε τοκήων.*

Die Aehnlichkeit dieser Odysseestelle mit der obigen Iliastelle ist

so gering, dass ich für meine Person hier die Frage, welche von beiden Stellen die frühere ist, nicht stellen mag. Da aber die Sache einmal berührt ist, so will ich auseinandersezten, wie ich mich zur Annahme derer stelle, die in ι 34—36 eine Interpolation sehen. Der Hauptgedanke dieser Verse ist allerdings eine Wiederholung von Vs. 27. 28. Ausserdem wird in denselben der Begriff fern drei Mal (*ἀπόπροθι — ἀλλοδαπῆ — ἀπάνευθε*) ausgedrückt, wodurch das wichtige *πτονα οἰκον* ganz in den Hintergrund gedrängt wird (Hentze Anh.<sup>3</sup> zu ι 34). Auch die doppelte Erwähnung der Eltern ist ungeschickt, um so mehr, da Gattin und Sohn des Dulders gar nicht erwähnt werden (vgl. Nr. 98). Ich würde daher gegen die Streichung dieser Verse nichts einzuwenden haben, wenn nur das Uebrige dann ohne Anstoss wäre. Aber das ist leider nicht der Fall. *αὐτόθι* Vs. 29 muss man nach dem Zusammenhange eigentlich auf Ithaka beziehen, was doch bei Kalypso unmöglich ist. Die Erwähnung der Kirke ferner ist als gedankenlos zu tadeln, da die Phäaken von dieser nichts wussten. Daher sehe ich zur Annahme einer Interpolation der Verse 34—37 keine Berechtigung.

120\*. Epeus wirft den Diskus, darauf Leonteus,  
 (812) τὸ τρίτον αὐτὸν ἔρριψε μέγας Τελαμώνιος Αἴας  
 χειρὸς ἀπὸ στιβαρῆς καὶ ὑπέρριπτε σήματα πάντων.  
 Vom Wurf des Odysseus heisst es Θ 192:

ὅ δ' ὑπέρριπτο σήματα πάντων (πάντα al.)  
 ἔιμφα θέων ἀπὸ χειρός κτλ.

Aristarch (s. Friedländer Aristonic. p. 338) athetirte Ψ 843, weil er mit Recht an *πάντων* (von zweien gebraucht) Anstoss nahm. Auch *ἀπὸ χειρός* will zu *ἔρριψε* nicht recht passen. Beides dagegen ist in Θ durchaus angemessen. Dort werfen mehrere, daher *πάντων* oder *πάντα*, dort gehört *ἀπὸ χειρός* zu *θέων*, woran nichts auszusetzen ist. Schliesslich ist der Gedanke des Verses nicht einmal richtig. Denn nicht Aias, sondern Polypötes wirft am besten (Vs. 847). Daher wird es bei dem Urteil des Aristarch sein Bewenden haben müssen. Vgl. noch Lehrs Arist.<sup>3</sup> p. 435 und neuerdings Lentz a. O. S. 24.

Ω.

121. Achill wälzt sich ruhelos auf seinem Lager  
 (12) οὐδέ μιν ἡώς  
 φαινομένη λήθεσκεν ὑπείρ ἄλα ἡιόνας τε.

*χ 197 spricht Eumäus zu dem unschädlich gemachten Melanthius:  
Nun wirst du sicherlich die Nacht durchwachen,*

ουδέ σέ γ' ἡριγένεια παρ' Ωκεανοῦ δοάων  
λήσει ἐπερχομένη χρυσόθρονος, ἥντικ' ἀγινεῖς . . .

Sittl bemerkt S. 53, dass  $\eta\gamma\epsilon\epsilon\epsilon\alpha$  nur hier und  $\psi$  347 substanzisch stehe, dass ferner  $\eta\pi\alpha$  nur hier vorkomme. In Folge dessen stimmt er Dünzter zu, der 197—99 athetirt. Diese Atheten wird nach dem, was unter Nr. 113 bemerkt ist, sehr zweifelhaft erscheinen. Doch wie man auch darüber denken möge, dass die Iliasverse hier das Vorbild der Odysseeverse sind, geht aus dem hinter  $\sigma\acute{\epsilon}$  stehenden  $\gamma\acute{\epsilon}$  ( $\chi$  197) hervor. Dies  $\gamma\acute{\epsilon}$  ist entweder eingeslickt, wie in Nr. 2, um den Vers zu füllen, oder es hebt das  $\sigma\acute{\epsilon}$  hervor im Gegensatz zu einem andern. Das könnte nur Achil sein. Dann hätten wir wieder ein direktes Citat der Ilias. In beiden Fällen aber ist die Ilias das Original.

## 122. Apollon tadeln die Götter:

(33) σχέτλεοι δστε, θεοί, δηλήμονες κελ.

§ 118 klagt Kalypso:

*σχέτλιοι ἔστε, Θεοί, ζηλήμονες ἔξοχον ἄλλων.*

Hier haben wir eine der seltenen Nachahmungen, in denen nur durch Veränderung einzelner Buchstaben ein anderer Sinn hergestellt wird. Vgl.  $\alpha$  144 —  $v$  160. Von den beiden obigen Stellen ( $\Omega$  33 und  $\varepsilon$  118) muss die erstere das Original sein, wie der Zusatz  $\xi\zeta\omega\sigma\nu\ \alpha\ll\omega\nu$  beweist. Wo diese Formel sonst vorkommt, bezeichnet sie den Vorzug einzelner Personen oder Sachen vor den übrigen derselben Gattung und hat darum in  $\varepsilon$  118 gar keinen Sinn.

### 123\*. Priamus entnimmt der Lade:

(230) ἔνθεν δώδεκα μὲν περικαλλέας ἔξειλε πέπλους,  
δώδεκα δ' ἀπλοῦδας χλαινας, τόσους δὲ τά-  
πητας,  
τόσα δὲ φάρεα καλά, τόσους δ' ἐπὶ τοῖς  
κιτῶνας.

ω 274 erzählt Odysseus-Eperitus, was er dem Gastfreund Odysseus alles gegeben:

χρυσοῦ μέν οἱ δῶκ' εὐεργέος ἐπτὰ τάλαντα

(275) δῶκα δέ οἱ κρητῆρα, πανάργυρον, ἀνθεμίσεντα,  
δώδεκα δ' ἄπλοτδας χλαινας, τόσσους δὲ τά-  
πητας.

τόσσα δὲ φάρεα καλά, τόσους δ' ἐπὶ τοῖσι  
χιτῶνας.

Bei diesen Versen ist Bergk LG. S. 641 A. 311 in Zweifel, wo die Entlehnung liegt. Kirchhoff (Od.<sup>2</sup> S. 536) urtheilt so: „Vss. 276. 277 hat Ω 230. 231 hergeben müssen“. Der letztere hat Recht, da die Odysseestelle sich als aus zweien zusammengesetzt erweist. Denn ω 274. 275, die unmittelbar vorausgehenden Verse, finden sich ε 202 f.

124. Priamus befiehlt seinen Söhnen nach hartem Schelten: (263) οὐκ ἀν δὴ μοι ἄμαξαν ἐφοπλίσσαιτε ταχιστα... Σ 57 bittet Nausikaa:

πάτητα φίλ', οὐκ ἀν δὴ μοι ἐφοπλίσσειας ἀπήγην... Sittl behauptet S. 55, dass Ω 263 Priamus sich einer unpassenden schmeichelnden Redewendung bediene, doch führt er selbst ganz richtig Γ 52 als Gegeninstanz an, wo οὐκ ἀν κτλ. ebenso ironisch zu fassen ist wie Ω 263.

125. Unter Nr. 37 sahen wir, dass Ω 191 Vorlage von o 99 geworden war. Wieder finden wir eine Stelle von Ω in o; sehen wir, ob das Verhältniss dasselbe ist.

(281) τὰ μὲν ζευγγύσθην ἐν δώμασιν ὑψηλοῖσιν  
κῆρυξ καὶ Πριάμος, πυκνὰ φρεσὶ μήδε' ἔχοντες.  
ἀγχίμολον δέ σφ' ἥλω' Ἐκάβῃ τετιηότι θυμῷ  
οἴνον ἔχονο' ἐν χειρὶ μελιφρονα δεξιτερῆ φιν,  
χευσέω ἐν δέπαι, ὅφρα λείψαντε κιοῖτην.  
στῆ δ' ἵππων προπάροιθεν, ἐπος τ' ἔφατ' ἐκ τ'  
δυόμαζεν.

Die gesperrten Verse stehen nun o 147 von Telemach und Pisistratus. Doch muss es an letzterer Stelle auffallen, dass Menelaus den Becher bringt nach dem Verse:

(146) ἐκ δ' ἔλασαν προθέργοι καὶ αἰθούσης ἐριδούπον,  
durch welchen sonst der Anfang der Fahrt nach dem Abschiede ausgedrückt wird (vgl. γ 493, o 191). Auch möchte man gern erfahren, wozu der Wein dienen soll (vgl. Sittl S. 55). Schon diese Gedankenlosigkeit bezeichnet den Nachahmer. Zwar Peppmüller findet in Ω 285 den Dual λείψαντε nicht angemessen, doch hätte er sehen müssen, dass bei dieser Fahrt Priamus und sein Herold ziemlich gleich behandelt werden (vgl. Nr. 135). Wer noch nicht überzeugt sein sollte, dass Ω hier das

Original bietet, der sehe sich das Vogelzeichen an, welches u beiden Stellen folgt.

126\*. Zeus sendet ihnen auf ihre Bitte einen Adler (*ταλαρότανον πετεηγάνην*).

(319) *εῖσαστο δέ σφιν*

*δεξιὸς ἀιξας ὑπὲρ ἄστεος οἱ δὲ ἵδρυτες  
γῆθησαν καὶ πᾶσιν ἐνὶ φρεσὶ θυμὸς λάρθη.*

o 160 erscheint der Vogel ungerufen:

*ὡς ὅρα οἱ εἰπόντες ἐπέπταστο δεξιὸς δρυς.*

Es ist ein Adler, der eine Gans raubt,

(164) *οἱ δέ σφισιν ἔγγύθεν ἐλθῶν*

*δεξιὸς ἥιξε πρόσθ' ἵππων οἱ δὲ ἵδρυτες  
γῆθησαν καὶ πᾶσιν ἐνὶ φρεσὶ θυμὸς λάρθη.*

Dass der Vogel rechts herbeigeflogen kommt, ist nur in der Ordnung (vgl. N 821, o 525), dass er aber auch rechts vor den Pferden aufsteigt, das scheint denn doch des Guten zu viel zu sein. Diese doppelte Erwähnung der Richtung nach rechts erklärt sich aber sehr einfach daraus, dass der Verfasser die gewöhnliche Formel vom Zufliegen des Zeichenvogels mit der Iliasstelle in Verbindung brachte.

Nach alledem kann es keinem Zweifel mehr unterliegen, dass der Verfasser von o in hohem Grade von Ω abhängig ist.

127. Priamus betet zum idäischen Zeus:

(309) *δός μ' ἐς Ἀχιλῆος φίλον ἐλθεῖν ἥδ' ἐλεεινόν.*

Derselbe Vers steht ζ 327: *δός μ' ἐς Φαίηκας κτλ.* Peppmüller nahm in der Ilias Anstoß an *ἐς Ἀχιλλῆος*, doch s. Sittl S. 56. Was dieser gegen Ω 309 anführt, hat nichts zu bedeuten. Warum soll Priamus nicht bitten, dass er freundlich und barmherzig empfangen werde?

128. Die Reise des Hermes zu Priamus wird genau mit denselben Worten angegeben wie die desselben Gottes zur Kalypso.

Ω 333 heisst es:

*αἴψα δ' ἄρε 'Ερμείαν νιὸν φίλον ἀντίον ηὔδα·*

*'Ερμείας οὐδὲ γάρ τε μάλιστά γε φίλατάν ἔστιν·*

*ἀνδρὶ ἔταιροσσαι ...*

Darauf macht sich der Gott auf den Weg:

(339) *ὡς ἔφατ· οὐδ' ἀπίθησε διάκτορος Ἀργειφόντης,*

*αὐτίκ' ἔπειθ' ὑπὸ ποσσὸν ἐδήσαστο καλὰ πέδιλα,*

*ἀμβρόσια, χρύσεια, τὰ μιν φέρον ἡμὲν ἐφ' ὑγρήν*

- ηδ ἐπ' ἀπειρονα γαῖαν ἄμα πνοιῆς ἀνέμοιο·  
εἴλετο δὲ φάρδον, τῇ τ' ἀνδρῶν ὅμματα θέλγει,  
ῶν ἐθέλει, τοὺς δ' αὐτε καὶ ὑπνώστας ἔγείρει.
- 345) τὴν μετὰ χερσὸν ἔχων πέτετο κρατὺς Ἀργειφόντης.  
αἰψα δ' ἄρα Τροίην τε καὶ Ἑλλήσποντον ἵκανεν,  
βῆ δ' οἶναι κούρῳ αἰσυμνητῆρι ἕοικώς  
πρῶτον ὑπηνήτη, τοῦ περ χαριεστάτη ἥβη.

enn man erwägt, dass Hermes nur an dieser Stelle der Ilias als Götterbote dient, in der Odyssee dagegen ständig id hinzunimmt, dass der letzte der eben ausgeschriebenen Verse 279 steht, so liegt der Schluss nahe genug, dass die ganze Rüstung des Hermes aus der Odyssee in die Ilias übertragen ist. dessen nöthigt der bisherige Verlauf unserer Untersuchung zur Ursicht.

In der Odyssee beginnt die Stelle folgendermaassen:

(ε 28) ἡ δα καὶ Ἐρμείαν, νίδην φίλον, ἀντίον ηῦδα·  
Ἐρμεία σὺ γὰρ αὖτε τά τ' ἄλλα περ ἄγγελός ἐσσι·  
νίμφῃ ἐνπλοκάμῳ εἰπεῖν τημερτέα βούλήν.

er ist zunächst ἀντίον ηῦδα auffällig, aber auch in der Ilias alle; im zweiten Verse ist dann αὖτε anstössig, doch lässt sich er wohl helfen, indem man den Vers so schreibt:  
‘Ἐρμεία, σὺ δ' ἄρ' αὖτε (τά τ' ἄλλα περ ἄγγελός ἐσσι),’  
nn entsprechen die Verse völlig dem parallelen Ω 333. Dort ess es:

αἰψα δ' ἄρ' Ἐρμείαν, νίδην φίλον, ἀντίον ηῦδα.

In den weiteren Worten des Zeus in ε fanden wir unter r. 48 schon die Quelle von Vs. 34 in der Ilias.

Die Rüstung zur Reise und die Abreise selbst erfolgt nun der Odyssee genau so wie in der Ilias. Die Beschreibung bennt ε 43:

ώς ἔφατ', οὐδ' ἀπίθησε διάκτορος Ἀργειφόντης  
id endet (49):

τὴν μετὰ χερσὸν ἔχων πέτετο κρατὺς Ἀργειφόντης.  
nrauf aber folgt in der Odyssee (50):

Πιερτήν δ' ἐπιβὰς ἐξ αἰθέρος ἔμπεσε πόντῳ.

iss Hermes, nachdem er schon im Fluge begriffen ist, noch' erien betritt, erscheint höchst wunderlich. Wir glauben ihn igst über alle Berge, und nun ist er noch in Pierien, dem nde, welches dem Götterberge am nächsten liegt. Vgl. Σ 225.

Beim Dichter von ε dauert also die Flugpartie nur vom Olymp bis nach Pierien, den Rest legt der Gott über das Meer schreitend zurück. Einfacher lässt der Dichter von Ω ihn zu seinem Ziele fliegen. Doch wollte der Verfasser von ε wohl seinen Vorgänger überbieten und zeigen, dass die Sohlen des Hermes wirklich über Meer und Land trugen. Jedenfalls wird schon hier die Vermuthung nahe gelegt, dass die einfachere Version von Ω auch die fröhliche sei.

Aber was soll man gar dazu sagen, dass Hermes in der Odyssee Pierien betritt (ἐπιβάς) und dann εξ αἰθέρος ins Meer sich stürzen kann? Der Weg aus dem Aether ins Meer bedarf, sollte man meinen, des Umweges über Pierien nicht. Vgl. § 258: καὶ μ' . . . ἀπ' αἰθέρος ἔμβαλε πόντῳ. Ich finde in der Zusammenstellung der Formel Πιερίη ἐπιβάς mit der andern έξ αἰθέρος ἔμπεσε πόντῳ dieselbe Gedankenlosigkeit wieder, die wir schon so oft getadelt haben.

Dahin dürfen wir auch wohl den Umstand ziehen, dass Hermes mit seinem Stabe zur Nymphe Kalypso geht, obwohl er ihn dort nicht braucht wie Ω 444, wo er Thore zu öffnen und Wächter einzuschlafen hat (s. Schol. ε 47—49). Ich kann daher Kirchhoff nicht beipflichten, wenn er (Od.<sup>2</sup> S. 199) ε 47—49 als Interpolation tilgen will. Der Stab ist gerade so gut oder schlecht an der Stelle, wie die eben behandelte Reise des Hermes über Pierien. Es wird nun wohl keinem Zweifel mehr unterliegen, dass Ω in dieser Partie die Vorlage von ε gewesen ist. Hermes, der Götterbote, entstammt daher auch nicht der Odyssee, sondern der Ilias.

129. Es bleibt nun noch übrig, gewissermassen die Gegenprobe zu machen. Oben ist erwähnt, dass Ω 348 sich x 279 wiederfindet. In jener Stelle heisst es von Hermes:

βῆ δ' λέναι κούρεψ αἰσυμνητῆρι ἔστικώς  
πρῶτον ὑπηνήτη, τοῦ περ χαριεστάτη ἥβη.

Derselbe Hermes erscheint dem Odysseus x 278

νεηνίη ἀνδρὶ ἔστικώς  
πρῶτον ὑπηνήτη, τοῦ περ χαριεστάτη ἥβη.

Kirchhoff hält es (Od.<sup>2</sup> S. 219) für möglich, dass der Vers x 279 eine späte Interpolation aus Ω 348 ist. Das ist deshalb unwahrscheinlich, oder sagen wir lieber unmöglich, weil auch der vorherige Vers, den man nicht entbehren kann, deutlich an den entsprechenden

a in der Ilias erinnert. Dazu kommt, dass *νεηνήγ* ἀνδρει gegen  
er dem *κούρφ* αἰσυμητῆρι ganz wie eine Modernisirung  
sieht. Denn in der Ilias findet sich das Wort *νεηνήγ* noch  
icht. Somit stellt sich auch hier Ω als das Original zu einer  
ysseestelle heraus. Was Sittl S. 57 in derselben Richtung vor-  
ngt, ist nicht von Belang.

130. Des Priamus Worte erinnern den Peliden an seinen  
en Vater (507):

*ώς φάτο· τῷ δ' ἄρα πατρὸς ὑφ' ὑμερον ὥρσε γόοιο·*  
113 erinnert Menelaus in ähnlicher Weise den Telemach an  
nen Vater.

*ώς φάτο· τῷ δ' ἄρα πατρὸς ὑφ' ὑμερον ὥρσε γόοιο.*  
*δάκρυν δ' ἀπὸ βλεφάρων χαμάδεις βάλε πατρὸς ἀκούσας.*  
tl erkennt (S. 58) an der Wiederholung *πατρός* — *πατρός*  
Nachdichter.

131. Nach Vs. 574 sind es Automedon und Alcimus,  
*οὓς δα μάλιστα*  
*τι' Ἀχιλεὺς ἐτάρων μετὰ Πάτροκλόν γε θανόντα.*  
tl dieser unbekannten Personen nennt w 78 den Antilochus,  
sprechend der jüngeren Ueberlieferung, wie denn in der Aethiopis  
Arctinus Antilochus dieselbe Stellung bei Achill hatte wie  
roclus in der Ilias.

132. „Denken wir an das Abendessen,“ sagt Achill, „auch  
abe dachte ans Essen“,

303) *εἳ περ δώδεκα παῖδες ἐνὶ μεγάροισιν ὅλοντο,*  
*Ἐξ μὲν θυγατέρες, Ἐξ δ' υἱές ήβώντες.*  
3 heisst es von Aeolus:

*τοῦ καὶ δώδεκα παῖδες ἐνὶ μεγάροις γεγάσσιν,*  
*Ἐξ μὲν θυγατέρες, Ἐξ δ' υἱές ήβώντες.*  
*Ἐνθ' δγε θυγατέρας πόρεν νίάσιν εἶναι ἀκολτις . . .*  
er in x ist der Tempuswechsel auffällig: (Vs. 1) ἀφικόμεθα . . .  
aier. (4) ἀναδέδομε. (5) γεγάσσιν. (7) πόρεν. (8) δαίνυν-  
u. Sollte nicht die Verlassung zu dieser Nachlässigkeit darin  
suchen sein, dass der Verfasser von x fremde Verse benutzte?

133. (635) *λέξον νῦν με τάχιστα, διότρεψες, σφρα καὶ ἡδη*  
*ὑπνῷ ὑπὸ γλυκερῷ ταρπώμεθα κοιμηθέντες.*  
tl fragt S. 60: wer sind die wir in *ταρπώμεθα*? und ant-  
wortet: „Priamus meint natürlich seinen Begleiter.“ Doch ist  
he nicht so sicher. Ich denke, er meint vielmehr sich und sei-

nen Wirth. Bei dieser Auffassung bietet auch das  $\mu\epsilon$  in 635 keinen Anstoss und keinen Grund, hier  $\psi$  254. 255 als Quelle anzunehmen, was um so unwahrscheinlicher ist, da dieselben Wörter noch  $\delta$  294 f. wieder vorkommen. Ich für meinen Theil finde bei derartigen Formeln keine Veranlassung, die Frage nach dem Ursprung einer einzelnen Stelle aufzuwerfen. Ebenso ist es in der folgenden Nummer.

134. Das Aufschlagen der Betten beginnt (643) mit den Worten:

$\tilde{\eta} \delta'$ , *Ἀχιλεὺς δ' ἐτάροισιν ιδὲ δμωῆσι κέλευσεν.*  
Sittl (S. 60) nimmt hier an den Gefährten Anstoss, trotzdem dieselben I 658 ganz in derselben Formel erwähnt werden, welche Stelle Sittl freilich kurzer Hand beseitigt. „Aber was sollen die Gefährten beim Aufschlagen des Bettens“? — Sie überbringen den Mägden den Befehl, die Arbeit bleibt den letzteren, wie sich daraus ergibt, dass es  $\Omega$  647 heisst: *αἱ δ' ἵστανται μεγάλαι.* Vgl. auch I 660. Ferner weiss Sittl nicht, wo das Bett für Primus aufgeschlagen wird und schreibt doch selbst Vs. 644 aus, wo es heisst: *δέμυτιν πτερούσῃ κτλ.* Da auf diese Weise Sittl Anstösse an dieser Stelle ganz verschwinden, so wird auch sein aus denselben gezogener Schluss, dass  $\Omega$  643—648 aus  $\eta$  335 umgestaltet sei, hinfällig. Umgekehrt schloss Duntzer (hom. Abbld. S. 474 A.), aus dem Umstande, dass die Gäste des Menelaus durch einen Herold zu Bett geleitet werden,  $\delta$  297—300 sei eine Weiterbildung von  $\Omega$  644—47, er hätte ebenso gut sagen können  $\eta$  337—39. Die betreffenden Verse sind eben formelhaft. Wie übrigens das Geleit des Herolds  $\delta$  301 anbelangt, so beruht dieser Zug auf der Vorstellung des Dichters von dem besonderen Reichtum des Menelaus. Sein Haus ist ein göttliches (Vs. 43) und in demselben herrscht ein Glanz wie drinnen im Hofe des olympischen Zeus (Vs. 74).

135\*. Das Zubettgehen findet sich  $\Omega$  673—676 genau wie  $\delta$  302—305 beschrieben. Wenn es 673 vom Zelte des Achill heisst:

*οἱ μὲν ἄρετες εἰς προδόμῳ δόμου αὐτῷ κοιμήσαντο,*  
so erregt  $\delta\acute{o}\mu\sigma$  von dem Zelte einigermassen Verwunderung, und ich stehe gar nicht an, zu erklären, dass der Vers  $\delta$  302 weit passender ist. Aber da wir die *αἰθούσα* im Zelte des Achill schon in der vorigen Nummer (Vs. 644) kennen gelernt haben,

so müssen wir eben sehen, dass der Dichter von Ω Achills Zelt ganz wie ein Haus aufgefasst hat. Hat doch auch das Zelt des Idomeneus (N 261) ἐρώπια παμφανόωντα. Im folgenden Verse (Ω 674):

*κῆρυξ καὶ Πρίαμος πυκνὰ φρεσὶ μήδε' ἔχοντες*  
fällt die Gleichstellung des Königs mit seinem Herold auf, doch s. darüber Nr. 125. Endlich glaube ich, dass auch in Vers 675 die Fassung

*αὐτὰρ Ἀχιλλεὺς εὗδε μυχῷ κλιστῆς εὐπήκτον*  
entstanden ist aus εὗδε μυχῷ δόμουν ὑψηλοῦ, wie es δ 304 steht, aber soll deshalb δ 304 das Original von Ω 675 sein? Haben wir es nicht vielmehr mit einer stehenden Formel zu thun, bei der es nicht nöthig ist, nach einer Quelle zu fragen?

136\*. In ihrer Klage um Hektor sagt Helena (765):  
*ἥδη γάρ νῦν μοι τόδ' ἐεικοστὸν ἔτος ἐστίν,*  
*ἔξ οὖν κεῖθεν ἔβην καὶ ἐμῆς ἀπελήλυθε πάτρης.*  
 Σ 222 antwortet Odysseus der Penelope auf ihre Frage nach Kleidung, Aussehen und Begleitern des Odysseus, das sei sehr schwer anzugeben:

*ἥδη γάρ οἱ ἐεικοστὸν ἔτος ἐστίν,*  
*ἔξ οὖν κεῖθεν ἔβην καὶ ἐμῆς ἀπελήλυθε πάτρης.*  
 Ich glaube hier in dem Wechsel der Pronomina *οἱ* — *ἐμῆς* eine schwache Spur von Beweis dafür zu finden, dass die Verse in der Ilias ursprünglich sind. Jedenfalls ist das *οἱ*, dieser Dativus ethicus von der fremden Person, zum mindesten recht überflüssig, während das *μοι* in der Ilias natürlich und innig klingt.

Die Stellen der Odyssee, welche bei den vorstehenden Aufzeichnungen in Betracht gekommen sind, vertheilen sich folgendermassen auf die einzelnen Bücher:

- α 7 (Nr. 31) 20 (108) 43 (108) 45 f. (44) 59 (79) 100 f. (44)  
 105 (83) 193 (28) 356 (41) 409 (80) 436 (14) = 11.
- β 29. 40 (72) 80 (4) 257 f. (97) 427—9 (9) = 4.
- γ 7 (19) 286—8 (60) 457—9 (9) = 3.
- δ 1 (18) 17—9 (96) 39—42 (45) 52 (87) 104 f. (111) 113  
 (130) 126 (50) 200 (30) 297—300 (134) 302—5 (135) 462  
 (11) 530 (36) 626 (23) 646 (6) 661 (3) 704 (88) 817 (51)  
 = 17.
- ε 13 (22) 28 (128) 34 (48) 43—9 (128) 67 (20) 87—90 (92)  
 118 (22) 245 (5) 272 (94) 311 (106) 381 (64) = 11.

- ζ 42 (33) 57 (124) 124 (99) 131—4 (61) 152 (16) 197 (101)  
 327 (127) = 7.  
 η 197 (101) 199 (35) 225 (97) 357—9 (134) = 4.  
 ρ 28. 35 (46) 121 (118) 192 (120) 239 f. (71) 275 (65) 291  
 (75) 322 (100) 326 (13) 358 (74) 389 (117) 405—7 (117)  
 409 (29) 552 (40) 579 (39) = 14.  
 τ 35 (119) 41 f. (59) 44 f. (52) 51 (17) 54 f. (95) 58 (82)  
 239 f. (63) 537 (42) 548 (59) = 9.  
 ς 5 (132) 278 f. (129) 437 (31) = 3.  
 λ 72 (110) 298—301 (26) 514 (112) 550 f. (85) = 4.  
 μ 351 (78) 413—5 (62) = 2.  
 ν 4 (2) 31 (69) 44 (34) 83. 86 (116) 197 f. (77) 302 f. (91)  
 439 (10) = 7.  
 ξ 100 f. (58) 183 f. (55) 464 (90) 495 (15) = 4.  
 ο 105—8 (37) 145—8 (125) 165 f. (126) 250 (102) 495 (7)  
 = 5.  
 π 17—9 (53) 99 (32) = 2.  
 ρ 167 (23) 240 f. (1) = 2.  
 σ 46 (25) 87 f. (113) 101—3 (104) 130 (86) 298 (73) 397 (67)  
 403 (12) = 7.  
 τ 181 (66) 184 (21) 222 (136) 257 (93) 433 (43) = 5.  
 υ 45 f. (38) 56 (114) 61 (38) = 3.  
 φ 125 f. (105) 321 (107) 350—53 (41) = 3.  
 χ 42 (76) 55. 59 (54) 61—4 (49) 93 f. (56) 197 f. (121) 233  
 (84) 308 (103) 473 (68) 475 (113) = 9.  
 ψ 89 f. (47) 127 f. (70) 254 f. (133) 301 (57) 343 (114) = 5.  
 ω 37 f. (88) 73 (115) 78 (131) 276 f. (123) 315 (89) 473 (44)  
 475 (27) 538 (109) = 8.

Wohlau.

ALBERT GEMOLL.

## IN FRANCISCUM LENORMANT INSCRIPTIONUM FALSARIUM

### RESPONSIO ALTERA.

Quae contra Lenormantum *Hermae* XVII p. 448 sqq. a Mordt-manno cum appendice Mommseniana et ibidem p. 460 sqq. a me sum epilogi Kirchhoffii prolata sunt, id bonum effecerunt, ut tandem aliquando ille parumper consistere coactus sit et speciem talitem pugnaturi assumpserit; vide quae scripsit in diario *Academy* II. 9 m. Sept. Quapropter responce non carebit, si antea causam quandam DeWittii viri egregii absolvero, qui in eodem diario II. 26 m. Aug. pauca verba mea impugnavit; tum denuo cum Lenormanto mihi res erit.

Titulo statuae Cereris I. G. A. n. 3 ascripsi notam *nisi forte Scitius est titulus*: nimurum in ipso titulo nihil est suspecti, suspectissimus auctor Lenormant; afferantur testimonia idonea, titulus in gratiam recipietur; multa Lenormantiana subditicia, non minnia. Sed quae attulit ille tria testimonia in epistula ad Academiam Regiam Borussicam data, lectionem eius non tueri demonstravi *Hermae* XVII p. 464 sq., de DeWittio haec locutus: *De Witte*, qui in *Gazette des Beaux-Arts* vol. XXI p. 114 de monumento Aeginetico et de quatuor litteris tituli (IA—KE) mentionem facit, manifesto non inquisivit in originem tituli. Scripsit nam ille eo quem significavi loco: *une particularité qui se présente, si je ne m'en trompe, pour la première fois, c'est une inscription peinte en blanc sur le dossier du trône de Déméter: on y distingue assez bien trois à quatre lettres: IA—KE et des traces de quelques autres, de manière que l'on peut conjecturer avec quelque probabilité que l'inscription devait se lire: Μελια αρεθηκε et in idnotatione: ou un autre nom finissant en ia, comme Λαμια, Αραια, Αρια, Ροδια, Βαλια etc.* Ideo quatuor tum legit litteras

DeWitte, idem ne verbo quidem significavit se aliqua dubitatione motum inquisivisse genuinus an falsus esset titulus; ea ego in Herma rettuli. Iam in diario *Academy* l. s. haec leguntur subscripto DeWittii nomine: *In the last number of Hermes, Herr H. Röhl has attacked my learned colleague and friend, M. François Lenormant. Among other matters, he mentions an inscription discovered by me in 1866 on a small terra-cotta figure from Aegina, which represents Demeter seated on a throne. With reference to this he writes (p. 464): 'Tum quod in epistola tres testes excusat Lenormant, ut titulo Aeginetico fidem faciat, nominibus honestis abutitur. Nam DeWitte, qui de monumento Aeginetico et de quatuor litteris tituli IA—KE mentionem facit, manifesto non inquisivit in originem tituli.'* I might content myself with referring to the article which I published at the time in the *Gazette des Beaux-Arts* (XXI 14), but I prefer to quote the passage dealing with this point: *'Une particularité qui se présente, si je ne me trompe, pour la première fois, c'est une inscription peinte en blanc sur le dossier du trône de Déméter; on y distingue assez bien sept ou huit lettres: ΕΛΙΑ—ΘΕΚΕ, de manière que l'on peut conjecturer avec toute vraisemblance que l'inscription devait se lire: Μελια αρεδει,* and in a note: *'ou un autre nom finissant en ia, comme Δελια, Πελια etc.'* Quid haec sibi velint non latet; ego qui Lenormantum honestissimum virum crimine falsi arcessere ausus sum, iam ipse retorto telo arguor, quod pro octo litteris a DeWittio lectis quattuor subdiderim. Et si qui forte lectorum diarii Anglici minus curiosi fuerunt quam ut ipsum diarium artium adirent, non dubito quin id sibi persuaderi passi sint. Qui vero, ut suis non aliorum oculis fiderent, ipsum evolverunt nec tamen ea reppererunt quae nunc in diario *Academy* expressa sunt, sed ea potius quae ego supra exscripsi, hi enucleari posse desperaverint quomodo factum sit, ut quae re vera in diario artium non exstant in diario *Academy* perhibeantur tamquam inde excerpta. Evidem ut tandem originem variae illius lectionis recens prolatae cognoscerem, forte fortuna factum est; venit enim in manus libellus singularis, qui commentationem de antiquitatibus Lenormantianis ex diario artium repetitam continet. Eo igitur in libello singulari, quem auctor commentationis paulo post priorem editionem typis excudendum curasse et amicis distribuisse putandus est, verba quae ad titulum Cereris attinent immutata sunt in eam formam quae nunc in diario

*Academy* traditur. Nunc vide quid sit statuendum. Ego *verbis* *ipseis* qualia in omnibus diarii exemplaribus leguntur usus sum ascriptis numeris et tomis (XXI) et paginae (114); adversarius — sive *is DeWitte* est sive amicus nescio quis officiosus confidentem adiuvit materia suppeditata — proponit non quae in diario, sed quae in libro illo singulari leguntur, ita tamen, ut addito voluminis numero XXI tamquam ex diario ipso deprompta significet. Deinde, id quod in ipso quidem scriptore vix exspectaveris, nec duplicitis eiusque diversae tituli editionis memor fuit neque curavit diarii *Gazette* volumen paginam, quae notaveram, evolvere. Denique in diario Anglico duo meae orationis membra ex Herma repetens omisit verba mea quae sunt in *Gazette des Beaux-Arts* vol. XXI p. 114; quibus omissis impeditum est, quominus qui Anglicum diarium legeret haereret in paginae numero diverso (nam pag. 114 ego, pag. 14 ille indicaverat), indeque factum est, ut nemo suspicari posset non idem scriptum nos spectare. Haec igitur in diario Anglico commissa sunt; commissa esse in scripto, quod ipsius nomen clarissimum legentibus commendat, *DeWitte* pro animi candore non minus, opinor, dolebit quam alii.

Ipsi titulo nunc oblitterato testimonium nuper commonastratum haud dubie magis savet quam quae antea innotuerant (*Herm. XVII* 464 sq.), ut *is e suspectis Lenormantianis*, quibus eum ascribi adhuc fas fuit, promoveri possit in numerum eorum, qui locupletis testis fide probati sunt, modo *DeWitte* tum temporis, cum titulus legi poterat, quae siverit de antiqua origine quattuor litterarum primo visarum nec non earum quae postea accesserunt — quae cautio non superflua videbitur reputanti Newtonis viri praestantissimi de hodierna tituli condicione iudicium (*Herm. XVII* p. 464 sq.) — et modo praeterea didicerimus, qui fieri potuerit ut in priore lectione, quo tempore duas nominis litterae conspicerentur, praecedentium autem vestigia, prout liberet, *Aαμ* vel *Δαμ* vel *Αρ* vel *Ροδ* vel *Βαλ* al. accipi posse viderentur, id nomen *Mελια* praeter cetera cum quadam probabilitate (*avec quelque probabilité*) suppleretur, quod ad litteras postea in conspectum datas fere unum quadrat.

Lenormant in diario *Academy* l. s. non id egit, ut ad accusationes, quotquot adversus ipsum institutae sunt, responderet, sed ut *eis* quos pigeret in causa cognoscenda operam consumere videretur si non multum idoneum attamen aliquid contra dixisse.

Sed sic se purgatum esse accusatione gravissima, id vel neglegenti lectori se persuasurum esse ne ipse quidem, ni fallor, confidit; certe plura se proxime (*very shortly*) allaturum pollicitus est. Quare plura illa et fortasse meliora exspectans primo ampliandum cum iudicavi, quoad una ad voces praembulas et ad ipsam defensionem responderi posset; sed quia intervallum spe mea longius illi placuit intercere, convenit hic denuo statum causae illustrare, ne adversarius postea alia furtivo silentio praetereat, alia, de quibus verba inania fecit, pro confectis et expeditis habeat. Apparebit autem ex catalogo, quem infra proponam, Lenormantum eorum criminum quae ego in Herma contra eum congessi refutasse nullum; quo ex catalogo lites in eodem Hermae fasciculo ab aliis auctoribus illi intentas non excludendas duxi, expressis verbis monens illis viris doctis per me iudicium liberum atque integrum relinqu. Sed quae Lenormant de globo litteratorum in ipsum coniuratorum et de causa a litteris aliena hariolatur, ad ea respondere taedio vedor.

1. Dubitationes quibus Kirchhoff runas Francicas insectatus est non eluduntur nominata urbe (*Bernay*), ubi nunc tegulae serventur; quippe non negatum est tegulas extare, sed titulos esse genuinos. Examinatione opus est a viris gnaris instituenda; que ut fieret ad restituendam existimationem suam Lenormant his viginti sex annis non adeo enixe studuit.

2. De centum viginti cippis sepulcralibus Atticis, quos, postquam primus offendit Cumanudes, maximam partem falsos esse demonstravit Schoell assentiente Dittenbergero, mentionem facere noluit Lenormant. Facile credo paenitere eum, quod eos edidit; qui vero ille tum praesagire potuit continuo Cumanudem iuvantibus amicis Atticam perscrutaturum esse?

3. Duorum psephismatum Atticorum a Koehlero damnatorum, C. I. A. II 221 et 328, ectypa chartae impressa se in bibliotheca Instituti Gallici deposuisse ipse Lenormant praedicat; pergit: *they prove the actual existence of those marbles.* Audio; at adbuc non audio probantem, sed adseverantem se probaturum esse. Quem accusamus protulisse inscriptiones alias quae nullae sunt alias quae ipse fixerit, ei non sufficit contendere titulorum quorundam a nobis in suspicionem vocatorum ectypa viris doctis exhibuisse et Parisiis deposuisse apud Academiam. Immo hoc iure postulamus, ut ab Instituto ectypa illa proponantur, iudicium viri fide digni

## IN FRANCISCUM LENORMANT INSCRIPTIONUM FALSARIUM 101

collegae ipsius de iis faciant, omnibus denique etiam exteris eorum inspiciendorum copia fiat. Vel Instituti ipsius, quod Lenormantum socium adscivit, aliquatenus interest haec ut fiant. Adhuc non defensionem habemus, sed defensionis futurae nuntium et ipsum mendacii suspectum. De tertio autem psephismate, C. I. A. II 301, quod Koehlero iudice turpiter confictum est, Lenormant prorsus tacuit.

4. Nec non epitaphium Megaricum, I. G. A. n. 14, desiderat, qui se defendat.

5. Item titulus votivus Achaicus absurdus (*rev. arch.* 1868 I p. 189) conqueritur, quod iam ab auctore suo neglegatur.

6. Ut titulum Atticum, quem Lenormant (*comptes rendus de l'ac.* 1867 p. 35 sqq.) edidit, re vera Fauvelii manu in schedis eius scriptum esse demonstraretur, merito postulavit Kirchhoff, frustra ille quidem usque ad hoc tempus.

7. Titulus Argivus, I. G. A. n. 43, num extet et ubi sit, hodie nescitur.

8. Idem pertinet ad quinque titulos Boeotios, I. G. A. n. 147. 199. 202. 215. 216.

9. Inter laminas plumbeas Styrenses, postquam denuo aliquot comprobatae sunt apographo, quod inspicere potui, confecto illo priusquam a Lenormanto empta sunt, etiam nunc suspicione premuntur hae: I. G. A. n. 372 23. 27. 87. 100. 305. 312. 355. 423. 430. Plurimarum laminarum Lenormantianarum originem antiquam a me in lemmate I. G. A. n. 372 plane pronuntiatam esse ideo consulto moneo, quod et Lenormant de hac re falsa dixit (*Academy* d. 27 m. Mai.: *on a préféré jeter la suspicion sur tout le groupe de monuments en question*) neque is, qui de responso meo rettulit in eodem diario d. 29 m. Iul., errorem vitavit.

10. De Cereris inscriptione Attica non habeo quod addam eis quae supra exposita sunt.

11. Quod Lenormant caput animalis titulo Sabaeo ornatum penes Institutum Gallicum esse prodit, fraude utitur agrestiore quam pro solita astutia. Neque enim quisquam esse titulum negavit atque adeo ipse Mordtmann adversus dubitationes, quas Halévy et D. H. Mueller professi sunt, declaravit originem falsam tituli sibi videri nondum liquido demonstratam esse. Cur autem Lenormant decipere studeat lectores imprudentes simulans se defendere Mordtmanni impetum, nemo non videt; scilicet adhibetur etiam

Beim Dichter von ε dauert also die Flugpartie nur vom Olymp bis nach Pierien, den Rest legt der Gott über das Meer schreit zurück. Einfacher lässt der Dichter von Ω ihn zu seinem Land fliegen. Doch wollte der Verfasser von ε wohl seinen Vergleich überbieten und zeigen, dass die Sohlen des Hermes wirklich über Meer und Land trugen. Jedenfalls wird schon hier die Vermuthung nahe gelegt, dass die einfachere Version von Ω auch die frühere sei.

Aber was soll man gar dazu sagen, dass Hermes in der Odyssee Pierien betritt (ἐπιβάς) und dann ἐξ αἰθέρος ins Meer sich stürzen kann? Der Weg aus dem Aether ins Meer bedarf, sollte man meinen, des Umweges über Pierien nicht. Vgl. Σ 258: καὶ μ' . . . ἀπ' αἰθέρος ἔμπεις πόντῳ. Ich finde in der Zusammenstellung der Formel Πιερίην ἐπιβάς mit der alten ξ αἰθέρος ἔμπεισ πόντῳ dieselbe Gedankenlosigkeit wieder, die wir schon so oft getadelt haben.

Dahin dürfen wir auch wohl den Umstand ziehen, dass Hermes mit seinem Stabe zur Nymphe Kalypso geht, obwohl ihn dort nicht braucht wie Ω 444, wo er Thore zu öffnen und Wächter einzuschlafen hat (s. Schol. ε 47—49). Ich kann das Kirchhoff nicht beipflichten, wenn er (Od.<sup>2</sup> S. 199) ε 47—49 Interpolation tilgen will. Der Stab ist gerade so gut oder schlecht an der Stelle, wie die eben behandelte Reise des Hermes über Pierien. Es wird nun wohl keinem Zweifel mehr unterliegen, dass Ω in dieser Partie die Vorlage von ε gewesen ist. Hermes, der Götterbote, entstammt daher auch nicht dem Odyssee, sondern der Ilias.

129. Es bleibt nun noch übrig, gewissermassen die Gegenprobe zu machen. Oben ist erwähnt, dass Ω 348 sich x 2 wiederfindet. In jener Stelle heisst es von Hermes:

βῆ δ' λέναι κούρεψ αἰσυμνήτηρι ἐστικώς  
πρῶτον νπηνήτη, τοῦ περ χαριεστάτη ἥβη.

Derselbe Hermes erscheint dem Odysseus x 278

νεηνή ἀνδρὶ ἐστικώς  
πρῶτον νπηνήτη, τοῦ περ χαριεστάτη ἥβη.

Kirchhoff hält es (Od.<sup>2</sup> S. 219) für möglich, dass der Vers x 2 eine späte Interpolation aus Ω 348 ist. Das ist deshalb unscheinlich, oder sagen wir lieber unmöglich, weil auch der vorhergehende Vers, den man nicht entbehren kann, deutlich an den entsprechend-

in der Ilias erinnert. Dazu kommt, dass *νεηνήη ἀνδρι* gegenüber *κούρω αἰσυμητῆρι* ganz wie eine Modernisierung steht. Denn in der Ilias findet sich das Wort *νεηνήης* noch. Somit stellt sich auch hier Ω als das Original zu einer zweistelle heraus. Was Sittl S. 57 in derselben Richtung vort, ist nicht von Belang.

130. Des Priamus Worte erinnern den Peliden an seinen Vater (507):

*Ἄς φάτο· τῷ δ' ἄρα πατρὸς ὑφ' Ἰμερον ὥρσε γόοιο.*  
3 erinnert Menelaus in ähnlicher Weise den Telemach an n Vater.

*Ἄς φάτο· τῷ δ' ἄρα πατρὸς ὑφ' Ἰμερον ὥρσε γόοιο.*  
*δάκρυ δ' ἀπὸ βλεφάρων χαμάδεις βάλε πατρὸς ἀκούσας.*  
erkennt (S. 58) an der Wiederholung *πατρὸς — πατρὸς* Nachdichter.

131. Nach Vs. 574 sind es Automedon und Alcimus,

*οὓς δα μάλιστα*

*τὴ Αχιλεὺς ἐτάρων μετὰ Πάτροκλόν γε θανόντα.*  
dieser unbekannten Personen nennt 78 den Antilochus, rechend der jüngeren Ueberlieferung, wie denn in der Aethiopis Arctinus Antilochus dieselbe Stellung bei Achill hatte wieclus in der Ilias.

132. „Denken wir an das Abendessen“, sagt Achill, „auch dachte ans Essen“,

*3) τῇ περ δώδεκα παιδες ἐνὶ μεγάροισιν ὅλοντο,*  
*ἢξ μὲν θυγατέρες, ἢξ δ' οἵτες ήβώντες.*  
heisst es von Aeolus:

*τοῦ καὶ δώδεκα παιδες ἐνὶ μεγάροις γεγάσσιν,*  
*ἢξ μὲν θυγατέρες, ἢξ δ' οἵτες ήβώντες.*

*Ἐνθ' ὅγε θυγατέρας πόρεν νίάσιν εἶναι ἀκολτις . . .*

in x ist der Tempuswechsel auffällig: (Vs. 1) *ἀφικόμεθα . . .*

x. (4) *ἀραδέδρομε.* (5) *γεγάσσιν.* (7) *πόρεν.* (8) *δαινυν-*

Sollte nicht die Veranlassung zu dieser Nachlässigkeit darin liegen, dass der Verfasser von x fremde Verse benutzte?

33. (635) *λέξον νῦν με τάχιστα, διότρεψες, σφρα καὶ ἡδη*  
*ὑπνῷ ὑπὸ γλυκερῷ ταρπώμεθα κοιμηθέντες.*

fragt S. 60: wer sind die wir in *ταρπώμεθα?* und ant-  
et: „Priamus meint natürlich seinen Begleiter.“ Doch ist nicht so sicher. Ich denke, er meint vielmehr sich und sei-

Beim Dichter von ε dauert also die Flugpartie nur vom Olymp bis nach Pierien, den Rest legt der Gott über das Meer schreitend zurück. Einfacher lässt der Dichter von Ω ihn zu seinem Zelt fliegen. Doch wollte der Verfasser von ε wohl seinen Vorgängen überbieten und zeigen, dass die Sohlen des Hermes wirklich über Meer und Land trugen. Jedenfalls wird schon hier die Vermuthung nahe gelegt, dass die einfachere Version von Ω auch die fröhliche sei.

Aber was soll man gar dazu sagen, dass Hermes in der Odyssee Pierien betritt (ἐπιβάς) und dann ἐξ αἰθέρος ins Meer sich stürzen kann? Der Weg aus dem Aether ins Meer bedarf, so sollte man meinen, des Umweges über Pierien nicht. Vgl. H 258: καὶ μ' . . . ἀπ' αἰθέρος ἔμπαλε πόντῳ. Ich finde in der Zusammenstellung der Formel Πιερίην ἐπιβάς mit der andern ἐξ αἰθέρος ἔμπεσε πόντῳ dieselbe Gedankenlosigkeit wieder, die wir schon so oft getadelt haben.

Dahin dürfen wir auch wohl den Umstand ziehen, dass Hermes mit seinem Stabe zur Nymphe Kalypso geht, obwohl er ihn dort nicht braucht wie Ω 444, wo er Thore zu öffnen und Wächter einzuschlafen hat (s. Schol. ε 47—49). Ich kann daher Kirchhoff nicht beipflichten, wenn er (Od.<sup>2</sup> S. 199) ε 47—49 als Interpolation tilgen will. Der Stab ist gerade so gut oder schlecht an der Stelle, wie die eben behandelte Reise des Hermes über Pierien. Es wird nun wohl keinem Zweifel mehr unterliegen, dass Ω in dieser Partie die Vorlage von ε gewesen ist. Hermes, der Götterbote, entstammt daher auch nicht der Odyssee, sondern der Ilias.

129. Es bleibt nun noch übrig, gewissermassen die Gegenprobe zu machen. Oben ist erwähnt, dass Ω 348 sich x 279 wiederfindet. In jener Stelle heisst es von Hermes:

βῆ δ' λέναι κούρεψ αἴσυμνητῆρι ἐσικώς  
πρῶτον ὑπηρήτη, τοῦ περ χαριεστάτη ἥβη.

Derselbe Hermes erscheint dem Odysseus x 278

νεηντη ἀνδρὶ ἐσικώς  
πρῶτον ὑπηρήτη, τοῦ περ χαριεστάτη ἥβη.

Kirchhoff hält es (Od.<sup>2</sup> S. 219) für möglich, dass der Vers x 279 eine späte Interpolation aus Ω 348 ist. Das ist deßhalb unwahrscheinlich, oder sagen wir lieber unmöglich, weil auch der vorige Vers, den man nicht entbehren kann, deutlich an den entsprech-

en in der Ilias erinnert. Dazu kommt, dass *νεηνήη ἀνδρε* gegenüber dem *κούρῳ αἰσυμνητῇρι* ganz wie eine Modernisierung aussieht. Denn in der Ilias findet sich das Wort *νεηνήης* noch nicht. Somit stellt sich auch hier Ω als das Original zu einer Myseestelle heraus. Was Sittl S. 57 in derselben Richtung verringt, ist nicht von Belang.

130. Des Priamus Worte erinnern den Peliden an seinen Vater (507):

*ἀς φάτο· τῷ δ' ἄρα πατρὸς ὑφ' ὕμερον ὥρσε γόοιο·*

113 erinnert Menelaus in ähnlicher Weise den Telemach an seinen Vater.

*ἀς φάτο· τῷ δ' ἄρα πατρὸς ὑφ' ὕμερον ὥρσε γόοιο.*

113 erkennt (S. 58) an der Wiederholung *πατρός — πατρός* in Nachdichter.

131. Nach Vs. 574 sind es Automedon und Alcimus,

*οὐδὲ δα μάλιστα*

*τι' Ἀχιλεὺς ἐτάρων μετὰ Πάτρονταν γε θανόντα.* att dieser unbekannten Personen nennt w 78 den Antilochus, entsprechend der jüngeren Ueberlieferung, wie denn in der Aethiopis s Arctinus Antilochus dieselbe Stellung bei Achill hatte wie troclus in der Ilias.

132. „Denken wir an das Abendessen,“ sagt Achill, „auch ob e dachte ans Essen“,

603) *τὴν περ δώδεκα παῖδες ἐνὶ μεγάροισιν ὅλοντο,*  
*ἢξ μὲν θυγατέρες, ἢξ δ' υἱέςς ἡβώσαντες.*

5 heisst es von Aeolus:

*τοῦ καὶ δώδεκα παῖδες ἐνὶ μεγάροις γεγάσσιν,*  
*ἢξ μὲν θυγατέρες, ἢξ δ' υἱέςς ἡβώσαντες.*

*ἐνθ' ὅγε θυγατέρας πόρεν νιάσιν εἶναι ἀποττις . . .*

ier in κ ist der Tempuswechsel auffällig: (Vs. 1) ἀφικόμεθα . . .  
ατεν. (4) ἀναδέδρομε. (5) γεγάσσιν. (7) πόρεν. (8) δαίνυν-  
νι. Sollte nicht die Veranlassung zu dieser Nachlässigkeit darin  
1 suchen sein, dass der Verfasser von κ fremde Verse benutzte?

133. (635) *λέξον νῦν με τάχιστα, διότρεφες, σῆφρα καὶ ἥδη*  
*ὑπνῷ ὑπὸ γλυκερῷ ταρπάμεθα κοιμηθέντες.*  
Sittl fragt S. 60: wer sind die wir in *ταρπάμεθα*? und ant-  
wortet: „Priamus meint natürlich seinen Begleiter.“ Doch ist  
es nicht so sicher. Ich denke, er meint vielmehr sich und sei-

nen Wirth. Bei dieser Auffassung bietet auch das  $\mu\varepsilon$  in 635  
nen Anstoss und keinen Grund, hier  $\psi$  254. 255 als Quelle  
zunehmen, was um so unwahrscheinlicher ist, da dieselben W  
noch  $\delta$  294 f. wieder vorkommen. Ich für meinen Theil  
bei derartigen Formeln keine Veranlassung, die Frage nach  
Ursprung einer einzelnen Stelle aufzuwerfen. Ebenso ist es  
der folgenden Nummer.

134. Das Aufschlagen der Betten beginnt (643) mit  
Worten:

$\eta\ \delta'$ , *Αχιλεὺς δ' ἔταροισιν οὐδὲ δμωῆσι κέλευσεν.*

Sittl (S. 60) nimmt hier an den Gefährten Anstoss, trotzdem  
selben I 658 ganz in derselben Formel erwähnt werden, weil  
Stelle Sittl freilich kurzer Hand beseitigt. „Aber was sollen  
Gefährten beim Aufschlagen des Bettens“? — Sie überbringen  
Mädchen den Befehl, die Arbeit bleibt den letzteren, wie  
daraus ergibt, dass es  $\Omega$  647 heisst:  $\alpha\iota\ \delta'\ \tauσα\ \epsilon\ \muεγά$ .  
Vgl. auch I 660. Ferner weiss Sittl nicht, wo das Bett für Ph  
mus aufgeschlagen wird und schreibt doch selbst Vs. 644 aus,  
es heisst:  $\deltaέμη\iota'\ \nu\pi'\ \alpha\iota\vartheta\omega\iota\sigma\eta\ \kappa\tau\lambda$ . Da auf diese Weise Si  
Anstösse an dieser Stelle ganz verschwinden, so wird auch  
aus denselben gezogener Schluss, dass  $\Omega$  643—648 aus  $\eta\ \delta'$   
umgestaltet sei, hinfällig. Umgekehrt schloss Duntzer (hom. Ab  
S. 474 A.), aus dem Umstande, dass die Gäste des Menelaus  
einen Herold zu Bett geleitet werden,  $\delta$  297—300 sei eine Wei  
bildung von  $\Omega$  644—47, er hätte ebenso gut sagen können:  
 $\eta$  337—39. Die betreffenden Verse sind eben formelhaft.  
Übrigens das Geleit des Herolds  $\delta$  301 anbelangt, so beruht die  
Zug auf der Vorstellung des Dichters von dem besonderen Re  
thum des Menelaus. Sein Haus ist ein göttliches (Va. 43) und  
demselben herrscht ein Glanz wie drinnen im Hofe des oly  
pischen Zeus (Vs. 74).

135\*. Das Zubettgehen findet sich  $\Omega$  673—676 genau  
 $\delta$  302—305 beschrieben. Wenn es 673 vom Zelte des A  
heisst:

$\alpha\iota\ \mu\bar{e}\nu\ \ddot{\alpha}\varrho'\ \epsilon\nu\ \pi\rho\delta\bar{o}\mu\omega\ \delta\bar{o}m\bar{o}\nu\ \alpha\bar{n}\tau\bar{o}\bar{\theta}\iota\ \kappa\bar{o}\mu\bar{e}\bar{\gamma}\bar{s}\bar{a}\bar{n}\bar{t}\bar{o}$ ,  
so erregt  $\delta\bar{o}\mu\bar{o}\bar{\varsigma}$  von dem Zelte einigermassen Verwunder  
und ich stehe gar nicht an, zu erklären, dass der Vers  $\delta$   
weit passender ist. Aber da wir die  $\alpha\bar{i}\bar{\theta}\bar{o}\bar{v}\bar{o}\bar{s}\bar{a}\bar{\sigma}\bar{a}$  im Zelte des A  
schon in der vorigen Nummer (Vs. 644) kennen gelernt ha

o müssen wir eben sehen, dass der Dichter von Ω Achills Zelt ganz wie ein Haus aufgefasst hat. Hat doch auch das Zelt des domeneus (N 261) ἐνώπια παμφανώντα. Im folgenden Verse Ω 674):

*κῆρυξ καὶ Πρίαμος πυκινὰ φρεσὶ μήδε' ἔχοντες*  
fällt die Gleichstellung des Königs mit seinem Herold auf, doch s. darüber Nr. 125. Endlich glaube ich, dass auch in Vers 675 die Fassung

*αὐτὰρ Ἀχιλλεὺς εὗδε μυχῷ κλισίης εὐπήκτον*  
entstanden ist aus εὗδε μυχῷ δόμου νψηλότο, wie es δ 304 steht,  
aber soll deshalb δ 304 das Original von Ω 675 sein? Haben wir es nicht vielmehr mit einer stehenden Formel zu thun, bei der es nicht nöthig ist, nach einer Quelle zu fragen?

136\*. In ihrer Klage um Hektor sagt Helena (765):  
*ἡδη γάρ οἱ εἰεικοστὸν ἔτος ἀστέν,*  
*ἔξ οὖτε εἴθεν ἔβην καὶ ἐμῆς ἀπελήλυθα πάτρης.*  
 222 antwortet Odysseus der Penelope auf ihre Frage nach Kleidung, Aussehen und Begleitern des Odysseus, das sei sehr schwer einzugeben:

*ἡδη γάρ οἱ εἰεικοστὸν ἔτος ἀστέν,*  
*ἔξ οὖτε εἴθεν ἔβην καὶ ἐμῆς ἀπελήλυθε πάτρης.*  
 Ich glaube hier in dem Wechsel der Pronomina *οἱ* — *ἐμῆς* eine schwache Spur von Beweis dafür zu finden, dass die Verse in der Ilias ursprünglich sind. Jedenfalls ist das *οἱ*, dieser Dativus ethicus von der fremden Person, zum mindesten recht überflüssig, während das *μοι* in der Ilias natürlich und innig klingt.

Die Stellen der Odyssee, welche bei den vorstehenden Aufzeichnungen in Betracht gekommen sind, vertheilen sich folgendermassen auf die einzelnen Bücher:

|   |                                                                                                                                                                                    |
|---|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| α | 7 (Nr. 31) 20 (108) 43 (108) 45 f. (44) 59 (79) 100 f. (44)                                                                                                                        |
|   | 105 (83) 193 (28) 356 (41) 409 (80) 436 (14) = 11.                                                                                                                                 |
| β | 29. 40 (72) 80 (4) 257 f. (97) 427—9 (9) = 4.                                                                                                                                      |
| γ | 7 (19) 286—8 (60) 457—9 (9) = 3.                                                                                                                                                   |
| δ | 1 (18) 17—9 (96) 39—42 (45) 52 (87) 104 f. (111) 113<br>(130) 126 (50) 200 (30) 297—300 (134) 302—5 (135) 462<br>(11) 530 (36) 626 (23) 646 (6) 661 (3) 704 (88) 817 (51)<br>= 17. |
| ε | 13 (22) 28 (128) 34 (48) 43—9 (128) 67 (20) 87—90 (92)<br>118 (22) 245 (5) 272 (94) 311 (106) 381 (64) = 11.                                                                       |

- $\zeta$  42 (33) 57 (124) 124 (99) 131—4 (61) 152 (16) 197 (101)  
327 (127) = 7.
- $\eta$  197 (101) 199 (35) 225 (97) 357—9 (134) = 4.
- $\vartheta$  28. 35 (46) 121 (118) 192 (120) 239 f. (71) 275 (65) 291  
(75) 322 (100) 326 (13) 358 (74) 389 (117) 405—7 (117)  
409 (29) 552 (40) 579 (39) = 14.
- $\iota$  35 (119) 41 f. (59) 44 f. (52) 51 (17) 54 f. (95) 58 (52)  
239 f. (63) 537 (42) 548 (59) = 9.
- $\kappa$  5 (132) 278 f. (129) 437 (31) = 3.
- $\lambda$  72 (110) 298—301 (26) 514 (112) 550 f. (85) = 4.
- $\mu$  351 (78) 413—5 (62) = 2.
- $\nu$  4 (2) 31 (69) 44 (34) 83. 86 (116) 197 f. (77) 302 f. (91)  
439 (10) = 7.
- $\xi$  100 f. (58) 183 f. (55) 464 (90) 495 (15) = 4.
- $\circ$  105—8 (37) 145—8 (125) 165 f. (126) 250 (102) 495 (7)  
= 5.
- $\pi$  17—9 (53) 99 (32) = 2.
- $\varrho$  167 (23) 240 f. (1) = 2.
- $\sigma$  46 (25) 87 f. (113) 101—3 (104) 130 (86) 298 (73) 397 (67)  
403 (12) = 7.
- $\tau$  181 (66) 184 (21) 222 (136) 257 (93) 433 (43) = 5.
- $\nu$  45 f. (38) 56 (114) 61 (38) = 3.
- $\varphi$  125 f. (105) 321 (107) 350—53 (41) = 3.
- $\chi$  42 (76) 55. 59 (54) 61—4 (49) 93 f. (56) 197 f. (121) 233  
(84) 308 (103) 473 (68) 475 (113) = 9.
- $\psi$  89 f. (47) 127 f. (70) 254 f. (133) 301 (57) 343 (114) = 5.
- $\omega$  37 f. (88) 73 (115) 78 (131) 276 f. (123) 315 (89) 473 (44)  
475 (27) 538 (109) = 8.

Wohlau.

ALBERT GEMOLL.

## N FRANCISCUM LENORMANT INSCRIPTIONUM FALSARIUM

### RESPONSIO ALTERA.

Quae contra Lenormantum *Hermae* XVII p. 448 sqq. a Mordt-nanno cum appendice Mommseniana et ibidem p. 460 sqq. a me cum epilogi Kirchhoffii prolata sunt, id bonum effecerunt, ut tandem aliquando ille parumper consistere coactus sit et speciem saltem pugnaturi assumpserit; vide quae scripsit in diario *Academy* I. 9 m. Sept. Quapropter responsione non carebit, si antea causam quandam DeWittii viri egregii absolvero, qui in eodem diario I. 26 m. Aug. pauca verba mea impugnavit; tum denuo cum Lenormanto mihi res erit.

Titulo statuae Cereris I. G. A. n. 3 ascripsi notam *nisi forte* *Sæcilius est titulus*: nimurum in ipso titulo nihil est suspecti, suspectissimus auctor Lenormant; afferantur testimonia idonea, titulus in gratiam recipietur; multa Lenormantiana subditicia, non omnia. Sed quae attulit ille tria testimonia in epistula ad Academiam Regiam Borussicam data, lectionem eius non tueri demonstravi *Hermae* XVII p. 464 sq., de DeWittio haec locutus: *De Witte, qui in Gazette des Beaux-Arts vol. XXI p. 114 de monumento Aeginetico et de quatuor litteris tituli (IA—KE) mentionem facit, manifesto non inquisivit in originem tituli.* Scripsit enim ille eo quem significavi loco: *une particularité qui se présente, si je ne m'en trompe, pour la première fois, c'est une inscription peinte en blanc sur le dossier du trône de Déméter: on y distingue assez bien trois à quatre lettres: IA—KE et des traces de quelques autres, de manière que l'on peut conjecturer avec quelque probabilité que l'inscription devait se lire: Μελια αρεθηκε et in annotatione: ou un autre nom finissant en ia, comme Λαμια, Λαυια, Αρια, Ροδια, Βαλια etc.* Ideo quattuor tum legit litteras

DeWitte, idem ne verbo quidem significavit se aliqua dubitatione motum inquisivisse genuinus an falsus esset titulus; ea ego in Herma rettuli. Iam in diario *Academy* l. s. haec leguntur subscriptio DeWittii nomine: *In the last number of Hermes, Herr H. Röhl has attacked my learned colleague and friend, M. François Lenormant. Among other matters, he mentions an inscription discovered by me in 1866 on a small terra-cotta figure from Aegina, which represents Demeter seated on a throne. With reference to this he writes (p. 464): 'Tum quod in epistola tres testes excusa Lenormant, ut titulo Aeginetico fidem faciat, nominibus honestis abutitur. Nam DeWitte, qui de monumento Aeginetico et de quatuor litteris tituli IA—KE mentionem facit, manifesto non inquisivit in originem tituli.'* I might content myself with referring to the article which I published at the time in the *Gazette des Beaux-Arts* (XXI 14), but I prefer to quote the passage dealing with this point: '*Une particularité qui se présente, si je ne me trompe, pour la première fois, c'est une inscription peinte en blanc sur le dossier du trône de Déméter; on y distingue assez bien sept ou huit lettres: ΕΛΙΑ—ΘΕΚΕ, de manière que l'on peut conjecturer avec toute vraisemblance que l'inscription devait se lire: Μελια αρεθει,* and in a note: '*ou un autre nom finissant en ια, comme Δελια, Πελια etc.*' Quid haec sibi velint non latet; ego qui Lenormantum honestissimum virum crimine falsi arcessere ausus sum, iam ipse retorto telo arguor, quod pro octo litteris a DeWittio lectis quattuor subdiderim. Et si qui forte lectorum diarii Anglici minus curiosi fuerunt quam ut ipsum diarium artium adirent, non dubito quin id sibi persuaderi passi sint. Qui vero, ut suis non aliorum oculis fiderent, ipsum evolverunt nec tamen ea reppererunt quae nunc in diario *Academy* expressa sunt, sed ea potius quae ego supra exscripti, hi enucleari posse desperaverint quomodo factum sit, ut quae re vera in diario artium non existant in diario *Academy* perhibeantur tamquam inde excerpta. Evidem ut tandem originem variae illius lectionis recens prolatae cognoscerem, forte fortuna factum est; venit enim in manus libellus singularis, qui commentationem de antiquitatibus Lenormantianis ex diario artium repetitam continet. Eo igitur in libello singulari, quem auctor commentationis paulo post priorem editionem typis excudendum curasse et amicis distribuisse putandus est, verba quae ad titulum Cereris attinent immutata sunt in eam formam quae nunc in diario

*cademy* traditur. Nunc vide quid sit statuendum. Ego verbis meis qualia in omnibus diarii exemplaribus leguntur usus sum scriptis numeris et tomis (XXI) et paginae (114); adversarius — iive is DeWitte est sive amicus nescio quis officiosus confidentem diuivit materia suppeditata — proponit non quae in diario, sed uae in libro illo singulare leguntur, ita tamen, ut addito voluminis umero XXI tamquam ex diario ipso deprompta significet. Deinde, I quod in ipso quidem scriptore vix exspectaveris, nec duplicitis iusque diversae tituli editionis memor fuit neque curavit diarii *Gazette* volumen paginamve, quae notaveram, evolvere. Denique a diario Anglico duo meae orationis membra ex Herma repetens misit verba mea quae sunt in *Gazette des Beaux-Arts* vol. XXI . 114; quibus omissis impeditum est, quominus qui Anglicum iarium legeret haereret in paginae numero diverso (nam pag. 114 go, pag. 14 ille indicaverat), indeque factum est, ut nemo suspiciari posset non idem scriptum nos spectare. Haec igitur in diario anglico commissa sunt; commissa esse in scripto, quod ipius omnen clarissimum legentibus commendat, DeWitte pro animi amore non minus, opinor, dolebit quam alii.

Ipsi titulo nunc oblitterato testimonium nuper commonstratum haud dubie magis favet quam quae antea innotuerant (*Herm.* VII 464 sq.), ut is e suspectis Lenormantianis, quibus eum scribi adhuc fas fuit, promoveri possit in numerum eorum, qui occupatis testis fide probati sunt, modo DeWitte tum temporis, um titulus legi poterat, quaesiverit de antiqua origine quatuor litterarum primo visarum nec non earum quae postea accesserunt — quae cautio non superflua videbitur reputanti Newtonis iri praestantissimi de hodierna tituli condicione iudicium (*Herm.* VII p. 464 sq.) — et modo praeterea didicerimus, qui fieri posuerit ut in priore lectione, quo tempore duae nominis litterae onspicerentur, praecedentium autem vestigia, prout liberet, *Aαμ* el *Aαμ* vel *Aρ* vel *Pοδ* vel *Bαλ* al. accipi posse viderentur, d nomen *Mελια* praeter cetera cum quadam probabilitate (*avec quelque probabilité*) suppleretur, quod ad litteras postea in conceptum datas fere unum quadrat.

Lenormant in diario *Academy* l. s. non id egit, ut ad accusationes, quotquot adversus ipsum institutae sunt, responderet, sed it eis quos pigeret in causa cognoscenda operam consumere viceretur si non multum idoneum attamen aliquid contra dixisse.

Sed sic se purgatum esse accusatione gravissima, id vel neglegenti lectori se persuasurum esse ne ipse quidem, ni fallor, confitit; certe plura se proxime (*very shortly*) allaturum pollicitus est. Quar' plura illa et fortasse meliora exspectans primo ampliandum eum iudicavi, quoad una ad voces praeambulas et ad ipsam defensionem responderi posset; sed quia intervallum spe mea longius illi placuit intericere, convenit hic denuo statum causae illustrare, ne adversarius postea alia sfurtivo silentio praetereat, alia, de quibus verba inania fecit, pro confectis et expeditis habeat. Apparebit autem ex catalogo, quem infra proponam, Lenormantum eorum criminum quae ego in Herma contra eum congessti refutasse nullum; quo ex catalogo lites in eodem Hermae fasciculo ab aliis auctoribus illi intentas non excludendas duxi, expressis verbis monens illis viris doctis per me iudicium liberum atque integrum relinquere. Sed quae Lenormant de globo litteratorum in ipsum coniuratorum et de causa a litteris aliena hariolatur, ad ea respondere taedio vetor.

1. Dubitationes quibus Kirchhoff runas Francicas insectatus est non eluduntur nominata urbe (*Bernay*), ubi nunc tegulae serventur; quippe non negatum est tegulas extare, sed titulos esse genuinos. Examinatione opus est a viris gnaris instituenda; que ut fieret ad restituendam existimationem suam Lenormant his viginti sex annis non adeo enixe studuit.

2. De centum viginti cippis sepulcralibus Atticis, quos, postquam primus offendit Cumanudes, maximam partem falsos esse demonstravit Schoell assentiente Dittenbergero, mentionem facere noluit Lenormant. Facile credo paenitere eum, quod eos edidit; qui vero ille tum praesagire potuit continuo Cumanudem iuvantibus amicis Atticam perscrutaturum esse?

3. Duorum psephismatum Atticorum a Koehlero damnatorum, C. I. A. II 221 et 328, ectypa chartae impressa se in bibliotheca Instituti Gallici deposuisse ipse Lenormant praedicat; pergit: *they prove the actual existence of those marbles.* Audio; at adhuc non audio probantem, sed adseverantem se probaturum esse. Quem accusamus protulisse inscriptiones alias quae nullae sunt alias quas ipse fixerit, ei non sufficit contendere titulorum quorundam a nobis in suspicionem vocatorum ectypa viris doctis exhibuisse et Parisiis deposuisse apud Academiam. Immo hoc iure postulamus, ut ab Instituto ectypa illa proponantur, iudicium viri fide digni

## IN FRANCISCUM LENORMANT INSCRIPTIONUM FALSARIUM 101

collegae ipsius de iis faciant, omnibus denique etiam exteris eorum inspiciendorum copia fiat. Vel Instituti ipsius, quod Lenormantum socium adscivit, aliquatenus interest haec ut fiant. Adhuc non defensionem habemus, sed defensionis futurae nuntium et ipsum mendacii suspectum. De tertio autem psephismate, C. I. A. II 301, quod Koehlero iudice turpiter confictum est, Lenormant prorsus tacuit.

4. Nec non epitaphium Megaricum, I. G. A. n. 14, desiderat, qui se defendat.

5. Item titulus votivus Achaicus absurdus (*rev. arch.* 1868 I p. 189) conqueritur, quod iam ab auctore suo neglegatur.

6. Ut titulum Atticum, quem Lenormant (*comptes rendus de l'ac.* 1867 p. 35 sqq.) edidit, re vera Fauvelii manu in schedis eius scriptum esse demonstraretur, merito postulavit Kirchhoff, frustra ille quidem usque ad hoc tempus.

7. Titulus Argivus, I. G. A. n. 43, num exstet et ubi sit, hodie nescitur.

8. Idem pertinet ad quinque titulos Boeotios, I. G. A. n. 147. 199. 202. 215. 216.

9. Inter laminas plumbeas Styrenses, postquam denuo aliquot comprobatae sunt apographo, quod inspicere potui, confecto illo priusquam a Lenormanto emptae sunt, etiam nunc suspicione premuntur hae: I. G. A. n. 372 23. 27. 87. 100. 305. 312. 355. 423. 430. Plurimarum laminarum Lenormantianarum originem antiquam a me in lemmate I. G. A. n. 372 plane pronuntiatam esse ideo consulto moneo, quod et Lenormant de hac re falsa dixit (*Academy* d. 27 m. Mai.: *on a préféré jeter la suspicion sur tout le groupe de monuments en question*) neque is, qui de responso meo rettulit in eodem diario d. 29 m. Iul., errorem vitavit.

10. De Cereris inscriptione Attica non babeo quod addam eis quae supra exposita sunt.

11. Quod Lenormant caput animalis titulo Sabaeo ornatum penes Institutum Gallicum esse prodit, fraude utitur agrestiore quam pro solita astutia. Neque enim quisquam esse titulum negavit atque adeo ipse Mordtmann adversus dubitationes, quas Halévy et D. H. Mueller professi sunt, declaravit originem falsam tituli sibi videri nondum liquido demonstratam esse. Cur autem Lenormant decipere studeat lectores imprudentes simulans se defendere Mordtmanni impetum, nemo non videt; scilicet adhibetur etiam

hic articulus ad occulendam egestatem responsiois conficiendumque eam farraginem, quam ipsi placuit vocare *a complete series of facts.*

12. Ad titulos Abianicos defendendos Lenormant non aggressus est.

13. Cippos sepulcrales, quos Lenormant olim exscriptos Zancynthi in domo privata pro Eleusiniis ediderat, cum Rhenea ablatos esse verisimile sit, quos nuper Mordtmann utpote certe non Atticos suspicione petiverat, editor nuntiat etiam hodie eodem loco servari. Evidem, non quo gratiam ab eo ineam, sed ut verum pateat, testem ei arcessam; Riemann enim tres illorum titulorum, quos ipse exscripsit, edidit in libro qui inscribitur *Zante* p. 13. Num autem ceteri et imprimis maior quidam titulus (*recherches arch. à Eleusis* p. 346 n. 87, *Herm.* XVII p. 452) item genuini sint, nullo negotio cognosci poterit.

14. Si vere nuntiat Lenormant Choerines cippum nunc esse apud Rollin et Feuardent Parisios, lapsus est, qui *Herm.* XVII p. 452 not. eum in suspicionem adduxit. Culpam autem errorum eius generis nulli rectius tribuet Lenormant quam sibi ipsi, qui aut ficticias inscriptiones debebat edere nullas aut genuinas nullas in quibus aliquid inesset offensionis. Sed cum vera falsis miscendo delectatus sit, fieri non potest quin semper vel levissima offensio primo moveat suspicionem falsi et interdum iudicium aberret. Neque enim unquam tituli Lenormantiani, si ipse Lenormant auxiliū suum detrectare perseverabit, tam distincte in veros et in adulterinos dividi poterunt, quam potuerunt quandam tituli Fourmonti simpliciter in arte sordida versantis et fallaciarum meditarum expertis. Gaudeat igitur fidenter perturbatione cuius auctor exstitit immedicabili.

15. Indefensum Lenormant reliquit permirum illud lexicum geographicum, quod Mordtmann falsarii opus esse demonstravit et Mommsen non tam byzantinam scribendi rationem quam eam geographiae antiquae scientiam redolere censuit, quae nostrae aetatis semidocis propria esse solet.

Hoc loco nunc est quaestio de eis Lenormanti monumentis quae publice infamata sunt. Nec non et ceterorum multa cotulam sibi postulant (cf. *Herm.* XVII p. 462), dico inscriptiones Aegaei, alias, imprimis quas annis 1866, 1867, 1868 edidit; nam his maxime annis adulterandi cupidus teter morbus eum vi-

**N FRANCISCUM LENORMANT INSCRIPTIONUM FALSARIUM 103**

letur obsedissem; sed haec in aliud tempus differenda. Atque eorum  
uidem titulorum, quos numeris 1. 9. 10. 11. 13. 14 notavi, ori-  
ginem examinare aliorum virorum erit; ille, si quid honorem et  
eritatem curat, respondeat ad eas accusationes quae n. 2. 3. 4.  
. 6. 7. 8. 12. 15 congestae sunt. Neque vero sufficiet unum  
lterumve cippum commonstrasse; ni plene et perfecte responderit,  
ihil respondisse iudicabitur.

Scribebam Berolini mense Decembri a. MDCCCLXXXII.

**H. ROEHL.**

---

## CLIVUS CAPITOLINUS.

Ein Beitrag zur Topographie der Stadt Rom.

Wer im verflossenen Sommer sich in Rom aufhielt, konnte Zeuge davon sein, wie der für die Interessen der Römischen Topographie ausserordentlich thätige Minister Baccelli das letzte Hinderniss zu beseitigen unternahm, welches einer einheitlichen Betrachtung des Forums im Wege stand. Der grosse Fahrweg, welcher zwischen Senatoren- und Conservatorenpalast auf dem Capitol beginnend sich längs des antiken Tabularium zum Forum hinabsenkte, dann um den Saturntempel sich herumwindend theils auf breitem Erddamme, theils auf künstlichen Untermauerungen über das Forum ging, der namentlich als Verbindung zwischen der Via della Consolazione und der Via Bonella eine nicht unwichtige Verkehrsader des modernen Rom bildete, wurde, soweit er das Forum verdeckte, abgetragen. Die Ausgrabungen, die am 17 Juli begannen, wurden an allen Punkten des Weges mit solchem Eifer eröffnet, dass man entgegen den nicht ungegründeten Befürchtungen der Römer wohl die Hoffnung hegen durfte, nicht nur der das Forum durchschneidende Damm, sondern auch die vom Capitol hinabführende Salita, die vorläufig wenigstens unbrauchbar geworden war, würde abgetragen werden. Indessen ist diese Hoffnung für diesmal und, wie man sich nicht verhehlen darf, für lange Zeit zunichte geworden. Die Rücksicht auf die Anwohner und auf den ungehinderten Verkehr erforderte ihre Erhaltung. Es ist, wie man hört, beschlossen worden, die abgebrochene Strasse und die gestörte Communication über das Forum durch ein eisernes Brückenwerk wiederherzustellen.

Für die Römische Topographie wäre eine, wenn auch nur zeitweilige Abtragung dieser Salita von nicht geringer Wichtigkeit gewesen. Unter ihrem Erdwalle verschwindet, bis jetzt ein Rätsel für die Forschung, der Clivus Capitolinus, d. h. der Fahrweg, der als Fortsetzung der zwischen Basilica Julia und den Rostra endi-

genden Sacra via den Capitolinischen Hügel erklomm. Ausgegraben ist von dieser für die Topographie des Capitols so bedeutsamen Strasse nur der erste Anfang am Saturntempel; jedoch gehört wenigstens die Constatirung und Identificirung dieses Stückes zu den sicherer Ergebnissen der topographischen Forschung. Für die Bestimmung der Fortsetzung bietet sich ein Stück antiken Pflasters dar, welches neben dem jetzigen Eingange des Tabulariums in der Ebene des modernen Weges liegt. Leider ist damit aber an und für sich sehr wenig anzufangen. Denn die ganz oberflächliche Fügung dieses Pflasters ist so grundverschieden von der vortrefflichen Fügung der Lavasteine am Saturntempel, dass an eine Zusammengehörigkeit beider Reste zu einer und derselben Pflasterung schwerlich zu denken ist. Damit aber schwindet auch die Möglichkeit, sie ohne weitere Beweisgründe als Theile einer und derselben Strasse zu betrachten.

Es würde um die Bestimmung des Clivus Capitolinus gut stehen, wenn man mit gleicher Sicherheit wie den Anfang, so auch den Endpunkt nachweisen könnte. Aber hier schweigt der klassische Boden des Capitols. Eine dicke Schuttdecke und eine Menge moderner Bauten bannen ihn wohl für immer vom Sonnenlicht, und nur gelegentlich bei zufälligen Neu- und Umbauten fährt der Spaten einmal in die Tiefe, ohne indess bis jetzt für die Bestimmung des Clivus etwas an den Tag gefördert zu haben. Kein Wunder, dass sich über die erste eine zweite Decke der verschiedenartigsten Erörterungen den Lauf dieser Strasse betreffend gelegt hat, deren Resultate zum Theil nicht unwahrscheinlich klingen, die aber in der Methode sich durchaus vergriffen, indem sie über ein subjectives Fürwahrhalten nicht hinauskamen, überhaupt aber die Bestimmung des Weges viel zu nebensächlich, etwa als Anhang zur Bestimmung des Capitolinischen Tempels behandeln und gewöhnlich in dem Satze gipfeln, dass, wenn der Tempel da und da gelegen hat, der Clivus so und so gegangen sein müsse. Damit mag der Phantasie, dieser Hauptfeindin aller Topographie, trefflich gedient sein; ein allgemein anerkanntes oder annehmbares Resultat ist dadurch nicht erreicht worden.

Es war nun von vornherein meine Absicht, auf die lange Kette von Erörterungen über das Capitol nur im Laufe der eigenen Darstellung gelegentlich einzugehen: indessen erforderte das inzwischen erfolgte Erscheinen der beiden ersten Hefte der zweiten Abtheilung

des ersten Bandes der H. Jordanschen Topographie, die das Capitol behandeln, eine Aenderung dieses Planes. Die abschliessende Arbeit eines Mannes, der sich der schwierigen Aufgabe unterzogen hat, in einer Zeit, die für abschliessende Darstellungen in der Römischen Topographie nicht gerade günstig ist, die Summe der gewonnenen Resultate zu ziehen, musste nothwendig zum Ausgangspunkt auch dieser Untersuchung werden, zumal wir bei der Frage nach dem Lauf des Clivus Capitolinus auch zu den übrigen Fragen über das Capitol, namentlich aber zu der Frage über die Lage des Jupitertempels Stellung nehmen mussten.

Nachdem die bekannte, durch Nardini im 17. Jahrhundert geschaffene Streitfrage, ob der Jupitertempel auf der nördlichen oder südlichen Kuppe des Capitolinischen Hügels gelegen habe, durch sorgfältiges Abwägen der über ihn und seine Geschicks handelnden Stellen aus Alterthum und Mittelalter sich soweit geklärt hatte, dass vorurtheilsfrei und mit der Oertlichkeit bekannter Forscher nicht mehr im Zweifel darüber waren, dass alle Wahrscheinlichkeit für die südliche Kuppe spräche; dass also die bedeutenden Reste von uralten Peperinquadern, die im Garten des Palazzo Caffarelli sichtbar über dem heutigen Boden hervorragen, zu diesem Tempel gehören dürften, — haben die im Laufe des letzten Jahrzehnt veranstalteten Ausgrabungen in der That ergeben, dass dieser Palast auf den Ruinen eines ungeheuren Tempels steht. Schon 1865 gelang es Pietro Rosa, die westliche Grenze vom Unterbau desselben im Garten des Palastes zu entdecken; er irrt aber, indem er diese Reste, auf die allein sich die damalige Ausgrabung erstreckte, für ein Ganzes hielt und sie für einen nach Westen orientirten Tempel erklärte. Dem ausgezeichneten Römischen Topographen Rudolf Lanciani war es vorbehalten, die Form des Tempels zu bestimmen. Auf dem an den Palazzo Caffarelli anstossenden Hofe des Conservatorenpalastes wurde nämlich im Jahre 1876 bei den Fundamentirungsarbeiten für das Museum eine Art aufgedeckt, die durch Material und Schichtungsweise der Blöcke sich als zugehörig zu den im Garten des Palazzo Caffarelli gefundenen Resten auswies. Lanciani erkannte in ihr die östliche Mauerflucht des Tempelstylobaten und vermochte nunmehr definitiv die Breite des Tempels auf 51 m so wie seine Orientirung auf  $24^{\circ}$  östlicher Abweichung vom Meridian zu bestimmen. Der so ge-

bene Anstoss wirkte weiter, und da fast gleichzeitig ein bedeutender Bau auf dem Terrain der deutschen Botschaft stattfand, so nügten sich alle Beteiligten, die günstige Gelegenheit zu umfassenden Nachforschungen nicht vorüber gehen zu lassen. Das Resultat war zunächst eine vollkommene Bestätigung der Lanzianischen Entdeckungen, sodann fand man nun auch die südliche Mauerflucht des Stylobaten. Weitere Nachgrabungen im Norden des Palastes brachten auch hier noch Reste uralter Quadermauern in Vorschein, die nach Osten und Süden die Fortsetzung des benannten, unmittelbar über der abgeschrägten Felswand von Tor Specchi sichtbaren Mauerrestes zu sein schienen.

So war es also gelungen, auf der Höhe Caffarelli die Reste des Tempels aufzudecken, der alle bekannten römischen an Grösse und Übertraf, und Lanziani trug kein Bedenken, ihn für den Capitolinischen Jupitertempel zu erklären. Mit Recht wies er gegenüber diesen glänzenden Entdeckungen auf die erfolglosen Ausgrabungen auf der entgegengesetzten Höhe von Araceli hin, mit Acht auf die Form und Schichtung der Blöcke, auf das Material, was vom Capitol selbst gebrochen, überhaupt auf die Ähnlichkeit dieser Reste mit den Bauten der Königszeit. Ihm schlossen sich le Sachverständigen an, und das um so lieber, als es sich hier nicht um eine neue überraschende Entdeckung handelte, sondern um die endliche, glückliche Bestätigung einer seit langer Zeit von den ersten Kennern der Römischen Topographie verfochtenen Ansicht. H. Jordan nun, dessen lebhafte Theilnahme nicht zum ringsten Theil die umfassenden Ausgrabungen auf dem Terrain der deutschen Botschaft zu verdanken sind, hat in den oben genannten neu erschienenen Heften seiner Topographie es sich zur Aufgabe gemacht, die grossartigen Entdeckungen der Architekten mit den Forderungen der philologischen Wissenschaft in Einklang bringen.

Es ist nämlich ein eigenthümliches Verhängniß, dass nun, chdem man die Reste des Tempels aufgedeckt hat, diese Reste mit dem wichtigsten Prüfstein, den wir für ihre Identificirung besitzen, nämlich mit der bekannten Beschreibung desselben bei Onysius nicht recht stimmen wollen. Dieser sagt IV 61: ἐποιήθη ἐπὶ κρηπίδος ὑψηλῆς βεβηκάς, ὀκτάπλευρος τὴν περιοδον, ακοσίων ποδῶν ἔγγιστα τὴν πλευρὰν ἔχων ἐκάστην· ὀλίγον τι τὸ διαλλάττον εὔροι τις ἀν τῆς ὑπεροχῆς τοῦ μίκους

*παρὰ τὸ πλάτος οὐδὲ' ὅλων πεντεκαίδεκα ποδῶν.* ἐπὶ γῆς  
*τοὺς αὐτοῖς θεμελίους ὁ μετὰ τὴν ἔμπρησιν οἰκοδομηθεὶς μετέ-*  
*τοὺς πατέρας ἡμῶν ἴδρυθη.* — Die Zuverlässigkeit des Dionysius  
 ist nicht anzusechten. Seine Beschreibung des Servianischen Walls,  
 die wir ja genau controliren können, ist im Ganzen so schlecht,  
 dass Jordan Top. I S. 43 sie auf urkundliches Material zurück-  
 führen durfte; und wenn man auch an unserer Stelle etwa an das  
 acht Plethren als einer offenbar runden Summe, aus der über  
 200 Fuss der einzelnen Seiten durch Division gewonnen sind,  
 Anstoss nehmen wollte, so sind doch die Worte: ‘*ὅλην δὲ τὸν*  
*τὸ διαλάττον εὔροι τις ἀν τῆς ὑπεροχῆς τοῦ μήκους ποτε*  
*τὸ πλάτος οὐδὲ' ὅλων πεντεκαίδεκα ποδῶν'* nur auf eine ge-  
 naue Kenntniss des Bauwerkes selbst zurückzuführen und führen  
 um so schwerer ins Gewicht, als sie auf die charakteristische, von  
 dem gewöhnlichen Toskanischen Schema abweichende fast qua-  
 dratische Form des Bauwerkes aufmerksam machen (vgl. Abhandlung  
 Mittelitalien S. 221). Die Ausgrabungen haben nun ergeben, dass  
 die einzige wirklich constatirbare Dimension des Stylobaten, nämlich  
 die Ausdehnung von Osten nach Westen 51 m beträgt, während  
 ein Plethron = 30,83 m ist, also die Frontseite von zwei Plethra  
 vermindert um die Hälfte von 15 Fuss (192½ Fuss) 59 m be-  
 trägt. Es ergiebt sich also eine Differenz zwischen Dionysius und  
 dem Ausgrabungsbefund von 8 m; sie würde auf die vier Seiten  
 32 m, also mehr als ein Plethron betragen.

Diese Differenz zu erklären, musste eine Hauptaufgabe Jordans  
 sein. Er griff, um sie ganz aus der Welt zu schaffen, zu einem  
 höchst unglücklichen Auskunftsmittel. Wie oben nämlich erwähnt,  
 haben sich nördlich vom Palazzo Caffarelli zunächst dem Hügel-  
 rande Mauerreste gefunden, die in Material und Schichtungsweise  
 mit den übrigen Resten des Tempels übereinstimmen. Jordan hielt  
 diese Reste für Theile des Tempels und misst dessen Westseite  
 von der Südwestecke im Garten Caffarelli bis hart an den Hügel-  
 rand. Diese Entfernung beträgt 74 m. Er construirt demnach  
 einen Tempelstylobaten von  $74 \times 51$  m. Nach dieser Messung be-  
 trägt die Summe der vier Seiten 250 m, während die acht Plethra  
 des Dionysius = 246,6 m sind. Diese Uebereinstimmung hält e  
 für so durchschlagend, dass er allein damit die Identität der Ruine  
 mit der Beschreibung des Dionysius für erwiesen erachtet. Aber  
 Jordan irrt. Zunächst sind die Trümmerreste am nördlichen Ab-

g so unbestimmter Natur, dass man darauf keinen Schluss en kann. Der Architekt Schupmann, dem wir ihre Beschreibung verdanken, sagt von dem Hauptrest über Tor de' Specchi, in der Fluchlinie der Westseite des Tempelstylobaten liegt, *sei senza nessuna linea diretta reconoscibile* (*Ann. dell' inst.* 1876 L 48 ff.). Jordan aber fügt selbst, ohne daran zu denken, dass doch im Interesse seiner Annahme wenigstens an diesen 'aufwend' stimmenden 250 m festhalten müsse, *Top. I 2 S. 74* hinzu: 'Tiefe des Baues könnte höchstens noch grösser angesetzt den, denn die nördlichsten Quaderreste liegen unmittelbar über Felsabsturz'. Er nimmt also sogar die Möglichkeit an, dass noch Theile des Tempels hinabgestürzt sind. Dadurch aber ist der Umfang von 250 m zu einem ganz illusorischen. Aber Ansetzung dieser Zahl ist auch falsch, denn die Maasse des nysius sind sicher nicht an dem Tuffkern, sondern an dem mit der Bekleidung versehenen Unterbau genommen, die wohl nicht bedeutend war.<sup>1)</sup> Auch dadurch würde sich der Umfang des Jordan construirten Tempels wesentlich erhöhen. Kurz, diese Vereinstimmung muss als eine von den ganz zufälligen betrachtet den, die für ernsthafte topographische Betrachtung ebenso geringlich wie werthlos sind. Und was hilft Jordan diese Annahme? Wrend er die, wie jeder zugeben wird, nur ungefähre Angabe Umfanges in einer zweifelhaften Combination wiederfindet, muss erklären, dass die genaue<sup>2)</sup> Angabe der Differenz der Seiten ht ganz 15 Fuss' auf Schwierigkeiten führt, die 'vollständig zu n' er weder verpflichtet, noch im Stande ist'. Ich will dem it widersprechen; aber er hat doch wenigstens die Verpflichtung, seine Leser nicht durch einen doppelten Rechenfehler über Unterschied zwischen seinem und dem Dionysischen Tempel täuschen. Er sagt nämlich, von seinem Tempel redend, S. 74: 'Verhältniss der Seiten ist demnach das von rund 5 : 7, während nach der antiken Beschreibung es 5 : 6 gewesen sein, das hteck sich also dem nach dem Tuskischen Tempelschema vorzusetzenden Quadrat mehr genähert haben würde'. Der Satz voller Irrthümer. Denn die Annäherungswerte für 51 und 74

1) Jordan selbst hält es a. O. S. 74 für möglich, dass es eine doppelte, Travertin und aus Marmor gewesen sei, wobei aber zu bemerken ist, der Tempel des Catulus jedenfalls keine Marmorbekleidung hatte.

2) Jordan sagt a. O. S. 73: 'anscheinend genauere'.

sind 50 und 75, d. h. 2 : 3, die Seiten des Dionysischen Tempels aber betragen 192,5 und 207,5 Fuss, Zahlen, die sich nicht wie 5 : 6, sondern wie 13 : 14 verhalten; ferner sagt Dionysius nicht, dass der Tempel sich dem Quadrat genähert habe, sondern dass er ganz unmerklich vom Quadrat abgewichen sei. Mit einer derartig bestimmten Angabe kann aber nun und nimmermehr ein Tempel identifiziert werden, dessen Seiten sich wie 2 : 3 verhalten. Es kommt dazu die ganze innere Unwahrscheinlichkeit, dass man einen Tempel, der drei Zellen nebeneinander und ausserdem noch Säulenflügel hatte, abweichend von dem Tuskischen Tempelschema in Form eines länglichen Rechteckes soll gebaut haben; ferner die Nothwendigkeit, in die Jordan sich versetzt sieht, zu Gunsten seiner Hypothese einen ganz ungeheuren Absturz des Hügelrandes anzunehmen. Denn wie wir aus Plinius wissen, konnte der Tempel umfahren werden. Es müsste also, wenn der Tempel selbst bis an den heutigen Hügelrand reichte, hinter der Nordwestecke bei Tor de' Specchi die ganze Area Capitolina in die Tiefe gestürzt sein, 'eine Annahme, der — wie Jordan meint — nichts im Wege zu stehen scheint'. Aber er irrt. Gerade der Felsen unter der vermeintlichen Tempelecke trägt die deutlichen Spuren künstlicher Glättung, die wir als charakteristisches Merkmal der servianischen Befestigung kennen und zeigt dadurch unwiderleglich, dass hier seit dem Alterthum die Grenze des Berges sich nicht verrückt hat.<sup>1)</sup> Damit dürfte sich denn wohl die vermeintliche Tempel-

1) Jordans Beweismethode ist seltsam. Während es doch einleuchtet, dass mit der Bejahung oder Verneinung der Frage, ob der Fels unter Tor de' Specchi künstliche Glättung zeigt, seine Ansicht von der Gestalt des Tempels steht oder fällt, führt er diesen Felsen S. 127 als das hauptsächlichste Beispiel aus dem Alterthum für die zum Zweck der Befestigung künstlich geschaffene Glättung auf, freilich mit der Bemerkung, dass der Zweifel, ob nicht vielleicht nach einem der häufigen(?) Bergrutsche erst in späterer Zeit die Kunst des Steinmetzen hier zur Anwendung gekommen ist, durch die a. O. geltend gemachten Thatsachen begründet werden kann'. Mit den Thatsachen meint er aber seine Ansicht von der Gestalt des Tempels. — Ich kann bei der Gelegenheit nicht unterlassen, auf den eigeathümlichen Gebrauch des Wortes Thatsache bei Jordan aufmerksam zu machen. Hier nur ein Beispiel. Top. I S. 274 vermuthet Jordan, dass der *vicus Tusci* seinen Namen von den etrusischen Bauleuten habe, die von den Tarquinien zum Bau des Tempels nach Rom gezogen seien und sich hier in der Nähe des Bauplatzes angesiedelt haben; eine Vermuthung, die wenig wahrscheinlich klingt, aber selbst im besten Falle nicht mehr Werth hat als jede andere.

cke als ein Stück der auf dem abgeschrägten Felsen aufliegenden Brustwehr des Hügels, oder besser als der hier die Brustwehr ersetzen den Umfassungsmauer der Capitolinischen Area ausweisen.

Ist nun also nicht zu bezweifeln, dass wir an der Angabe des Dionysius, 'dass der Capitolinische Tempel nur unmerklich vom Quadrat abgewichen sei', festhalten müssen, so dürfen wir uns doch nicht verhehlen, dass in seinen Angaben in der That Ungefähres und Genaues vereint sind. Die Angabe von acht Plethren ist ein ungefährer Schätzungswert. Dionysius liefert uns selbst dafür die Analogie. Auch vom Servianischen Wall sagt er in ungefährer Schätzung, er sei  $\varepsilon\pi\tau\alpha\ \mu\acute{a}li\sigma\tau\alpha\ \varepsilon\pi\iota\ \mu\acute{a}\chi\varsigma\ \sigma\tau\alpha\delta\iota\omega\tau$ ; eine Messung aber ergibt mehr als  $7\frac{1}{2}$  Stadien.<sup>1)</sup> Wir sind daher berechtigt, ja verpflichtet, dem greifbaren Resultat der Ausgrabungen gegenüber zu constatiren, dass der Umsang des Tempels nicht acht, sondern wenig mehr als sieben Plethren (etwa  $7,20 = 221,98$  m) betragen hat. Darnach würden die grösseren Seiten  $57,75$  m, die kleineren (Differenz  $14,6$  Fuss =  $4,51$  m)  $53,24$  m betragen haben. Dies aber weicht von der constatirten Dimension des Unterbaues von Osten nach Westen ( $51$  m) um nur  $2$  m ab, und soviel muss es abweichen, um Raum zu lassen für die gewiss sehr stattliche Verkleidung des Fundamentes.

---

Der Jupitertempel stand, wie mehrfach bezeugt, auf einer ihn als Hof umgebenden Area. Von Catulus z. B. heisst es, dass er bei seinem Neubau des Capitolinischen Tempels die Area Capitolina habe niedriger legen wollen, und Caligula fasst den Plan, sich

---

unbewiesene Vermuthung. Diese Vermuthung nun erscheint Top. I 2 S. 9 plötzlich als Thatsache. Es heisst dort: 'diese Ueberlieferung — nämlich vom tarquinischen Ursprung des Tempels — ist nicht allein an sich glaubwürdig, sondern wird auch durch Thatsachen gestützt, die von ihr völlig unabhängig sind. Nicht allein haben, wie bereits hervorgehoben wurde (I 1 S. 273 f.), der Name der 'Tuskerasse' .... die Erinnerung an die bei dem Bau beteiligten tuskischen Bauleute bewahrt, sondern etc....' Ist das correct?

1) Dass man es mit solchen Angaben nicht genau nahm, zeigt u. A. das Beispiel des Strabo, der die Länge des Walles auf sechs Stadien abschätzt, was Jordan, wohl unrichtig, als Schätzung der kürzesten Entfernung beider Endpunkte interpretirt. Ich wüsste wenigstens nicht, wie Strabo eine solche Schätzung hätte anstellen sollen in einer Zeit, wo die Häuser sich schon von beiden Seiten dicht an den Wall heranschoben, oder welchen Zweck sie haben könnte.

auf der Area Capitolina ein Haus zu bauen, um Juppiter benachbart zu wohnen. Diese Area war rings umschlossen von hoher Mauer, die Mauer selbst inwendig, wie aus Tac. *hist.* III 71 erheilt, mit einer Porticus verkleidet.

Lanciani constatirte im Jahre 1876, dass etwa 40 m vom Ostrand des Tempels eine Mauer parallel mit diesem lief und glaubte in ihr die östliche Substructionsmauer der Area Capitolina entdeckt zu haben. Indessen scheint gerade an dieser Seite eine viel engere Begrenzung der Area bezeugt zu sein. Bei dem Sturm der Vitellianer auf den Tempel bei Tacitus *hist.* III 71 heisst es nämlich, dass die Stürmenden nach vergeblichem Versuche, auf dem Clivus Capitolinus vorzudringen *diversos Capitolii aditus invadunt iuxta lucum asyli, et qua Tarpeia rupes centum gradibus aditur. improvisa ultraque vis. propior atque acrior per asylum inguebat. nec sisti poterant scandentes per coniuncta aedificia, quae ut in multa pace in altum edita solum Capitolii aequabant.* hic ambigitur, ignem tectis oppugnatores iniecerint an obessi, quae crux prior fama, ut nitentes ac progressos depellerent. *inde lapsus ignis in porticus adpositas aedibus; mox sustinentes fastigium aquilae vetere ligno traxerunt flammam alueruntque. sic Capitolium . . . conflagravit.* Jordan beurtheilt dies richtig: 'Mag nun', schreibt er Top. I 2 S. 37 Anm. 36, 'zu schreiben sein *aedi*, oder *aedes* die brennenden Häuser bedeuten'), die Porticus wird man immer auf dieser Seite des Asyle unmittelbar beim Tempel suchen müssen . . . Uebrigens haben die Ausgrabungen des Capitols von Vesontio ergeben, dass der Hof im Innern mit Portiken umgeben war.' Leider nimmt er nur nachher bei der Construirung der Area darauf keine Rücksicht. Er bestimmt den Umfang derselben folgendermassen. Ausgehend von der durch Lanciani entdeckten Mauer, die er für die Ostgrenze der Area hält, nimmt er die gleiche Ausdehnung von 40 m auch westlich vom Tempel an, womit er bis an den äussersten Hügelrand kommt. Hinter dem Tempel muss er wohl oder übel ebenfalls einen kleinen Streifen annehmen; für die Frontseite stellt er die Rechnung auf, dass vor der Südfront zunächst die Treppe mit 6 m Tiefe gelegen habe. 'Demnach würde', fährt er fort, 'die Area,

---

1) *Aedibus* ist wohl der Tempel, wie Tac. *hist.* IV 53: *altitudo aedibus adiecta* von demselben Tempel.

'nn sie vor dem Tempel ebenso breit war, wie zu den Seiten sselben, vor der Treppe noch einen Raum von etwa 25 m Tiefe habt haben.' Ob hier ein Druck- oder Rechenfehler vorliegt — jedenfalls muss es heissen 34 m, denn es soll doch, die Treppe geschlossen, die Summe von 40 m herauskommen.

In der Construirung dieser Area glaubt nun Jordan den schlüssel zur Topographie des ganzen Hügels gefunden zu haben. argumentirt a. O. S. 35 ff. folgendermassen: 'der Jupitertempel issst in der technischen Sprache *aedes Iovis maximi* ... Haus und Hof führen technisch den gemeinsamen Namen *Capitolum* .... Niemals verliert dieser Ausdruck in der technischen Sprache der Staatskunden die Schärfe seiner an der umlichen Begrenztheit haftenden begrifflichen Bedeutung') bis zu dem Grade, dass Capitolium einen beliegen dem Tempelbezirk benachbarten Theil des capitolinischen Hügels bedeuten konnte.... Gerade so gut wie uns die Bezeichnung 'am Markt' in den Staatskunden die Gewissheit giebt, dass e Tempel, die sie führen, in der That am Markt im technischen Sinne standen, gerade so gut bezeugt die Bezeichnung 'am' oder 'n Capitol') in diesen Urkunden, dass die Tempel, die so genannt werden, auf dem Tempelhof selber standen oder an ihn unmittelbar anstiessen.'

Hatte Jordan die letzten Worte weggelassen, so hätte man trotz des gänzlich verunglückten Vergleiches der durch Mauern und Säulenhallen festumgrenzten, festumschlossenen und sich höher das angrenzende Terrain erhebenden Tempelarea mit dem Markte, der Gestalt und Begrenzung durch die ihn umgebenden Gebäude empfängt, doch erkannt, was er will, dass nämlich alle Tempel etc., die urkundlich als *in Capitolio* befindlich bezeichnet werden, auf der Area gestanden haben; und damit wäre denn doch ein bestimmtes Princip ausgesprochen, welches bewiesen von äußerordentlichem Werthe für die Topographie wäre. Der Zusatz: 'oder sie stiessen unmittelbar an ihn an' wirft alles über en Haufen, und man begreift nicht, weshalb Jordan die Schärfe der räumlichen Begrenztheit so hervorhebt, um sie unmittelbar

---

1) Das Wort 'Bedeutung' habe ich mir erlaubt einzusetzen; dies oder ein ähnliches muss im Text bei Jordan ausgefallen sein.

2) Beides sollen Uebersetzungen von *in Capitolio* sein.

darauf selbst zu verletzen. Aber nicht einmal dabei bleibt er stehen. Nachdem er in langer Reihe die Tempel etc. aufgezählt hat, die in *Capitolio* erwähnt werden, misst er S. 76 den Flächeninhalt der von ihm construirten Area. Sie beträgt 9000 □m; dies kommt ihm sehr klein vor, und er erklärt nunmehr: 'Hiernach wird es nicht wahrscheinlich erscheinen, dass die Tempel, welche auf oder am Capitolium erwähnt werden, auf der Capitolineischen Area gelegen haben, vielmehr werden sie an dieselbe anstossend zu denken sein'. Von Beweisen für diese Behauptungen ist natürlich und kann auch nicht die Rede sein. Denn beim geringsten Versuche, das was er sagt, zu beweisen, hätte Jordan klar werden müssen, in welchen Widersprüchen er sich bewegt. Wir können deshalb auch von einem Eingehen auf seine Ansicht absehen. Die Sache selbst indessen fordert eine ernsthafte Würdigung, als ihr Jordan hat angedeihen lassen.

Es handelt sich um die für die Construirung der Capitolineischen Area allerdings sehr wichtige Frage, ob alle die Heiligtümer etc., die als in *Capitolio* liegend bezeichnet werden, darum auch auf der Area des Jupitertempels gelegen haben müssen. Wirklich und ausdrücklich bezeugt ist dies von einigen Statuen. Es heisst Sueton. *Calig.* 34: *statuas virorum illustrium ab Augusto ex Capitolina area propter angustias in campum Martium contulatas . . . subvertit*; ferner von einem *modicum sacellum Iovis Conservatoris*, welches Domitian zum Andenken an seine wunderbare Rettung im Bürgerkriege *disiecto aeditui contubernio* am Eingange der Area erbaute. Von allen übrigen Heiligtümern heisst es stets nur in *Capitolio*. Der Ausdruck aber ist derartig mehrdeutig, dass man kein Recht hat, ihn ohne Weiteres für eine Bedeutung in Anspruch zu nehmen. Es wird damit zunächst sicher bezeichnet die ganze südliche Kuppe des Capitolineischen Hügels. Z. B. Liv. XXXV 21: *saxum ingens . . . in vicum Ingerium ex Capitolio procidit et multos oppressit*. Liv. V 50: *ludi Capitolini fierent . . . collegiumque ad eam rem M. Furius dictator constitueret ex iis, qui in Capitolio atque arce habitarent*. Ferner wird sicher so genannt der Tempel selbst an zahlreichen Stellen römischer und griechischer Schriftsteller, wie z. B. Tac. *hist.* III 71: *Capitolium clavis foribus conflagravit*. Offenbar war *Capitolium* ursprünglich der Name des Hügels, er ging dann speciell auf den wichtigsten Punkt desselben, den Jupitertempel, über. Wir haben

dazu eine vortreffliche Analogie aus der hellsten Zeit der Römischen Geschichte — am Palatin. Auch der Name *Palatum* haftet ursprünglich an der nordwestlichen Erhebung des Berges. Als dann Augustus als erster Princeps auf dem Palatium seinen Herrschaftssitz baute, ging der Name des Hügels auf das Gebäude über und mit überraschender Schnelligkeit wird *Palatum* Bezeichnung der kaiserlichen Residenz. — Endlich wird *Capitolium*, wie es scheint, auch für die *Area Capitolina* gebraucht, obgleich die meisten der gewöhnlich dafür angeführten Stellen nur prekäre Beweiskraft haben, wie z. B. Liv. XL 52: *eodem exemplo tabula in aede Iovis in Capitolo supra valvas fixa est*, was sich ebenso gut auf den Berg beziehen kann. Indessen scheint doch die Vergleichung von Liv. XXV 3, wo Comitien auf der *area Capitolii* abgehalten werden, mit Liv. XXXIV 53 und anderen Stellen desselben Schriftstellers, wo sie in *Capitolo* stattfinden, die Annahme zu rechtfertigen, dass *Capitolium* auch gleichbedeutend mit *area Capitolii* gebraucht wurde.

Bei diesem notorischen Schwanken der Bedeutung ist es um so auffallender, dass Jordan gar nicht auf den Gedanken gekommen ist, die von ihm zusammengestellten recht zahlreichen Nachrichten über die in *Capitolo* befindlichen Tempel der Reihe nach darauf hin durchzugehen und zu prüfen, ob denn unter ihnen keine sind, von denen man nachweisen kann, dass sie auf der *area Capitolina* gestanden haben müssen, keine, von denen man beweisen kann, dass sie nicht auf derselben gestanden haben können. Er hätte auf diese Weise mit Leichtigkeit zu sicheren Ergebnissen kommen können. Denn wenn auch nur von einem einzigen der in *Capitolo* genannten Tempel nachgewiesen wird, dass er nicht auf der *area Capitolina* gestanden haben kann, so ist dies ein vollgültiger Beweis, dass man kein Recht hat, Tempel etc., die in *Capitolo* liegen, allein dieser Bezeichnung wegen auf die *area Capitolina* zu verlegen. Es lässt sich nun in der That dies von einer ganzen Anzahl von Denkmälern nachweisen, in erster Linie von dem wichtigsten aller Tempel des Capitols nach dem Jupitertempel, dem der Fides. Für seine Lage außerhalb der *area Capitolina* ist entscheidend die bekannte Erzählung bei Appian b. c. I 16 von der Katastrophe des Ti. Gracchus. Gracchus, zum Aeussersten entschlossen, nimmt mit den Seinen den Jupitertempel und die *area Capitolina* ein (*τοῦ Καπιτωλίου τὸν*

*νεών . . . καὶ τὰ μέσα τῆς ἐκκλησίας*). Da er bei den Tribunes und den Anhängern der Optimaten mit seiner Bewerbung um das Tribunat abermals Widerstand findet, giebt er das verabredete Zeichen. Darauf entsteht ein furchtbare Getümmel und Handgemenge, die Gegner des Gracchus eilen in voller Auflösung davon, voller Angst schliessen die Priester die Thore des Tempels, die Anhänger des Gracchus aber bleiben Herren des Platzes, nämlich der Area vor dem Tempel. Zu derselben Zeit versammelt sich der Senat im Tempel der Fides (*γυγνομένων δὲ τούτων η̄ βουλὴ συνῆλθεν ἐς τὸ τῆς Πίστεως ἱερόν*; dies konnte natürlich nicht auf der *area Capitolina* geschehen, die eben erst noch von den Anhängern des Senats hatte geräumt werden müssen). Es wird dann die Verhandlung erzählt und das bekannte Auftreten des zu gewaltsamem Einschreiten mahnenden Nasica. Als sie zum Beschluss gekommen waren, eilten sie zum Capitolum empor (*ἐς τὸ Καπιτώλιον ἀνήσταντο*), der Pontifex maximus Nasica allen voran (*ξένηρχε τῆς δόσοῦ*). Als er aber zum Heiligthum emporgekommen war (*ἀνελθόντι δὲ ἐς τὸ ἱερόν*), machte ihm zuerst alles Platz *ώς κατ' ἀξιωσεν ἀνθραί ἀριστῶ* und weil sie sahen, dass der ganze Senat ihm folgte. Die Angreifer aber rücken unaufhaltsam vor. Es entspinnt sich jenes Handgemenge, in welchem Gracchus bis an den Tempel zurückgedrängt wird und dort bei den Bildsäulen der Könige seinen Tod findet. — Es bedarf keines Wortes der Erörterung, dass in dieser klaren und sachkundigen Darstellung fast jedes einzelne Wort beweist, dass der Fidestempel ausserhalb der *area Capitolina* gelegen haben muss.<sup>1)</sup>

Das wenige nun, was wir von der Area selbst wissen, spricht nicht gerade für eine grosse Anhäufung von Tempeln auf derselben. Wenn Augustus, um der grossen Enge der Area zu steuern, Statuen von ihr auf das Marsfeld bringen lässt, so werden doch weder er, noch seine Nachfolger auf ihr grosse Tempel errichtet haben! Namentlich aber beziehe ich mich auf die bekannte Stelle

---

1) Andere Beweise, wie z. B. vom Tempel des Juppiter Feretrius, von dem es ausdrücklich heisst: *Ἐτι σώζεται τὸ ἀρχαῖον ἱερός*, nämlich aus der Zeit des Romulus, den man also doch nicht auf der von den Tarquinien geschaffenen Area Capitolina suchen darf, übergehe ich hier, wo es genügt, zur Beantwortung der principiellen Frage ein Beispiel behandelt zu haben.

bei Gellius II 10: *Servius Sulpicius, iuris civilis auctor, vir bene litteratus, scripsit ad M. Varronem rogavitque, ut rescriberet, quid significaret verbum, quod in censorii libris scriptum esset. Id erat verbum 'favisae Capitolinae'. Varro rescripsit in memoria sibi esse, quod Q. Catulus, curator restituendi Capitolii, dixisset voluisse se aream Capitolinam deprimere, ut pluribus gradibus in aedem concenderetur suggestusque pro fastigii magnitudine altior fieret, sed facere id non quisse, quoniam 'favisae' impeditissent. id esse cellas quasdam et cisternas, quae in area sub terra essent, ubi reponi solerent signa vetera, quae ex eo templo collapsa essent et alia . . . .* Ist es glaublich, dass Catulus hätte auf den Gedanken kommen können, die Area tiefer zu legen, wenn auf derselben irgend welche bedeutenderen Tempel gestanden hätten?<sup>1)</sup> Man sieht vielmehr daraus, dass sie nur von mühelos zu beseitigenden und leicht wieder aufzustellenden Dingen, wie Statuen und Altären, eingenommen war. Ueberdies ist es einleuchtend, dass derselbe Grund, der die Niedrigerrlegung der Area hinderte, nämlich die unter dem Boden sich hinziehenden Favisae, auch ihre Bebauung hindern musste.<sup>2)</sup>

Wir dürften demnach der Wahrheit am nächsten kommen,

1) Vgl. Preller gesammelte Aufsätze S. 512.

2) Jordan hat diese für die Beschaffenheit der Area Capitolina so wichtige Stelle nicht gebührend gewürdigt; ja er ist nicht einmal in ihrem Sinn geügend eingedrungen. Er kann nämlich absolut nicht einsehen, warum Catulus den Unterbau des Tempels, wenn er ihm zu niedrig schien, nicht einfach höher baute. In dem Aufsatz *Annali* 1876 p. 145 ff., wo er zuerst davon handelt, ist er der Ansicht, bedeutende Reste des Oberbaus und des Pavimentes hätten ihn an der Erhöhung des Unterbaues gehindert. Top. I 2 S. 80 verwirft er diese Auskunft, da heisst es: 'Es folgt daraus, dass der alte Stylobat noch aufrecht stand und aus irgend welchen Gründen nicht nach oben erhöht werden sollte, was ja an sich leicht möglich gewesen wäre, dass es vielmehr nur gestattet gewesen wäre, seine . . . Mauern durch Abtragen der Area unten frei zu legen'. — Es wird öfter ausdrücklich hervorgehoben, dass die Regionen des Unterbaus nicht verändert werden durften; hätte also das Gleiche von seiner Höhe gegolten, so wäre es sicher gleichzeitig überliefert worden. Wo aber hat man je davon gehört, dass die Höhe eines Unterbaues irgend welchen Beschränkungen unterworfen worden sei? Jordan sieht das einfachste nicht: Catulus konnte den Unterbau nicht erhöhen, weil, wie aus den Worten *pro fastigii magnitudine* hervorgeht, der Tempel schon fertig war, als sich das Missverhältniss zwischen Unter- und Oberbau herausstellte.

wenn wir, im Anschluss an die oben besprochene von Tac. hist. III 71 gegebene Andeutung über die enge Umgrenzung des Tempelgebietes, die *area Capitolina* auf ein bescheidenes Maass beschränken, die Tempel etc. aber, die *in Capitolio* genannt werden, in das Capitolium in weiterem Sinne verweisen. Dass wir es auch in diesem mit einem 'räumlich scharf begrenzten' Gebiet zu thun haben, wird sich sogleich herausstellen.

Versuchte Jordan, wie wir sahen, mit einer von ihm dem technischen Ausdruck *in Capitolio* willkürlich beigelegten Bedeutung die Topographie des Capitols zu zwingen, so wird es uns nicht überraschen, dass er auch der Behandlung des Clivus Capitulinus keine festere Grundlage giebt. Nach ihm ist er ohne Weiteres die Fahrstrasse, welche beim Saturntempel südwestlich vom Forum abliegend zum *Capitolium*, d. h. auf den Tempelhof am Berge hinaufführt. Diese Ansicht ist nicht von Jordan zuerst ausgesprochen (vgl. B. d. St. Rom III 2 S. 7), sie gewinnt nur durch ihn neues Interesse, denn er bringt einen Beweis dafür. Er stellt nämlich (a. O. S. 77—79) eine Rechnung an, nach welcher der Clivus, wenn er mit demselben Steigungswinkel, den er am Saturntempel hat, nämlich 1 : 25, in schnurgerader Richtung fortfährt zu steigen, gerade vor dem nach Süden gelegenen Haupteingangsthore der *area Capitolina* ankommt. Diese Rechnung stimmt derartig — nach Jordan —, dass allein desshalb die aufgestellte Annahme über den Lauf der Fahrstrasse als 'unzweifelhaft richtig angesehen werden muss'.

Ich bin nicht im Stande, diese Rechnung zu prüfen, fühlte auch bei meinem letzten Aufenthalte in Rom keine Veranlassung dazu, will aber nicht bezweifeln, dass sie richtig ist. Den Beweis selbst aber kann ich nicht gelten lassen. Wenn Jordan diese Rechnung als Stütze anderer Beweise brächte, wenn dadurch eine Lücke in der Beweisführung ausgefüllt würde, kurz, wenn man vermittelst dieser Rechnung zu einem Resultate käme, welches man auf anderem Wege ebenfalls gewonnen hätte, so würde man ihr das Dankenswerthe nicht absprechen können. So aber schwiebt sie und mit ihr der Clivus völlig in der Luft. Allein schon die Erwagung, dass die Form der *area Capitolina* und damit die Lage des Eingangsthores von Jordan erst construirt worden ist, der Endpunkt des Clivus also gar nicht feststeht, muss gegen den

Nutzen dieser Rechnung misstrauisch machen.<sup>1)</sup> Merkwürdigerweise aber ist es Jordan selbst, der ihr allen Werth nimmt, indem er auf S. 121 erklärt: 'die Anlage des Clivus fällt in die Zeit vor der Errichtung des grossen Tempels und ist durch die natürliche Beschaffenheit des Berges bedingt worden'. Wenn wir uns nun erinnern, dass dem Bau des Tempels die Erhöhung der obersten Kuppe des *Capitolium* vorausging, dass in späterer Zeit gerade da, wo nach Jordan der Clivus den steilen Hügel erkloß, nämlich über dem Aequimelium Substructionsarbeiten (Liv. XXXVIII 28) vorgenommen wurden, die für die ganze Seite des Berges, also auch für den Lauf des Clivus von Bedeutung sein mussten, so gewinnen wir das Bild so durchgreifender Aenderungen des Hügels, dass die Möglichkeit, den Lauf des Clivus durch eine Rechnung zu reconstruiren, völlig zerrinnt.

Ganz unverständlich ist aber, dass Jordan zwar zugesteht, dieser sein Clivus habe von dem Punkte an, wo er hinter dem Saturntempel zu steigen begann, vermutlich — er durfte getrost sagen: ohne Zweifel — künstlicher Nachhilfe bedurft, dennoch aber der Ansicht ist, dass sein Lauf durch die natürliche Beschaffenheit des Berges bedingt worden sei. Aber freilich, er musste diese Behauptung wagen, um weiter (S. 63) behaupten zu dürfen: 'diese Strasse ist, wie schon der Name *clivus Capitolinus* bezeugt, der einzige fahrbare Aufgang zum ganzen capitolinischen Berge'.<sup>2)</sup> Denn in der That gab es, wie u. A. auch aus den bei Jordan a. O. S. 63 Anm. 64 gesammelten Stellen hervorgeht, nur einen Clivus für den ganzen Berg. Aber Jordan gewinnt dadurch nichts. Denn sein Clivus führt überhaupt nur auf das *Capitolium*, d. h. den Tempelhof. Nach ihm war allein dieser zu Wagen zugänglich; der ganze übrige Berg mit seinen Menschenwohnungen und Götterhäusern,

1) Wie Jordan selbst geurtheilt haben würde, wenn ein anderer auf Grund einer Rechnung einen schnurgraden Clivus construirt hätte, steht in seinem Aufsatz 'Capitol Forum und Sacra via in Rom' p. 17: 'die Topographen ziehen eben, wie sehr treffend bemerkt worden ist, mit Vorliebe überall durchs Un gewisse grade Linien, ohne zu bedenken, dass jede zwei Punkte in Wirklichkeit auch durch ungrade verbunden werden können'.

2) Jordan bringt es fertig, sechzig Seiten weiter gegen Preller zu bemerken (Anm. 120a): Preller sieht in dem Namen einen entscheidenden Beweis dafür, dass nur ein *clivus* zum Berge hinaufführte. Dies ist zuviel gesagt: der Ausdruck beweist nur, dass nur ein *clivus* auf das *Capitolium* im technischen Sinne führte.

darunter in erster Linie die sämmtlichen Heiligtümer der Arx, waren nur auf Treppen, oder nach Jordan nur auf einer, die vom Concordientempel zur Burg führte, zugänglich.<sup>1)</sup> Dass Jordan einen solchen Zustand des Berges, der in seinen Einzelheiten ausgemalt zu den seltsamsten Abenteuerlichkeiten führt, für möglich hält, ist schwer zu verstehen, ihn anzunehmen aber nicht denkbar, ohne die Alten mangelnden Verständnisse für Wegeanlagen zu beschuldigen.

Es geht aus alle dem hervor, dass Jordan die Aufgabe, die die Topographie des Capitols dem Forscher stellt, der Lösung wohl kaum näher geführt haben dürfte. Der Fehler liegt in seiner Methode. Wenn er seine Behandlung des Capitols S. 6 mit den Worten beginnt: 'Unsere Betrachtung hat auszugehen von dem *Capitolium*: nicht allein desshalb, weil diese Höhe am genauesten untersucht ist, sondern weil sie im Alterthum aus natürlichen und idealen Gründen zum Schlüssel(?) der räumlichen Gestaltung des ganzen Berges geworden ist', so ist in diesem ersten Satze schon Keim und Grund des Misslingens enthalten. Ich habe in meiner Schrift über 'die Befestigung des Janiculum' S. 15 Jordan vorwerfen müssen, dass er die Lage des Pons *sublicius* und des Pons *Aemilius* bestimmt hat, ohne darauf Rücksicht zu nehmen, dass diese beiden Brücken nicht an einem beliebigen, möglichst bequemen Orte, sondern lediglich im Zusammenhang und mit Rücksicht auf die Fortification angelegt wurden. Ich muss hier einen ähnlichen Vorwurf aussprechen: Nicht von einem beliebigen, wenn auch noch so gut untersuchten Punkte hat die Topographie des Capitols auszugehen, sondern von der Befesti-

---

1) Die *centum gradus*, die beim tarpeischen Felsen erwähnt werden, verlieren bei Jordan die Geltung eines selbständigen Aufganges. 'Bei den Mangel jeder andern Nachricht', heisst es a. O. S. 132, 'kann man nur sagen, dass möglicherweise schon in sehr früher Zeit das Bedürfniss, vom Ochsenmarkt am tarpeischen Felsen vorbei gleich den oberen Theil des *clivus* zu erreichen, ohne den weiten Umweg über den Markt zu machen, die Anlegung einer solchen Stiege veranlasst haben mag'. Aber so sind wir denn doch nicht von allen Nachrichten entblössst. An der bekanntesten Stelle über das Capitol, der Beschreibung des Sturmes der Vitellianer *hist. III 71* steht, dass, nachdem ihr Angriff vom Clivus her zurückgewiesen ist, die Vitellianer *diversos Capitolii aditus invadunt iuxta lucum aryi, et qua Tarpeia rupes centum gradibus adit*ur. Wie ist das möglich, wenn die *centum gradus* in den Clivus einmünden?

ung des Hügels. Diese musste bestimmd für alle Verhältnisse, ausschlaggebend aber für die Anlage des Clivus sein, der als Umgang natürlich zusammen mit der Befestigung und in Rückicht auf diese gedacht und angelegt worden ist. Ist es überhaupt möglich, über denselben zu einem sichern Ergebniss zu kommen, so ist es nur auf diesem Wege möglich. Sehen wir, was auf ihm zu erreichen ist.

Das Capitol erscheint, soweit unsere historische Kunde reicht, als die rings befestigte, unzugängliche Burg der Servianischen Stadt. Das bezeugt zur Genüge die Geschichte der Gallischen Invasion, das bezeugt ferner Ciceros begeisterte Schilderung von Roms Festigkeit *de repl. II 6*. Derselbe hebt auch besonders die — sei es natürliche, sei es künstlich hervorgebrachte — Steilheit der Abhänge an diesem Hügel hervor (*ut ita munita arx circumiectu irduo et quasi circumiso saxo niteretur, ut etiam in illa tempestate horribili Gallici adventus incolumis atque intacta permanserit*). Die älteste künstlicher Glättung des Felsens sind an mehreren Stellen erhalten, am unverkennbarsten an der schon oben besprochenen Stelle bei Tor de' Specchi, von dem der sachverständige Lanciani (*Ann. d. I. 1871 p. 49*) sehr richtig sagt: *Da questo punto s'appaisce, quanto forte fosse la posizione strategica del Campidoglio della parte del campo Marzo.* Von künstlicher Befestigung durch Mauern ist so gut wie nichts erhalten. Da nämlich, wo diese vorherrschend zur Anwendung gekommen sein muss, an den Abhängen der Einsenkung zwischen der nördlichen und südlichen Kuppe des Hügels, ist sie nach dem Forum zu durch den Riesenbau des Tabulariums schon im Alterthum verdrängt worden; nach dem Marselde zu wich sie den hier entstehenden modernen Aufgängen. Gerade hier an der Westseite aber ist auf halber Höhe des Berges ihr Seite des modernen Fahrweges neuerdings ein kleiner Rest der alten Untermauerung entdeckt worden. Die tiefe Einbettung desselben in den natürlichen Fels zeigt, wie Lanciani (*bull. mun. I 38*) erkannte, dass er einer hohen Mauer angehörte, die einen starken Widerhalt zu geben bestimmt war. Sie reichte offenbar temporal bis zur Höhe der Einsenkung, der zwischen ihr und dem Hügel entstehende Raum war ausgefüllt und von der Brustwehr überagt.<sup>1)</sup> Aehnlich werden wir uns die ursprüngliche Befestigung nach

1) Die Brustwehr liegt natürlich überall auf der oberen Kante des Hügelrandes auf, wie noch bei Tor de' Specchi zu sehen (vgl. Bef. des Janic.

dem Forum zu zu denken haben, nur dass hier, wie wir sehen werden, durch das Burgthor Einlass für den Clivus g<sup>o</sup> hafft wurde.'

Dieser Befestigungsring nun schloss zwei andere Befestigungsringe ein, die *Arx* und das *Capitolium*, deren Mauern, soweit sie die Hügelränder berührten, sich mit der Brustwehr der äusseren Befestigung deckten, die aber gegen die zwischen ihnen liegende Ein senkung durch besondere Befestigungen abgeschlossen waren. Dass man dies verkannt hat, verschuldet der Name *arx*, von dem man auf eine besondere oder eine besonders starke Befestigung des nördlichen Hügels glaubte schliessen zu dürfen. Indessen werden bei allen Kriegsereignissen, die das Capitol in Mitleidenschaft ziehen, beide Höhen als Castelle bezeichnet, die beide ihre Besetzungen hatten. Dies tritt namentlich in der von Dionyaius erzählten Ueber rumpelung des Capitols durch Herdonius hervor, wo es heisst (X 14): πλεύσας δὲ διὰ τοῦ Τιβέρεως προσέσχε τῆς Ρώμης κατὰ τοῦ τὸ χωρίον, ἐνθα τὸ Καπιτάλιον ἔστιν . . . ἀναβιβάσας τὴν δέ ναυν εἷλε τὸ φρούριον. ἐκεῖθεν δ' ἐπὶ τὴν ἄκραν ὁσί μενος — ἔστι δὲ τῷ Καπιτάλιῳ προσεχής — κάκεινης λε γόνει κύριος. In der weiteren Schilderung der Bekämpfung des Herdonius werden *Arx* und *Capitolium* stets kurz τὰ φρούρια genannt (ἐπολιόρκησαν τὰ φρούρια, ἐγένετο δὲ προσβολῇ τοῖς φρούριοις etc.). Ueberall tritt, bezeichnend genug, der Capitolini sche Hügel nicht als Ganzes auf, sondern seine beiden Spitzen als selbständige, benachbarte Castelle. In demselben Sinne heisst es

S. 12). Dass Jordans Clivus darnach gänzlich ausserhalb des Befestigungsringes liegt, erhöht auch nicht seine Wahrscheinlichkeit.

1) Ich habe (Befestigung des Janiculum S. 14) nachgewiesen, dass Jordan von dem Wesen einer in sich geschlossenen Befestigung keine klare Vorstellung hat. Derselbe Mangel zeigt sich bei der Behandlung des Capitol, wenn er zwar die vollständige selbständige Befestigung dieses Hügels zugiebt, es aber daneben für möglich hält, dass das ausserhalb dieser Befestigung liegende Tullianum der Burgbrunnen gewesen sei. Seine Schlussfolgerung S. 123 ist geradezu klassisch. 'Wir haben vermutet', sagt er, 'dass das Tullianum der Burgbrunnen des Capitols gewesen ist . . . die Legende von der Gallischen Belagerung weiss zwar von der Hungernoth der Besatzung, aber nichts von Wassermangel zu erzählen. Es war also möglich, den Burgbrunnen zu benutzen, auch wenn er ausserhalb der eigentlichen Befestigung lag. Freilich aber', fährt er dann, 'seine eigne Ansicht selbst abschwächend fort, 'muss bedacht werden, dass das Capitol möglicherweise schon in frühester Zeit seine Cisternen und in den Felsen getriebenen Brunnen besass'.

»ος. VIII 22 beim Anrücken Coriolans: *οἱ δὲ τὴν τε ἄστραν καὶ Καπιτώλιον καὶ τὸν ἄλλον ἐρυμνοὺς τόπους τῆς πόλεως τελαμβάνοντο* (vgl. XII 6). — Damit stimmt die gleichmässig bei rius, Cicero u. A. sich findende Bezeichnung: *Arx et Capitolium* B. Cicero *pro Rab.* 35 *non Capitolii atque arcis ob sessio est.* v. XXVI 10 bei dem drohenden Anrücken Hannibals: *placuit issiles circa portas Collinam Esquilinamque ponere castra, C. Cal rnium praetorem urbanum Capitolio atque arci praesesse.*

Dieser Doppelname nun, der sich bei den genannten Schriftstellern für den Capitolinischen Hügel durchgehends findet, zeigt verschiede die hohe Bedeutung, die diese beiden Castelle in kriegerischer Beziehung wie als *sedes deorum* (Liv. V 39) haben, andererseits ist er ein interessanter Beleg dafür, dass der Capitolinische Hügel damals als Ganzes nicht mehr befestigt war. In der That tte der Bau des Tabulariums nicht nur die Befestigung in der nsatlung zwischen den Castellen verdrängt, sondern auch die ischen *Arx* und *Capitolium* liegende Einsenkung selbst ganz umstaltet und gewissermassen mit in den Amts- und Verkehrsbereich s Forum gezogen. Den Zeitgenossen des Cicero und Augustus naten die beiden Höhen gar nicht anders erscheinen, als wie ei zu den Seiten des Tabulariums über dem Forum hoch empor gende Burgen, die gesichert durch feste Mauern die höchsten eilgthümer des römischen Volkes bargen. Auch an ihnen rüttelte hon der Friede (vgl. Befestigung des Janiculum S. 21), in der itte des ersten Jahrhunderts n. Chr. sind die Abhänge nach der nsenkung zu schon dicht mit Häusern besetzt, hinter denen die festigungen verschwinden, und nur die feste Umfriedigung des pitolinischen Temenos bietet noch Schutz und die Möglichkeit s Widerstandes (Tac. *hist.* III 71).

Dass nun der vom Endpunkte der *Sacra via* am Saturnnepel zum Capitolinischen Hügel aufsteigende Clivus zu beiden stellen den Zugang gebildet haben muss, ist eine ebenso selbstverständliche wie nothwendige Annahme. Dass also derjenige, der e Aufgabe hatte, einen solchen Weg anzulegen, ihn zunächst f die Einsenkung zwischen beiden Castellen führen musste, ist klar, dass es zur Erläuterung dieser Anlage kaum noch des hinweises auf den Palatinischen Clivus bedarf. Indessen ist gerade dieser Clivus, dessen ursprünglichen Lauf wir nach den letzten Ausgrabungen besser beurtheilen können, als irgend einen andern,

ein treffliches Beispiel, wie behutsam und weise die alten Wegebauer das Terrain benutzten. Am Vestatempel tritt die *Sacra via* fast unmittelbar an den Fuss des Palatin, und lange hat man ja geglaubt, dass sie von da schnurgrade auf den Titusbogen ~~zulaufe~~. Aber sie macht einen grossen Bogen, um zunächst die Wurzeln der Velia zu erreichen, diese zu erklimmen und so allmählich die niedrigste Stelle des Palatinischen Hügels ~~zu~~ erreichen.

Der *Clivus Capitolinus* nun, dessen Anfang am Saturntempel wir kennen, führte erstens, wie aus mehreren sehr bekannten Stellen, namentlich aus der öfters citirten Tacitusstelle (*hist. III 71*) erhellt, auf das *Capitolium*; dass aber derselbe *Clivus* auch auf die *Arx* führte, ist durch eine der wichtigsten Stellen des Varro bezeugt, die erst jetzt, nachdem der Lauf der *Sacra via* feststeht, Bedeutung gewinnt.<sup>1)</sup> L. l. V 47 sagt er: *Cerelia, quod hinc oritur caput sacrae viae ab Streniae sacello, quae pertinet in arcem, qua sacra quotquot mensibus feruntur in arcem, et per quam auguri ex arce profecti solent inaugurate. Huius sacrae viae pars haec sola volgo nata, quae est a foro eundi primore clivo.* Die letzten, vielleicht der Emendation bedürftigen Worte haben bekanntlich in langen Erörterungen von Seiten Bunsens und Beckers geführt, der Sinn der ganzen Stelle ist klar, dass nämlich ursprünglich die *Sacra via* bis zur *Arx* gerechnet wurde, dass man aber jetzt gewöhnlich nur einen Theil dieser Strecke so nenne, nämlich den Theil vom Forum an, den *Clivus* also nicht mehr. Dass aber dieser als Fortsetzung der *Sacra via* auf die *Arx* führende *Clivus* kein anderer als der *Clivus Capitolinus* ist, haben die Ausgrabungen sicher gestellt.

Aber die Stelle lehrt noch viel mehr. Sie lehrt nicht nur, dass der am Saturntempel beginnende *Clivus* auch auf die *Arx* führte, sondern dass er ursprünglich nur auf die *Arx* führte; und dieser Umstand wirft ein klares Licht auf mehrere bisher dunkle Punkte: erstens auf den Namen *arx*, der gegenüber dem nicht minder befestigten *Capitolium* immerhin auffällig ist. Es unterliegt keinem Zweifel, dass die *Arx* auf der nördlichen Kuppe zu einer Zeit angelegt wurde, wo man an die Befestigung des gegenüberliegenden *Capitolium* noch nicht dachte. Die *Arx* ist ja

---

1) Jordan hat sie gar nicht beachtet.

überhaupt als Sitz der Augurn, der ältesten und ehrwürdigsten Priesterschaft, deren Stiftung die Tradition mit der Gründung der Stadt verknüpft, und als Ort des Auguraculums die älteste wirklich nachweisbare Kultusstätte Roms. Dass sie zugleich Ausgangspunkt der Sacra via ist, der ältesten Strasse Roms, zeigt ihre hohe Bedeutung in vortarquinischer Zeit. Daraus aber ergiebt sich nun zweitens, warum die Tarquinier den grossen Juppitertempel gerade auf dem Capitolium erbauten, das von den Gegnern der jetzt erwiesenen Lage des Tempels stets, und wohl mit Recht, als minder geeignet bezeichnet wurde. Es ist ersichtlich, dass sie nicht freie Hand hatten, dass, als sie den Tempelbau unternahmen, die Arx längst im Besitze des Augurncollegiums war. Sie konnten wohl einige unbedeutende Capellen (wenn das Ganze überhaupt nicht eine Fabel ist) auf dem bis dahin kaum zugänglichen Capitolium exauguriren, die Augurn auf der Arx selbst aber nicht. Je mehr nun die Bedeutung des Capitolium durch den auf seiner höchsten Spitze gegründeten Juppitertempel zunahm, je mehr der Glanz der Göttertrias auf dem Capitolium einen wahren Hofstaat von andern Göttern anzog, und auf und um das Temenos des höchsten Jupiter zahllose Verehrungsstellen entstanden, um so mehr verblich die Ehrwürdigkeit der Götter auf der Arx, um so wichtiger also wurde der Zweig des Clivus, der von der Einsenkung zum Capitolium emporführte.

Um den Beweis, dass der Clivus vom Saturntempel zunächst emporstieg zu der Einsattelung zwischen Arx und Capitolium, völlig zu erledigen, bringe ich ein paar Stellen bei, deren hohe Bedeutung für den Gang des Clivus der Aufmerksamkeit entgangen zu sein scheint. Die wichtigste ist Dio Cassius LVII 5: ἐπειδὴ τε καὶ ἐν τῷ Καπιτωλῷ Θύσας ἐς τὴν ἀγορὰν κατήσι, οἱ οἰκέται στροῦ οἱ δορυφόροι διά τε τῆς ὁδοῦ τῆς ἐς τὸ δεσμωτήριον ἀγούσης ἐξεράποντο, μὴ δυνηθέντες αὐτῷ ὅπδ τοῦ δχλον ἐπακολουθῆσαι, καὶ κατὰ τῶν ἀναβασμῶν, καθ' ᾧ οἱ δικαιούμενοι ἐφειπποῦντο, κατιόντες ὄλισθον καὶ κατέπεσον. Dio Cassius erzählt böse Vorbedeutungen, die den Sturz des Seianus verkündigt hätten. Als er einst auf dem Capitolium geopfert hat und herabschreitet zum Forum, ist ein solches Gedränge auf dem Clivus, dass seine Leibwache ihm nicht folgen kann. Um rechtzeitig mit Sejan auf dem Markte anzulangen, biegen die Trabanten vom Clivus ab und gelangen auf dem am Carcer vorbeiführenden Wege auf

das Forum, wobei ihnen das Missgeschick zustösst, dass sie in der Hast die Gemonische Treppe hinabfallen, auf die die Gerichteten geworfen wurden. Gemeint ist der Treppenweg, der vom Concordientempel zur Burg führend nördlich das Tabularium begrenzt. Er ging zwischen diesem und dem Carcer hindurch; bei letzterem zweigte sich von ihm die Gemonische Treppe ab. Die trapezförmige Gestalt des Carcer zeigt noch heute, dass er zwischen diesen beiden divergirenden Treppen lag. Um nun auf diesen Weg zu gelangen, mussten die Trabanten, vom Clivus abbiegend, die Einsenkung zwischen Arx und Capitolium am Tabularium vorbei überschreiten. Es ist darnach klar, dass der Clivus, vom Capitolium herabkommend, zunächst die Einsenkung berührte, um dann an der Südseite des Tabularium sich zum Forum hinabzuwinden.

Von diesem Gang des Clivus zeugt auch wohl Livius, wenn er XXXVII 3 sagt: *P. Cornelius Scipio Africanus forniciem in Capitolio adversus viam, qua in Capitolium escenditur . . . posuit.* Das erste Mal steht Capitolium für den ganzen Berg, freilich ausnahmsweise. Die *via, qua in C. escenditur*, kann aber nur der von der Einsenkung emporführende Theil des Clivus sein, was begriffe sonst nicht, warum er nicht einfach vom Clivus redet.<sup>1)</sup> Endlich gehört hierher Liv. I 8: *locum, qui nunc saeptus descenditibus inter duos lucos est, asylum aperit*, welche Stelle H. Müller in seiner Ausgabe interpretirt: 'den man jetzt, wenn man vom Capitol herabgeht, verzäunt, als den Platz *inter duos lucos* findet'. Freilich, ein Zusatz wie *ad laevam* oder *ab laeva* (vgl. H. Müllers Ausgabe Buch I Anhang S. 254) lässt sich schwer entbehren<sup>2)</sup> — wie dem aber auch sei: wer vom Capitolium herabkam, kam am Asyl vorbei, also über die Einsenkung zwischen Arx und Capitolium, in welcher dasselbe *inter duos lucos* lag.

Es erübrigt die Frage, ob sich von dem Laufe des Clivus, abgesehen vom Anfang beim Saturntempel, keine Spuren erhalten

1) Tacitus ann. XV 18: *At Romae tropaea de Parthis arcu quo medio Capitolini montis sistebantur* kann schwerlich so ohne weiteres wie Jordan a. O. S. 117 will, für die Einsenkung in Anspruch genommen werden; dazu ist der Ausdruck zu unbestimmt, Tacitus will damit vermutlich nur seinem Unwillen über Neros Anmassung Luft machen. Sonst seit natürlich dieser Bogen eine Strasse voraus.

2) Das von Jordan Hermes IX 347 eingeschobene *sinistra* dürfte, wie mein College H. Müller mich belehrt, gegen den Sprachgebrauch verstossen.

ben. Das Stück Pflaster an der Seite des Tabularium lassen wir s dem ansangs beregten Grunde lieber bei Seite, ebenso die rtigen Andeutungen bei Canina *Ragionamento sul clivo* etc. S. 15, ss nel fare le fondamenta del nuovo muro di sostruzione, che deve ggere la moderna via, si sono scoperti alcuni salci, che formavano lastricato in continuazione del clivo già per l'avanti scavato'. gegen muss ich die Aufmerksamkeit auf folgende bis jetzt nicht nügend combinierte Erscheinungen lenken.

Gegenüber dem Saturntempel und von diesem durch den An-  
ang des Clivus getrennt liegt die Porticus der Dii Consentes,  
unter ihr eine Reihe von Gemächern, die, unter einander ohne  
sammenhang, sich nach derselben zu öffnen. Die Form dieser  
Porticus ist sehr merkwürdig; die eine Hälfte ist an die Sub-  
tractionen des Tabulariums angelegt, läuft also dem Saturntempel  
parallel, die andere wendet sich von der Ecke der Subtractionen  
einem stumpfen Winkel von etwa 138° dem Saturntempel zu.  
Natürlich ist dieser stumpfe Winkel keine Kunstrform; bei näherer  
Betrachtung zeigt sich, dass er schon vorhanden war, ehe die  
Porticus wohl oder übel an ihn angelehnt wurde. Er wird ge-  
löst durch die Subtractionen des Tabulariums und eine im  
immpfen Winkel gerade auf die Ecke derselben zulaufende uralte  
Ladermauer, die als Rückwand der hinter der Porticus liegen-  
den Gemächer dient. Diese Mauer nun gewinnt ein erhöhtes  
Interesse durch die Beobachtung, dass die Subtractionen des  
Tabulariums gerade da endigen, wo sie sich mit jener Mauer  
treffen, oder vielmehr treffen würden, denn das letzte Stück an  
r Ecke des Tabulariums fehlt. Liegt es daher nahe zu ver-  
muten, dass die Ausdehnung der Subtractionen des Tabulariums  
sich dieser Seite durch eben diese Mauer beeinflusst und begrenzt  
worden ist, so wird diese Vermuthung zur Gewissheit durch die  
weitere Beobachtung, dass überhaupt an dieser Ecke die Form des  
Tabulariums keine frei gewählte, sondern bedingt ist durch Ver-  
hältnisse, die der Baumeister zu respectiren hatte. Die südliche  
Ladenmauer setzt nämlich an die nach dem Forum liegende Front  
nicht im rechten Winkel an, sondern in einem Winkel von etwa  
90°, während doch die Quermauern im Innern des Gebäudes alle  
rechteckig auf einander stehen, die entgegengesetzte nördliche  
Ladenmauer aber zwar nicht genau rechtwinklig, jedoch nur wenige  
Grade vom rechten abweichend, in einem anderen Winkel als

die südliche Seitenmauer an die Front ansetzt. — Jene alte Quadermauer nun und die südliche Seitenfront des Tabulariums bilden einen der graden Linie sich nähernden stumpfen Winkel von 152°, die Mauer des Tabulariums setzt also im Ganzen die Richtung fort, in der die Quadermauer auf sie zukommt.

Wir dürfen wohl annehmen, dass diese beiden so merkwürdig zusammentreffenden Erscheinungen, der stumpfe Winkel der Porticus und der spitze des Tabulariums durch ein und dasselbe Hinderniss bedingt worden sind, durch den eben hier zu der Einsenkung zwischen Arx und Capitolium aufsteigenden Clivus. Die alte Quadermauer ist der Rest der Untermauerung des Clivus und der ihn an der rechten Seite schützenden und zierenden Porticus. Man hat mit Recht bemerkt, dass die trapezförmige Gestalt des vor der Porta maggiore gelegenen Grabmales des Bäckers Eurusaces durch divergirende Strassenläufe bedingt ist. Mit viel grösserem Recht hat man in viel wichtigerer Sache sich klar zu machen, dass die unregelmässig trapezförmige Gestalt des Tabulariums bedingt wurde durch den Clivus Capitolinus und den vom Concordiestempel aufsteigenden Treppenweg. Es war selbstverständlich, dass Catulus den ganzen zwischen beiden ihm gestatteten Raum mit seinem Bau ausfüllte, also nach drei Seiten hin, nach Osten, Süden und Norden, mit Fronten operirte, die ihm durch die Raumverhältnisse gegeben waren.

Damit sind wir an der Grenze unserer Aufgabe angelangt. Eine Reconstruction des Clivus, die, ausgehend von den gefundenen Ergebnissen namentlich mit der immerhin schwierigen, aber von Canina schon angebahnten Lösung der Nivellirungsverhältnisse sich abzufinden hätte, ist nicht Gegenstand der philologischen Wissenschaft. Wir haben versucht zusammenzustellen, was man vom Laufe des Clivus wissen kann, das Uebrige müssen wir von weiteren Ausgrabungen erwarten.

Berlin, den 5. November 1882.

O. RICHTER.

## ZU HERMEIAS.

Aufgabe dieser Zeilen soll zunächst sein, eine Streitfrage, in der es sich um den Autor einer Definition der Liebe handelt, aus der Geschichte der Philosophie zu entfernen. Da diese Streitfrage ihre Lösung durch eine genauere Betrachtung der Ueberlieferung des Neuplatonikers Hermeias findet, so werden wir noch einige Bemerkungen über die Kritik dieses Autors befügen.

Zu den wenigen Perlen, die sich in den Commentar des Hermeias zum Phädrus verloren haben, gehört sicherlich folgende Stelle, Ast p. 76: ἐνταῦθα καιρὸς πάλιν τῆς διαιρέσεως τῆς περὶ τοῦ ἔρωτος· οἱ μὲν γὰρ ὑπέλαβον ἀπλῶς φαῦλον τὸ ἔρων, ὡς Ἐπίκουρος, δρισάμενος αὐτὸν σύντονον ὅρεξιν ἀφροδισίᾳ μετὰ σιτηρού καὶ ἀδημονίας· καὶ ὁ εἰπών

πλήρει γὰρ ὅγκῳ γαστρὸς αὔξεται Κύπρις  
καὶ οὕτω ποτε ἡράσθην· οὐ γὰρ ἐνεπλήσθην, φησίν· οἱ δέ,  
ἀπλῶς ἀστεῖον, ὡς Ἡρακλείδης, φιλίας (φιλίαν ist wohl Druck-  
fehler<sup>1)</sup>) λέγων εἶναι τὸν ἔρωτα καὶ οὐκ ἄλλον τινός, κατὰ συμ-  
βεβηκός δέ τινας ἐκπίπτειν εἰς ἀφροδίσια. Das Nachfolgende  
können wir als nicht mehr nothwendig hier übergehen.

I. Bekker entging die Wichtigkeit dieser Stelle nicht; er verglich daher zu dieser Stelle noch eine andere Handschrift, nämlich den Parisinus D. In den plat. Scholien bemerkt er p. 312: *apud Hermiam p. 76, 16 Ast lege cum D*

οὐπώποτ' ἡράσθης, Γέτα;

οὐ γὰρ ἐνεπλήσθην  
φησίν. οἱ δέ ἀπλῶς ἀστεῖον, ὡς Εύκλειδης, φιλίας λέγων.  
Mit dieser Bemerkung I. Bekkers war der Streit gegeben, es

1) Die Vorlage Asts, der cod. Monacensis XI hat nämlich φιλίας. Auch  
noch an einer anderen wichtigen Stelle p. 78 giebt Ast nicht richtig die  
Lectart seiner Vorlage. Solon frag. 26 p. 50 Bergk<sup>4</sup> hat der cod. Monacensis  
nicht ἔργα τὰ, sondern ἔργα δέ.

fragte sich, ob jene Definition der Liebe dem Eukleides oder dem Herakleides angehöre. Für Eukleides entschied sich Meineke *fragm. com. Graec.* IV 171 not. und wies die Definition einer bestimmten Schrift des Euklides zu; er sagt: *Pro Ἡρακλείδης cod. D habet Εὐκλείδης. Verissime; plane enim non dubito, quin illa amoris definitio ex Euclidis Socratichi Erotico a Diogene Laertio memorata derivata sit.* In den *analect. crit. ad Athenaeum* p. 259 führt er die Zenonsche Definition der Liebe (vgl. Athen. XIII 561 c) auf die angeblich Euklidische zurück, weiterhin fügt er im Anschluss an die Stelle bei Athenaeus *παρασκευαστικόν* nach *ἄλλον τερὸς* hinzu. Der Ansicht Meinekes folgt E. Rohde in seinem ausgezeichneten Werke 'Der Griech. Roman' S. 70. 'Schon der Sokratiker Eukleides, heisst es, stellt die einigermassen verstiegene, jedenfalls durchaus nicht altgriechische Meinung auf (es folgen die griechischen Worte mit der Ergänzung Meinekes), in welcher Theorie ihm dann der Stoiker Zeno folgte'. Zuletzt und am ausführlichsten behandelt die Stelle R. Hirzel in seinen 'Untersuchungen zu Ciceros philos. Schriften' II 396. Obwohl er auffallend findet, dass der Sokratiker Eukleides bereits den technischen Ausdruck *χατά συμβεβηκός* gebraucht, den Plato noch nicht kennt, und den wir erst bei Aristoteles finden, so hält er schliesslich doch an Eukleides als Autor jener Definition fest. Zeller II 1<sup>3</sup> S. 890 Anm. 2 nimmt von dem Streite keine Notiz, sondern führt jene Definition einfach auf Herakleides zurück, nur den Ausdruck *χατά συμβεβηκός* ist er geneigt auf Rechnung des Berichterstatters zu setzen.

Der Streit, dem wohl Jedermann einige Wichtigkeit beilegen wird, wird geschlichtet durch eine sorgfältige Betrachtung der Ueberlieferung der Worte in dem cod. D, aus dem I. Bekker jene Variante mitgetheilt, offenbar, weil er zuerst die Wichtigkeit dieser Handschrift für die Kritik des Hermeias erkannte. In dem cod. Parisinus 1810 (D), einem bombycinus, den einst Franciscus Ascalanus besass, ist die Schrift der ersten Zeilen zum Theil ganz, zum Theil am Anfang oder am Ende fast erloschen; eine jüngere Hand frischte die ganz oder theilweise erloschenen Züge wieder auf. Um zu erkennen, in welcher Weise diese ergänzende Hand vorgegangen ist, theilen wir einige Beispiele mit: p. 177 Zeile 7 von unten Ast *παραδούς*, *πότε ἔστιν ὁρθῶς γράφειν η̄* (cod. καὶ μῆ, καὶ κανόνας τοῦ ὁρθῶς λέγειν. Statt *κανόνας* schreibt die ergänzende Hand *κοινωνοτέρους*. p. 178 Z. 29 von oben *παρ-*

**πλέομεν ὡσπερ ὁ Ὄδυσσεὺς καὶ παρερχόμεθα.** Statt des letzten Wortes lesen wir in der Ergänzung **παραφυλασσόμεθα.** p. 176 Z. 9 von oben **λογογράφους** δὲ ἔκαλον οἱ παλαιοὶ τοὺς ἐπὶ μισθῷ λόγους γράφοντας. ἦσαν γάρ τινες τῶν ὅγηρων (die Worte τῶν ὅγηρων sind wahrscheinlich zu streichen) πιπράσκοντες λόγους τοῖς λέγονται εἰς τὰ δικαστήρια, ὅγηρος δὲ ἔλεγον τοὺς δι’ ἔαντων λέγοντας. Statt τῶν ὅγηρων giebt die Ergänzung **ἔτερων.** p. 185 Z. 13 von oben οὐκ ἄρα τέχνην ἔξει ὁ μὴ εἰδὼς τὴν φύσιν τῶν πραγμάτων, ἀλλ’ ἄλογόν τινα τριβήν. Statt φύσιν ist aufgefrischt **δύναμιν.** p. 138 Z. 3 von unten τὰ ἡμέτερα λέγων τῶν πεφυκότων κακίνεσθαι καὶ φετόντων ἐπὶ τὴν γένεσιν. Statt φεπόντων giebt die Ergänzung **πεπόντων.** Ich glaube, dass schon diese Beispiele, die natürlich auf die leichteste Weise vermehrt werden können, hinreichen, um zu zeigen, dass die Ergänzungen nicht etwa nach einer Vorlage gemacht sind, sondern dass sie lediglich auf Conjectur beruhen. Wie wenig sorgfältig der Ergänzende dabei gewesen, dürften die wenigen vorgebrachten Beispiele ebenfalls darthun. Das nächste beste Wort, das zu den leicht erkennbaren Buchstaben zu passen schien, wurde ausgewählt. Der Text des Hermeias würde durch diese willkürlichen Ergänzungen ausserordentlich leiden, wenn nicht uns apographa, die zu einer Zeit gemacht wurden, als jene ergänzende Hand ihr Werk noch nicht begonnen, glücklicher Weise erhalten wären. An den meisten Stellen ist durch das Eingreifen der nachbessernden Hand das Ursprüngliche nicht mehr zu erkennen; zu den Stellen jedoch, wo das Ursprüngliche in der deutlichsten Weise erkennbar ist, gehört die obige. Mit blossem Auge sieht man, dass in dem Texte stand **ώς ἡρακλείδης.** Die nachbessernde Feder schrieb **ώς ὁ εὐκλείδης.** Dass Bekker nur oberflächlich sich die Stelle ansah, geht schon daraus hervor, dass er nicht einmal die Lesart der Ergänzung richtig angiebt, indem er den Artikel ὁ weglässt.

Aus dem Gesagten ergiebt sich, dass an Eukleides als Autor jener Definition nicht mehr gedacht werden kann, sondern lediglich an Herakleides. Handelt es sich darum festzustellen, aus welcher Schrift jene von Hermeias aufbewahrte Definition der Liebe entnommen ist, so tritt uns in dem Schriftenverzeichniss bei Diog. Laert. V 87 ein **Ἔρωτικός** entgegen. Vgl. *de Heraclidae Pontici et Dicaearchi Messenii dialogis deperditis* von Fr. Schmidt p. 13.

Dieser Schrift werden wir daher mit hoher Wahrscheinlichkeit jene Definition zuweisen.

Ich habe oben gesagt, dass uns apographa von D erhalten sind, welche von den Ergänzungen der nachbessernden Hand unberührt geblieben sind. Ein solches apographon ist der cod. Monacensis XI, aus dem Ast die Schrift herausgegeben. In aller Kürze soll der Beweis für die Abstammung des Mon. aus D gegeben werden: Ast p. 66 Z. 11 von unten οὐ ζητεῖ (ἡ φύσις) προηγουμένως, ποίας ἔσχε τὰς ἀφορμάς ή ὑλή, ἐξ οἵων κινήσεων, ἀλλὰ πρὸς πολον τέλος ἐπιτηδειότητα ἔσχηκεν· οὗτω γάρ δοκιμαζομένης κατὰ τοὺς αὐτῆς λόγους πρὸς τὸ τέλος εὔοδον, κατά τινα τρόπον (τὸ fügt hier Ast hinzu) πλημμεληθέν. So giebt Ast richtig, wie ich mich durch Autopsie überzeugt, nach seinem Codex. Im Codex D finden sich nach κατὰ τοὺς αὐτῆς λόγους folgende Worte: καὶ εἰδοποιούμενα ἀριθμοὺς (diese Worte überfahren, zu lesen εἰδοποιούμενον) τελεσιουργεῖται το ἀποτέλεσμα· τι γάρ, εἰ το σπέρμα ἐξ ἀφορμῶν ἀγαθῶν καὶ γενέσεων· αὐτὸ δὲ οὐκ ἔστιν. Diese Worte bilden in D eine Zeile. Ein zweiter Fall liegt vor p. 156 Z. 21 von oben ὥσπερ οἱ νεοττοὶ διὰ τὴν φυσικὴν κατασκευὴν ἐφίενται μὲν τοῦ πτῆναι, ἀδυνατοῦσι δὲ καὶ καταφρονται, οὗτω δὴ καταφρατήσασαι διὰ τὸ μήπω ἐνιδρυθῆναι το αὐτοῖς, ἀδυνατοῦσιν ἐπὶ τὸ ἄνω ἀναπτῆναι κτλ. Wie Ast richtig gesehen, steckt in den Wörtern οὗτω δὴ καταφρατήσασαι ein Fehler, er vermutet ἀκρατήσασαι. Das Richtige lehrt uns D; hier lesen wir nach καταφρέονται die Worte: τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ εἰ νεωστὶ ἀναγόμεναι ψυχῇ τούτῳ τῷ πάθει ἀπεικάζονται. δριμεῖναι μὲν ἐκείνων; damit schliesst die Seite, auf der nachfolgenden Seite lesen wir κάτω δὲ καταφρατήσασαι. Auch hier bildet die Worte τον αὐτὸν τρόπον — ἐκείνων eine Zeile. Die Worte κάτω δὲ καταφρατήσασαι sind zwar überfahren, allein wir haben sicherlich damit das Ursprüngliche. Durch κάτω erhalten wir den Begriff, den Ast vermisste. Das οὗτω δὴ beruht allem Anschein nach auf willkürlicher Conjectur, die eintrat, nachdem die Stelle bereits verstümmelt war. p. 203 Cap. 63 Anf. lesen wir bei Ast: συνοψίσας τὸ ἔντεχνον καὶ ἄτεχνον τοῦ λόγου, τὸ γάρ περ τὰ εἰρημένα αὐτῷ γινόμενον, δηλονότι δεικνύς, πῃ μὲν καλός ἔστι τὸ γράφειν, πῃ δὲ οὐ. Es ist sehr zu verwundern, dass Ast hier keine Lücke bemerkte hat; nach δηλονότι sind zwei Zeilen ausgefallen: ἄτεχνόν ἔστι, νῦν ἐπὶ τὴν σύνοψιν τῆς | εὐπρ-

*ιας καὶ ἀπρεπεῖας τοῦ λόγου ἔρχεται.* Da an den drei Stellen in Homoioteleuton vorliegt, so ist der Schluss zwingend, dass r Monacensis XI aus D stammt.

Mit dem Monacensis XI hat eine andere Münchener Handschrift Nr. 407 die p. 66 eingetretene Lücke gemeinsam<sup>1)</sup>; sie uss daher auch aus D stammen. Genauer lässt sich das Verhältniss der beiden Handschriften dahin bestimmen, dass sie beide f eine dritte zurückgehen, welche aus D stammt; denn cod. XI t Lücken, die cod. 407 nicht hat; so fehlen z. B. p. 61 Z. 15 n oben im cod. XI und folglich auch in Asts Ausgabe nach *ἴσιν ποτὲ μὲν* die Worte *ἀποθάλλειν ἀνάγκη τὰ πτερά, ποτὲ τεροφυεῖν, περὶ ἀνόδου καὶ καθόδου καὶ μετενσωματώσεως* ḥv, welche in cod. 407 stehen. Auf der andern Seite haben wir lcken in cod. 407, welche in cod. XI fehlen, so z. B. lässt cod. 17 p. 73 Z. 17 von unten die Worte *ἰδιότητα — τελευτήσασαν* ḫg, die in cod. XI stehen.

Ob der cod. D, wie Jordan Herm. XIV 262 behauptet, die ielle aller Hermeiashandsehriften ist, muss ich so lange unentbieden sein lassen, als mir Nachrichten über die spanischen Hermeiashandsehriften abgehen. Das Eine aber steht fest, dass die illation des Parisinus D den Text des Hermeias in einer wesentlich besseren Gestalt zeigt. Auch dies will ich durch einige Beispiele darlegen, aus denen zugleich erbelt, wie wenig Asts Scharf- in dieser Ausgabe hervorgetreten ist. p. 117 Z. 25 von oben ht bei Ast *ἐπειδὴ καὶ δ σπουδαῖος ἐνταῦθα καὶ ἔμφρων ἡρ πρὸς τὸ ἑαυτοῦ χρήσιμον, καὶ διότι.* Ast merkt nicht, ss hier eine Lücke sein muss; denn die Ankündigung von den λεκαὶ κινήσεις der Seele ist nicht erfüllt. Ein Blick in D er-ebt nun einen merkwürdigen Thatbestand; f. 46b schliesst eine ile in der Mitte mit den Worten *χρήσιμον καὶ*; es folgt eine re Seite; f. 47b beginnt mit *διότι.* f. 46b steht von erster und am Rande: *τι μοι τὸν εἰρμὸν ἐξέκοψας τοῦ λόγου ἄφω ερήσας η(μᾶς) γονῆς ἀθαράτον.*

Sonach geht Codex D auf eine Vorlage zurück, in der ein att ausgerissen war. Es ist selbstverständlich, dass jede neue handschrift des Hermeias zuerst auf diese Lücke hin geprüft wer-

---

1) Bereits im Jahre 1871 liess ich von einem meiner Schüler die beiden ünchner Handschriften zum Theil (bis p. 89) vergleichen.

den muss, um zu ersehen, ob sich noch Handschriften finden, welche von dieser Lücke frei sind oder ob sie sämmtlich auf jenes verstümmelte Exemplar zurückzuführen sind. — p. 118 Z. 4 von oben giebt Ast: Ἀναλαβόντες δὲ ἐξ ὀρχῆς, ὅτι \*\*\* τῶν πράττων, σαφηνίσωμεν κατὰ τὸ δυνατόν. Im Monac. ist nach δέ ein leerer Raum. Für denselben liegt in D kein Anlass vor; hier steht ἀναλαβόντες δὲ ἐξ ὀρχῆς ἑκάστην τῶν προτάσσεων σαφηνίσωμεν κατὰ τὸ δυνατόν. — p. 198 Z. 17 von oben εἰδέται δέ δεῖ ὅτι ὁ κεχαρισμένα παρὰ τοῖς ἀνθρώποις πράττων καὶ τοὺς ἀνθρώπους πράττει; es ist ergötzlich zu lesen, wie Ast diese Stelle zu erklären sucht; er ahnt nicht, dass hier eine Lücke vorliegt; nach πράττων ist mit D fortzufahren οὐ κεχαρισμένα τοῖς Θεοῖς ποιεῖ ἀλλὰ τὸ ἀνάπαλιν ὁ κεχαρισμένα τοῖς Θεοῖς πράττων. — Eine noch grössere, fast unglaubliche Gedankenlosigkeit liess sich Ast an folgender Stelle zu Schulden kommen: p. 75 Zeile 5 von unten lesen wir zu unserem Erstaunen ἡ γὰρ ἀληθῆς πρὸς τὸν ψυχῶν ὁ νοιτός ἔστι κόσμος. In D steht statt πρὸς das Compendium πρεῖς d. h. πατρὶς. — p. 183 Z. 5 von unten τὸ τέλος τῆς ἀγητορικῆς ἡ ψυχαγωγία ἡ διὰ τῶν λόγων. Es ist nach ἀγητορικῆς mit D einzufügen ἐγταῦθα ἐκτιθεται· οὐ τοῦτο, φησε, ἔστι τὸ ἔργον τῆς ἀγητορικῆς; Hier konnte die Lücke nicht erkannt werden. — p. 99 Z. 3 von unten: καὶ γὰρ καὶ περὶ τοῦ Θαμύριδος λέγοντε, ὅτι συναντήσασαι αὐτῷ αἱ Μοῦσαι τυφλὸν ἔθεσαν, τουτέστι τῆς μὲν αἰσθητῆς καὶ ἔξω τεταμένης ὄψεως αὐτὸν ἀπέστησαν καὶ τοῦτο αἰσθητὸν κάλλος ἀνυμνεῖν, εἰς δὲ τὸ νοητὸν καὶ τὴν ἀφανῆ, οὐσίαν καὶ τὸ ὄντως δὲν κάλλος καὶ τῷ μόνῳ ἐπιληπτόν· δὲ δὲ Στισίχορος ἐξ ὀρχῆς μὲν καὶ αὐτὸς ἐθεώρει τὸ νοητὸν κάλλος, ύστερον δὲ ἐκεῖνος καταβὰς καὶ ἀποπεσὼν ἐκείνης τῆς θεωρίας θεωρεῖ τὸ αἰσθητὸν κάλλος. Zu der Stelle bemerkte Ast, dass er ἀπέστησαν statt des überlieferten ἐποίησαν geschrieben. Ferner: *ad verba τοῦτο — ἀνημνεῖν intellige τοῦ, ad εἰς δὲ τὸ νοητὸν sq. vero e verbo ἀπέστησαν verbum eliciendum est, potestatem impellendi vel offereendi habens.* Richtig ist, dass ἐποίησαν unmöglich ist; aber statt ἀπέστησαν lag doch unstreitig näher ἐπανσαν, und so steht auch in D, zwar übersfahren, aber es ist zweifellos, dass das Ursprüngliche nicht verwischt worden. Dass Ast nicht gesehen, dass statt τοῦτο zu schreiben ist τοῦ τὸ, wie in der Handschrift steht, wundert mich; noch mehr wundert es mich aber, dass Ast so wenig

den Zusammenhang gedrungen ist, der hier sich mit mathematischer Sicherheit ergiebt, dass er ein Verbum mitverstanden sen will statt an eine Lücke zu denken, es fehlt ja eine Person, nlich Homer. Nach καὶ τὸ ὄντως ὃν κάλλος sind die Worte gefallen: αὐτοῦ τὸ ὄμμα περιήγαγον· δῆλοι οὖν ὅτι Ὁμηρος τυφλὸς ἀπομείνας ἐνέμειε τῇ νοητῇ καὶ ἀφανεῖ ἀρμονίᾳ ἐπὸ τοῦ αἰσθητοῦ κάλλους καὶ ἔξω προφανομένου περιθη εἰς τὸ νοητὸν καὶ ἀφανὲς κάλλος; man sieht, dass ein miototeleuton die Ursache des Ausfalls war; es folgen dann die Worte καὶ ὁ νῷ μόνῳ ἐστὶ ληπτόν. — p. 188 Z. 21 von unten δύο λόγοι ἐναντίοι ἥσαν· ὁ μὲν γὰρ ἔλεγεν ὅτι οὐ δεῖ τῷ ὄντι χαρίζεσθαι, ἐπειδὴ μεγάλων κακῶν ὁ ἐραστῆς γίνεται τος, ὁ δὲ τὰ ἐναντία, ὅτι δεῖ τῷ ἔρωτι χαρίζεσθαι· [καὶ γάλια ἀγαθὰ ἐκ τοῦ ἔρωτος γίνεται· πᾶς οὖν δύναται τὰ τελα περὶ τοῦ αὐτοῦ λέγεσθαι], εἰ μή τις οἶδε τὴν φύσιν ἡ λεγομένους ὡς νῦν τοῦ ἔρωτος. Die eingeklammerten Worte len bei Ast. — p. 195 Z. 5 von oben (τὸ σῶμα) πέφυκεν ὑπὸ ᾧ μὲν πάσχειν εἰς τόδε δρᾶν. So schreibt Ast, obwohl er derselben Seite Z. 31 drucken lässt ἐπὶ τοῦ σώματος ἐσκόσειν, ὑπὸ τίνων πάσχει καὶ εἰς τί ποιεῖ. Mit der Handchrift ist zu schreiben εἰς τιὰ δὲ δρᾶν. Durch ein Loch ist i stört, die ergänzende Hand hat richtig να. — p. 99 Z. 9 von τεν κατὰ μὲν οὖν ταύτην τὴν ἀνάπτυξιν, ἦν ἐποιήσαμεν ρὶ τῆς τυφλώσεως] ἦν ἐποιήσαμεν ist eine Conjectur Asts; seiner Vorlage fand er ποιησάμενον περὶ τῆς τυφλώσεως. ch der ungeübteste Kritiker muss einsehen, dass die Worte ησάμενον περὶ τῆς τυφλώσεως aus dem Nachfolgenden unhtig hieher gerathen sind; sie fehlen in D.

Ich breche hier ab, obwohl mir noch Material genug zur Verung stände (ich habe den cod. D für Hermeias genau durchirbeitet), um dem Leser zu zeigen, dass Asts Ausgabe in jeder ziehung (nicht einmal anständig gedruckt ist dieselbe) ungegend ist. Es ist ja richtig, es betrifft einen geringwerthigen hriftsteller, allein nachdem er einmal da ist, so soll er doch nigstens in einer Gestalt gegeben werden, dass man ihn lesen nn, sei es auch nur zu dem Zwecke, um die Verirrungen des nschlichen Geistes in einer Periode der Geschichte kennen zu nen.

Zum Schluss wollen wir noch über den Inhalt der Hand-

schrift D einige Mittheilungen machen, um daran zwei Bemerkungen zu knüpfen. Die Handschrift enthält Euthyphro, Crito, Apologie, Phaedrus mit Hermeias, Timaeus Locrus, Parmenides mit Proclus, Respublica, Convivium, endlich von anderer Hand *λόγιος πνευματορείον ἐπιστολὴ πρὸς ἵππαρχον*. In der Beschreibung Bekkers fehlen Timaeus Locrus und der Brief. Es wurde bereits einmal von mir darauf hingewiesen (Platocodex p. 63), dass der Florentinus h sich mit D in Bezug auf die Reihenfolge der einzelnen Stücke berührt. Berichtigend muss jetzt hinzugefügt werden, dass die Uebereinstimmung der beiden Handschriften, soweit sie dieselben Stücke enthalten, in Bezug auf Reihenfolge eine vollständige ist. Was ich damals behauptete, dass Flor. h am D abgeschrieben ist, kann ich noch durch neue Beispiele erläutern, wobei ich mich auf einen Dialog beschränken will: Crito 49d ist von *οὐτε κακῶς* das Wort *οὐτε* stark verwischt, der Flor. h hat *εἴτε*. 52b *ἐν αὐτῇ ἐπεδήμεις] ἐν αὐτῇ* ist ziemlich getrockt, h *ἐν αὐτοῖς*. 49e bilden die Worte *δίκαια ὄντα* den Schluss der Zeile und sind in Folge dessen etwas abgerieben, h *δίκαιον ὄντα*. 53c fehlt *τίνας* in h, es steht in D am Schluss der Zeile. 46a steht in h *οὐ* statt *ὄν*; in D ist *ὄν* so geschrieben, dass es bei nicht sebr sorgfältigem Lesen als *οὐ* gelesen werden kann. — Eine genauere Prüfung der Handschrift D im Symposium zeigt uns, dass hier eine grobe Verschiebung der Blätter stattgefunden; die einzelnen f. sind nach Massgabe der eingeklammerten Zahlen in folgender Weise zu ordnen: f. 287 (1), f. 288 (5), f. 289 (3), f. 290 (4), f. 291 (2), f. 292 (6). In dieser Unordnung finden wir den Text des Symposium im Vindob. 7 (nr. 126), vgl. Bast Krit. Versuch p. XX; er stammt daher aus D.

Würzburg.

M. SCHANZ.

## ZUR TEXTKRITIK DER NIKOMACHISCHEN ETHIK.

Für das Verfahren, welches der Herausgeber der nikomachischen Ethik den Lesarten des cod. K<sup>b</sup> gegenüber zu beobachten L, ein festes Princip aufzustellen, ist deswegen sehr schwer, weil einerseits der Schreiber der Handschrift seine Vorlage in erneckender Weise verunstaltet hat, und auf der anderen Seite die rigen Handschriften viel zu jung sind, als dass sie uns zur dheren Controlle dienen könnten. Auch der Weg, welchen Rassow und Susemihl eingeschlagen haben, indem sie K<sup>b</sup> bald mit M<sup>b</sup> und L<sup>b</sup> mit O<sup>b</sup> und auch mit L<sup>b</sup> zu einer Familie vereinigten, hat zu einem befriedigenden Resultat geführt; wir werden vielmehr, um eine unbestreitbare wechselnde Uebereinstimmung von M<sup>b</sup> und O<sup>b</sup> mit K<sup>b</sup> zu erklären, annehmen müssen, dass die Vorlagen dieser ngeren Handschriften einen ähnlichen Charakter zeigten, wie K<sup>b</sup> höchst, d. h. von zwei ja drei Händen aus verschiedenen Quellen corrigirt waren, und dass die Schreiber nach ihrem Gutdunken die correcturen bald aufnahmen, bald verwarfene. So erhielten die handschriften das eigenthümliche Gepräge, welches sich keiner Familie vollständig zueignen lässt und doch stellenweise mit jeder ie auffallendste Verwandtschaft zeigt. Bei dieser Annahme büssen un freilich M<sup>b</sup> und O<sup>b</sup> viel von der Autorität ein, welche ihnen assow und Susemihl zuertheilt haben, und wir sind im wesentlichen auf die beiden anderen Handschriften K<sup>b</sup> und L<sup>b</sup> als die einzigen reinen Quellen angewiesen. Dass aber der Handschrift K<sup>b</sup> in grossen und ganzen der Vorrang vor L<sup>b</sup> gebührt, steht außer weisel, und wenn auch in Folge der Nachlässigkeit des Schreibers K<sup>b</sup> stets mit grosser Reserve behandelt werden muss, so lässt ich doch aus vielen Anzeichen erkennen, dass die Vorlage dieser handschrift bei weitem besser gewesen ist, als die der andern; wir haben daher besonders bei solchen Stellen, welche die corririende Hand des Kritikers herausfordern, vor allem auf die Lesarten des cod. K<sup>b</sup> unser Augenmerk zu richten.

Hier von ein paar Beispiele.

IX 11, 1171<sup>121</sup>. Aristoteles wirft die Frage auf, ob im Glück oder im Unglück die Freunde dem Menschen nothwendiger sind, und antwortet: ἀναγκαιότερον μὲν δὴ ἐν ταῖς ἀποχλίαις, καὶ λιγὸν δὲ ἐν ταῖς εὐτυχίαις. Darauf fährt er fort: διὸ καὶ τοὺς ἐπικεκλητοῦσιν (sc. ἐν ταῖς εὐτυχίαις)· τούτους γὰρ αἰρετάπερον εὐεργετεῖν καὶ μετὰ τούτων διάγειν. ξστι γὰρ καὶ ἡ παρονοσία αὐτῇ τῶν φίλων ἡδεῖα καὶ ἐν ταῖς δυστυχίαις. So Bekker nach cod. K<sup>b</sup>, während Susemihl aus den jüngeren Handschriften καὶ ἐν ταῖς εὐτυχίαις καὶ ἐν ταῖς δυστυχίαις aufgenommen hat. Offenbar enthält der Satz ξστι γὰρ ἡ παρονοσία αὐτῇ κτλ. eine Begründung der vorhergehenden Worte καὶ μετὰ τούτων διάγειν, welche Aristoteles von den glücklichen Menschen aussagt. Also muss er sich zunächst jedenfalls auf die glücklichen Menschen beziehen, ohne dass der Schriftsteller diese Beziehung durch Hinzufügung der Worte ἐν ταῖς εὐτυχίαις ausdrücklich hervorhebt, es genügt zu schreiben ξστι γὰρ καὶ ἡ παρονοσία αὐτῇ τῶν φίλων ἡδεῖα. Andererseits werden die Worte καὶ ἐν ταῖς δυστυχίαις durch den Zusatz erforderlich ξονφίζονται γὰρ οἱ λυπούμενοι συναλγούντων τῶν φίλων. Wir werden daher an der Lesart des cod. K<sup>b</sup> festhalten und mit Änderung der Interpunction lesen: ξστι γὰρ καὶ ἡ παρονοσία αὐτῇ τῶν φίλων ἡδεῖα. καὶ ἐν ταῖς δυστυχίαις ξονφίζονται γὰρ οἱ λυπούμενοι συναλγούντων τῶν φίλων. ‘Ist doch schon die blosse Gegenwart der Freunde angenehm. Und dies auch im Unglück. Denn die Betrübten tragen ihre Last leichter, wenn die Freunde den Schmerz theilen.’

VI 7, 1141<sup>124</sup>. εἰ δὴ ὄγκειόν μὲν καὶ ἀγαθὸν ἔτερον ἀπορώποις καὶ ἤχθύσιν, τὸ δὲ λευκὸν καὶ εὐθὺ τὸ αὐτὸν ἀστ, καὶ τὸ σοφὸν ταῦτὸ πάντες ἀν εἴποιεν, φρόνιμον δὲ θερον· οὐ γὰρ περὶ αὐτὸν ἔκαστα εὐθεωροῦ φαίεν ἀν εἴραι φρόνιμον καὶ τούτῳ ἐπιτρέψειαν αὐτά oder αὐτούς. In den letzten Worts wird eine Definition des φρόνιμον gegeben, woran sich die Worte καὶ τούτῳ ἐπιτρέψειαν schliessen, welche in jedem Betracht unverständlich sind, mag man nun als Object zu ἐπιτρέπειν αὐτά oder αὐτούς lesen. Nun fehlt aber das αὐτό hinter φαίεν in allen Handschriften, und es ist sehr zweifelhaft, ob der alte Uebersetzer dasselbe in seinem Texte wirklich gelesen hat. So werden wir denn auf die Lesart des cod. K<sup>b</sup> φησι geführt, welche freilich selbst corruptirt ist und zwar offenbar aus φασιν. Diese Änderung

iat aber auch auf den zweiten Theil des Satzes wesentlichen Einluss, da der blosse Optativ *ἐπιτρέψειν* keine Erklärung findet, und es scheint, dass dieser Optativ, welchen in der grammatisch ichtigen Form nur cod. M<sup>b</sup> bietet, der für uns wenig Gewähr hat, während L<sup>b</sup> O<sup>b</sup> *ἐπιτρέψειν* haben, erst durch Correctur eines verlerbten Wortes entstanden ist, und zwar eben desjenigen, welches noch in K<sup>b</sup> erhalten ist, nämlich *ἐπιτρέψει*. Von diesem Worte lso hat die Emendation auszugehen, und ich glaube das richtige nicht zu verfehlern, wenn ich mit leichter Verbesserung *ἐπιτρέψαι* schreibe, woraus ein Corrector die dritte Person sing. hergestellt u haben scheint, nachdem *φησι* aus *φασιν* entstanden ist.

Wir erhalten also: *τὸ γὰρ περὶ αὐτὸ ἔκαστα εἰς θεωροῦντας εἶναι φρόνιμον, καὶ τούτῳ ἐπιτρέψαι αὐτά.* Beziehen wir nun in den Worten *καὶ τούτῳ ἐπιτρέψαι αὐτά* das *τούτῳ* auf *φρόνιμον* und *αὐτά* auf *ἔκαστα*, während der Infinitivus *ἐπιτρέψαι* als abhängig von einem zu ergänzenden *φασίν* gedacht werden muss, so ergiebt sich folgender Sinn: ‘das in Betreff seiner elbst das einzelne gut erkennen, sagen sie, sei *φρόνιμον*, und sie sagen, dass sie diesem dasselbe zu übertragen pflegen.’

V 8, 1133<sup>b</sup>9. Aristoteles sagt, dass die Gemeinschaft auf der Möglichkeit der gegenseitigen Vergeltung beruhe *εἰ δ’ οὕτω μὴ τὸ ἀντιπεπονθέναι, μὴ ἂν ἦν κοινωνία* und fährt fort: *ὅτι δὲ χρεῖα συνέχει ὥσπερ ἐν τι ὄν, δηλοὶ ὅτι ὅταν μὴ ἐν χρείᾳ ἴσται ἀλλήλων, η ἀμφότεροι ἡ ἀτερος, οὐκ ἀλλάττονται, ὥσπερ ταν ου ἔχει αὐτός, δέηται τις, οἷον οἴνον, διδόντες στον ἔξαγωγῆς.* Zunächst muss gegen Susemihl bemerkt werden, dass r die von Bekker aus K<sup>b</sup> aufgenommene Lesart *ἔξαγωγῆς* zu unsten des von den anderen Handschriften überlieferten *ἔξαγωγήν* mit Unrecht aufgegeben hat. Die Bedeutung, welche *διδόνται ἔξαγωγήν* z. B. Isocrates 17, 57 hat, die Ausfuhr freigeben, passt an unserer Stelle gar nicht, hier heisst *διδόνται*, wie namentlich in er Form des Imperfectums sehr häufig ‘geben wollen’, ‘anbieten’, lso *διδόντες στον ἔξαγωγῆς* während sie von der Getreideaushr anbieten, nämlich Getreide. Ueber das Particium *διδόντες* päter, jetzt wenden wir uns zu den unmittelbar vorhergehenden Vorten *ὥσπερ ὅταν οὐ ἔχει αὐτός, δέηται τις, οἷον οἴνον,* welche ein Beispiel für den allgemeinen Gedanken geben sollen *ταν ἀτερος οὐκ ἐν χρείᾳ η τοῦ ἔτερον, οὐκ ἀλλάττονται.* Sie müssen also sagen, entweder dass der eine etwas hat, was der

andere nicht bedarf, oder dass der eine etwas bedarf, was der andere nicht hat, d. h. nach der Wortfolge des Textes, entweder dass das, was der eine hat, der andere nicht bedarf, oder dass das, was der eine nicht hat, der andere bedarf. Ein *οὐ* wird also auf jeden Fall vermisst, und es fragt sich nur, ob wir es vor *ἔχει* oder vor *δέηται* einzusetzen haben. Nun wird aber in den folgenden Worten, wie auch das Particium selbst richtig lauten mag, das Getreide im Gegensatz zu dem als Beispiel *οἶνος οἶνον* angeführten Wein gesetzt, und da von einer Abgabe des Getreides geredet wird, so muss der Wein als gewünscht dargestellt sein. So mit werden wir mit Münzer die Negation vor *ἔχει* einsetzen, wo der Ausfall durch das *οὐ* sehr leicht erklärlich ist. Dagegen ist *αὐτός* als Subject zu *ἔχει* ganz correct, es bezieht sich auf das vorhergehende *ἄτερπος*, und als Subject zu *δέηται* ist *τες*, das *K'* nicht hat, sicherlich interpolirt, es ist allein *ἄτερπος* am Platz, welches einzuschlieben jedoch nicht nötig ist, es muss nach aristotelischer Redeweise aus den vorhergehenden Worten ergänzt werden.

Es bleibt noch der Anstoss in *διδόντες*, welches grammatisch wie dem Sinne nach in dieser Form unhaltbar erscheint. Hätte Aristoteles sagen wollen, dass beide Getreide absetzen, sowohl der *οὐκ ἔχων* als der *δεόμενος οἶνον*, so hätte er nach seinem Sprachgebrauch nicht *διδόντες*, sondern *διδόντων* geschrieben, und ich würde kein Bedenken tragen, diese Form herzustellen, wenn der Gedanke nicht etwas anderes erforderte. Jedem Einkauf entspricht unter normalen Verhältnissen ein Verkauf, wenn also jemand Wein bedarf, so wird er etwas anderes anbieten, etwa Getreide. Das ist offenbar der Gedanke des Aristoteles, so dass das Angebot des Getreides nicht von dem *οὐκ ἔχων*, sondern allein von dem *δεόμενος* gelten kann: zwei Menschen treten dann in keinen Verkehr mit einander, wenn das was der eine nicht hat, der andere bedarf, z. B. Wein, während er dafür Getreide anbietet. Diesen Gedanken erhalten wir durch eine leichte Correctur, wenn wir *διδόντες* in *διδόντος* verändern. Der Gebrauch eines solchen absoluten Genetivs ohne Subject ist hinlänglich bekannt aus Bonitz' Abhandlung (Ztschr. f. östr. Gymn. 1866 S. 785) und *ind. Arist.* p. 149<sup>b</sup><sup>28</sup>. Also muss diese schwierige Stelle richtig lauten: *ὅτι δὲ η̄ προσ συνέχει ὥσπερ ἐν τι δύν, δηλοῦ ὅτι ὅταν μὴ ἐν χρείᾳ ὥστε ἀλλήλων, η̄ ἀμφότεροι η̄ ἄτερπος, οὐκ ἀλλάττονται, ὥσπερ ὅταν*

οὐδὲ οὐκ ἔχει αὐτός, δέηται (sc. ἄπερος), οἶον οἴνου, διδόντος σίτου ἔξαγωγῆς.

VI 13, 1144<sup>a</sup>5. Aristoteles spricht von der φρόνησις und der σοφίᾳ und von ihrer verschiedenartigen Wirkung auf die Glückseligkeit des Menschen: ἡ μὲν γὰρ σοφίᾳ οὐδὲν θεωρεῖ, ἕξ ᾧ ἔσται εὐδαιμονία ὁ ἀνθρώπος· οὐδεμιᾶς γάρ ἔστιν γενέσεως· ἡ δὲ φρόνησις τούτῳ μὲν ἔχει, was später seine Erläuterung findet in den Worten: ἡ μὲν γὰρ ἀρετὴ τὸν σκόπον ποιεῖ ὁρθόν, ἡ δὲ φρόνησις τὰ πρὸς αὐτόν. Die σοφίᾳ ist also rein theoretisch, die φρόνησις bewegt sich auf dem Gebiete der γένεσις, ihr wird als Prädicat das ποιεῖν beigelegt. Es haben daher in den Worten 1143<sup>b</sup>33 πρὸς δὲ τούτοις ἀτοπὸν ἀν εἰναι δόξειν, εἰ χειρῶν τῆς σοφίας οὖσα (sc. ἡ φρόνησις) κυριωτέρα αὐτῆς ἔσται· ἡ γὰρ ποιοῦσα ἀρχεὶ καὶ ἐπιτάπτει περὶ ἔκαστον Ramsauer und Susemihl an dem ποιοῦσα ohne Grund Anstoss genommen.

Trotzdem ist auch die σοφίᾳ nicht ohne Einfluss auf die Glückseligkeit, freilich nicht in der Weise, wie die Heilkunst die Gesundheit hervorruft, sondern wie die Gesundheit selbst, d. h. nicht durch ihre Wirksamkeit, sondern durch ihren blossen Besitz. Wenn dann Aristoteles fortfährt: μέρος γὰρ οὖσα τῆς ὅλης ἀρετῆς τῷ ἔχεσθαι ποιεῖ καὶ τῷ ἐνεργεῖν εὐδαιμονία, so sieht man leicht, dass der Ausdruck τῷ ἐνεργεῖν zu der vorhergehenden Ausführung in geradem Gegensatz steht, während mit τῷ ἔχεσθαι der erforderliche Gedanke richtig und vollständig bezeichnet wird. Nun hat aber K<sup>b</sup> nicht τῷ ἐνεργεῖν, sondern ἐνεργεῖα und die Corruptel in O<sup>b</sup> ἐνεργεῖτ legt die Vermuthung nahe, dass in den jüngeren Handschriften eine verderbte Form von ἐνέργεια nach τῷ ἔχεσθαι in τῷ ἐνεργεῖν corrigirt worden ist. Ferner ist zu beachten, dass εὐδαιμονία, abgesehen von der Uebersetzung, nur die unzuverlässige Handschrift O<sup>b</sup> bietet, während in K<sup>b</sup> εὐδαιμονία und in L<sup>b</sup> M<sup>b</sup> εὐδαιμονίαν steht. Die Worte würden nun wohl ohne Anstoss sein, wenn es hiesse: μέρος γὰρ οὖσα τῆς ὅλης ἀρετῆς τῷ ἔχεσθαι ποιεῖ καὶ εὐδαιμονίαν, aber wir wissen, dass Aristoteles die εὐδαιμονία als eine ἐνέργεια auffasst: ἡ εὐδαιμονία ἐνέργειά τις, ζωῆς τελείας ἐνέργεια κατ' ἀρετὴν τελείαν, ψυχῆς ἀγαθῆς ἐνέργεια u. s. w., vgl. Bonitz ind. 292<sup>b</sup>53. 251<sup>b</sup>1, und um den Gegensatz gegen den blossen Besitz der σοφίᾳ recht scharf hervorzuheben, ist es erklärlich, dass er diese Eigenschaft der Glückseligkeit durch Hinzufügung von ἐνέργειᾳ hier besonders ausdrückt.

Ich glaube daher, dass Aristoteles geschrieben hat: *μέρος γαρ οὖσα τῆς ὅλης ἀρετῆς τῷ ἔχεσθαι ποιεῖ καὶ ἐνεργείᾳ εὑδα- μονίαν.*

Die Lesart des cod. K<sup>b</sup> möchte ich abweichend von den Herrn ausgeben einfach herstellen:

VIII 7, 1158<sup>a</sup> 27 *οἱ δὲ ἐν ταῖς ἑξουσίαις διηρημένοις φαι- νοῦσαι χρήσται τοῖς φίλοις· ἄλλοι γὰρ αὐτοῖς εἰσει χρήσιμοι καὶ ἔτεροι ἡδεῖς.* Die letzten Worte geben so, wie sie hier stehen, einen schiefen Sinn. Aristoteles will nicht sagen, andere sind ihnen nützlich, andere angenehm, sondern andere sind ihre Freunde, insofern, als sie ihnen nützlich, andere insofern, als sie ihnen angenehm sind. Diese Bedeutung hat die Ueberlieferung in K<sup>b</sup>: *ἄλλοι γὰρ αὐτοῖς εἰσιν* (sc. φίλοι) *εἰ χρήσιμοι, ἄλλοι ἡδεῖς,* worin vor *ἡδεῖς* aus dem vorhergehenden ein *εἰ* zu ergänzen ist. Wie mir Herr Professor Vahlen mittheilt, würde dem Aristotelischen Sprachgebrauch angemessener ein *ἢ* sein, welches ebenso leicht vor *ἡδεῖς* ausfallen, wie in *εἰ* (vor *χρήσιμοι*) übergehen könnte. Hiernach würde zu schreiben sein *ἄλλοι γὰρ αὐτοῖς εἰσιν* *ἢ* *χρή- σιμοι, ἄλλοι* *ἢ* *ἡδεῖς.*

I 9, 1098<sup>b</sup> 30. *τοῖς μὲν γὰρ λέγουσι τὴν ἀρετὴν* *ἢ* *ἀρετήν τινα σύνορός ἔστιν* *ὁ λόγος.* So K<sup>b</sup>, L<sup>b</sup> *σύμφωνος*, die übrigen Handschriften und die Ausgaben *συνωδός*. Die Abweichung von L<sup>b</sup>, wie die Seltenheit von *σύνορος* lassen in *συνωδός* eine Correctur vermuthen, während anderseits der Ausdruck *σύνορος* hier durchaus am Platze ist, wie der sogleich folgende Satz zeigt: *διαφέρει δὲ ἵσως οὐ μικρόν, ἐν κτήσει ἢ ἐν χρήσει τὸ ἀριστον ὑπολαμβά- νειν, καὶ ἐν ἔξει ἢ ἐν ἐνεργείᾳ.*

Von anderen Vorschlägen sei hier erwähnt:

IV 8, 1124<sup>b</sup> 29. Es wird der *μεγαλόψυχος* charakterisiert und nach anderen Eigenschaften angeführt: *ἀναγκαῖον δὲ καὶ φα- ρόμισον καὶ φανερόφιλον· τὸ γὰρ λανθάνειν φοβουμένου. καὶ μέλειν τῆς ἀληθείας μᾶλλον* *ἢ* *τῆς δόξης, καὶ λέγειν καὶ πρά- τειν φανερῶς· παρεργοσιαστῆς γὰρ διὰ τὸ καταφρονεῖν, διὸ καὶ ἀληθευτικός, πλὴν ὅσα μὴ δι’ εἰρωνείαν.* Die Worte *παρερ- γοσιαστῆς* bis *ἀληθευτικός* sind aus einer Note des Par. 1856 ge- schöpft, die Texte der Handschriften weichen wesentlich und in verschiedener Weise ab. Bei dieser Lesart aber gehört zunächst das *διὸ* vor *καὶ ἀληθευτικός* sicher nicht dem Aristoteles, denn wie auch die Worte dieses Zwischensatzes lauten *εἰν*, die durch

*γὰρ* angezeigte Begründung bezieht sich jedenfalls auf das *λέγειν καὶ πράττειν φανερῶς*, und es wäre widersinnig, die Wahrheitsliebe des Hochherzigen von seiner Freimüthigkeit oder der Verachtung seiner Nebenmenschen ableiten zu wollen. Aber ebenso wenig ist es möglich, der Ueberlieferung der Handschriften zu folgen und *καὶ ἀληθευτικός* unmittelbar mit den vorhergehenden Worten zu verbinden; wir werden vielmehr mit diesem *καὶ* einen neuen Satz anfangen lassen, und zwar heisst dann *καὶ ἀληθευτικός πλὴν ὅσα μὴ δι' εἰρωνείαν* ‘und dann nicht die Wahrheit sagend, wenn er ironisch spricht’, so dass hiermit nicht die Wahrheitsliebe als eine neue Eigenschaft angeführt wird, sondern die schon erwähnte Eigenschaft (*καὶ μέλειν τῆς ἀληθείας*) eine Einschränkung erhält.

Die übrigen Worte mit überzeugender Gewissheit herzustellen, erscheint wegen der Mannigfaltigkeit der handschriftlichen Lesarten sehr schwierig. Da aber die Interpolation in der Ueberlieferung des cod. K<sup>b</sup> in der ursprünglichsten Form erhalten zu sein scheint, weil sie am einfachsten und klarsten hervortritt, so werden wir auch hier am besten von dieser Handschrift ausgehen, welche folgende Worte hat: *καταφρονητικοῦ γὰρ παρρησιαστικοῦ γὰρ διὸ παρρησιαστικός δὲ διὰ τὸ καταφρονητικός εἶναι*. Diese geben für ein doppeltes Verfahren Raum. Denn da die Genetive offenbar nach Analogie von *φοβουμένον* verderbt sind, so kann man vermuthen *καταφρονητικός γὰρ*, *διὸ παρρησιαστικός*, so dass die ganze Stelle lautet: *καὶ λέγειν καὶ πράττειν φανερῶς καταφρονητικός γὰρ*, *διὸ παρρησιαστικός καὶ ἀληθευτικός τελίν γόσα μὴ δι' εἰρωνείαν*. Fassen wir den anderen Theil jener Worte ins Auge, so ist zu schreiben *παρρησιαστικός γὰρ διὰ τὸ καταφρονητικός εἶναι*, womit wir uns mehr der Bekkerschen Lesart nähern würden. Und ich glaube, dass Bekker mit seinem oft bewährten, wunderbaren Tact in der Verbindung des *διὰ τὸ* mit dem Infinitivus eine echt Aristotelische Ausdrucksweise nicht mit Unrecht gesehen hat, weshalb ich die zweite Art der Emendation vorziehe und den ganzen Satz so zu formuliren vorschlage: *καὶ μέλειν τῆς ἀληθείας μᾶλλον ἢ τῆς δόξης, καὶ λέγειν καὶ πράττειν φανερῶς παρρησιαστικός γὰρ διὰ τὸ καταφρονητικός εἶναι καὶ ἀληθευτικός πλὴν ὅσα μὴ δι' εἰρωνείαν*.

V 10, 1135<sup>b</sup> 25. Aristoteles unterscheidet drei Arten der Verletzungen (*βλάφαι*), einmal das *ἀμάρτημα* (12—16), dann das

*ἀτύχημα* (16—19), endlich das *ἀδίκημα* (20 ff.). Dies ist eine solche Handlung, welche der Mensch zwar wissenschaftlich, aber nicht mit Vorbedacht vollführt, und sie muss sehr wohl von derjenigen unterschieden werden, welche für den Handelnden den Charakter des *ἀδικος* involvirt, erst wenn er einen mit Vorbedacht verleiht, ist er ein *ἀδικος*: *ταῦτα γὰρ βλάπτοντες καὶ ἀμαρτάνοντες ἀδικοῦσι μέν, καὶ ἀδικήματα ἔστιν, οὐ μέντοι πω ἀδικος διὰ ταῦτα οὐδὲ πονηροί· οὐ γὰρ διὰ μοχθηρίαν η̄ βλάβη· ὅταν δ' οὐ προαιρέσεως, ἀδικος καὶ μοχθηρός.* Dass diese Unterscheidung eine wohl begründete sei, sucht Aristoteles einmal durch den Hinweis auf die Handlung eines Zornigen zu beweisen, welche doch anders beurtheilt wird, als eine mit Vorbedacht vollführte: *διὸ καλῶς τὰ ἐκ θυμοῦ οὐκ ἐκ προνοίας κρίνεται· οὐ γὰρ ἄρχει οὐθαμῷ ποιῶν, ἀλλ' ὁ ὀργίσας, und dann, sagt er, handelt es sich bei einem *ἀδίκημα* nicht um den Thatbestand selbst, wie wenn bei Verträgen eine Rechtsverletzung eintritt, wo der eine der Contrahenten immer ein *μοχθηρός* sein muss, *ἔτι δὲ οὐδὲ περὶ τοῦ γενέσθαι η̄ μὴ ἀμφισβητεῖται, ἀλλὰ περὶ τοῦ δικαιου· ἐπὶ φαινομένῃ γὰρ ἀδικίᾳ η̄ ὀργῇ ἔστιν. οὐ γὰρ ἀσπερ ἐν τοῖς συναλλάγμασι περὶ τοῦ γενέσθαι ἀμφισβητοῦσι κτλ.**

Diese Worte nun scheinen mir nicht ganz in Ordnung zu sein. Die Beziehung des zweiten mit *γὰρ* eingeleiteten Satzes liegt auf der Hand, er schliesst sich dem Sinne nach unmittelbar an die Worte *ἔτι δὲ οὐδὲ περὶ τοῦ γενέσθαι η̄ μὴ ἀμφισβητεῖται, ἀλλὰ περὶ τοῦ δικαιου*, zu denen er die Begründung giebt. Dagegen steht der vorhergehende Satz, welcher ebenfalls durch *γὰρ* angeknüpft wird, *ἐπὶ φαινομένῃ γὰρ ἀδικίᾳ η̄ ὀργῇ ἔστιν* völlig ausser Zusammenhang, er kann seinem Inhalte nach weder zu dem vorhergehenden noch zu dem nachfolgenden Satze in Beziehung gesetzt werden, sondern gehört zu den Wörtern, welche von der Beurtheilung einer im Zorn verübten Handlung sprechen, und giebt die Begründung zu dem *οὐ γὰρ ἄρχει οὐθαμῷ ποιῶν ἀλλ' ὁ ὀργίσας*. Fügen wir ihn also nach *ὀργίσας* ein, so erhalten wir den richtigen Gedanken: Nicht der in Zorn handelnde ist Ursache der Handlung, sondern der, welcher ihn zum Zorne gereizt hat, dass der Zorn wird hervorgerufen durch etwas, was dem Zornigen als Unrecht erscheint. Die Corruptel lässt sich auch leicht erklären, wenn man annimmt, dass der Schreiber durch den fast gleichen Anfang beider Sätze mit *ἔτι* und *ἔτι* verleitet von *ὀργίσας* sogleich

ἔτι δέ übersprang und später den kleinen Zwischensatz *ἐπὶ ινομένη κτλ.* nachholte.

II 8, 1108<sup>b</sup> 11. τριῶν δὲ διαθέσεων οὐσῶν, δόιο μὲν κα-  
յν, τῆς μὲν καθ' ὑπερβολήν, τῆς δὲ κατ' ἔλλειψιν, μιᾶς δ'  
ετῆς τῆς μεσότητος, πᾶσαι πάσαις ἀντικείντας πως· αἱ μὲν  
ἢ ἄκραι καὶ τῇ μέσῃ καὶ ἀλλήλαις ἐναντίαι εἰστιν, ή δὲ μέση<sup>i</sup>  
ἢ ἄκραις. Dies wird dann näher ausgeführt und durch Bei-  
ele erläutert. Wir haben also drei Gegensätze, die Extreme  
zen einander, die Mitte gegen das Zuviel, die Mitte gegen das  
wenig. Wie verhalten sich nun diese drei zu einander? (27)  
τως δὲ ἀντικειμένων ἀλλήλοις τούτων, πλειστη̄ ἐναντιότης  
τὸν τοῖς ἄκροις πρὸς ἀλληλὰ ἢ πρὸς τὸ μέσον. πορρωτέρω  
ἡ ταῦτα ἀφέστηκεν ἀλλήλων ἢ τοῦ μέσου. So ist die hand-  
schriftliche Ueberlieferung, das *πλείων*, welches aus dem Heliodor  
die Ausgaben gedrungen ist, beruht offenbar auf Correctur, die  
uns gar keine Autorität hat. Ich hatte die Absicht, den Super-  
lativ *πλειστη̄* zu halten und ἢ πρὸς τὸ μέσον zu streichen, das  
dem folgenden ἢ τοῦ μέσου entstanden schien. So würde  
h der passende Gedankenfortschritt ergeben: 'von den drei Gegen-  
zen ist der grösste derjenige zwischen den Extremen, von den  
leeren ist bald der zwischen der Mitte und dem Zuwenig, bald  
zwischen der Mitte und dem Zuviel grösster (35) πρὸς δὲ τὸ  
τον ἀντικείται μᾶλλον ἐφ' ὧν μὲν ἡ ἔλλειψις ἐφ' ὧν δὲ ἡ  
εργοβολή.' Allein die eigenthümliche Art, wie in der griechischen  
Sprache der Superlativ oft an Stellen angewandt wird, wo wir nach  
serem Sprachgefühl den Comparativ erwarten müssen, lässt ver-  
then, dass hier Aristoteles wirklich geschrieben hat: οὗτως δὲ  
τικειμένων ἀλλήλοις τούτων, πλειστη̄ ἐναντιότης ἐστὶν τοῖς  
τοις πρὸς ἀλληλὰ ἢ πρὸς τὸ μέσον. Natürlich ist dann die  
Konstruktion mit einer Art von Ellipse so zu verstehen, als ob  
ei Gedanken in eine Verbindung zusammengezogen seien: ihr  
Gegensatz ist der grösste und grösster als der zu der Mitte. Und  
seine Erklärung dürfte auch wohl auf die Verbindung des Super-  
lativs mit dem Genetiv anstatt des Comparativs Anwendung finden,  
für als klassisches Beispiel Thuk. I 1, 1 πόλεμος ἀξιολογώ-  
τος τῶν προγενενημένων gilt, denn Krügers Auslegung (Aus-  
sae und Gramm. § 47, 28, 10): 'der denkwürdigste der seit-  
geführten Kriege mit den früher geführten zusammengestellt'  
mag schwerlich zu befriedigen. Diese Zusammenstellung dieses

Genetiv mit dem Superlativ für den nach deutschem Sprachgebrauch erwarteten Comparativ ist, wie bekannt, ziemlich ausgedehnt. Aber auch der Superlativ mit *η* findet sich nicht zu selten, z. B. bei Apoll. Rhod. III 91:

*Ἡρη, Ἀθηναίη τε, πιθοιτό κεν ὑμμι μάλιστα  
ἡ ἐμοί,*

und aus Aristoteles führt Bonitz *ind.* 312<sup>a</sup>50 Beispiele an für *πλεῖστον η*, *μάλιστα η*, *πρώτον η*, vgl. Spengel zu *Rhet. ad Alex.* I 1420<sup>b</sup>28.

V 3, 1129<sup>b</sup>32. *αὗτη μὲν οὖν ἡ δικαιοσύνη ἀρετὴ μέν ἔστι τελεία, ἄλλ’ οὐχ ἀπλῶν ἄλλὰ πρὸς ἔτερον· καὶ διὰ τοῦτο πολλάκις χραῖστη τῶν ἀρετῶν εἶναι δοκεῖ ἡ δικαιοσύνη . . . καὶ τελεία μάλιστα ἀρετή, ὅτι τῆς τελείας ἀρετῆς χρῆσίς ἔστι, τελεία δ’ ἔστιν, ὅτι ὁ ἔχων αὐτὴν καὶ πρὸς ἔτερον δύναται τῇ ἀρετῇ χρῆσθαι ἄλλ’ οὐ μόνον καθ’ αὐτὸν.* Der erste Gedanke, die Gerechtigkeit in dieser Bedeutung ist vollendete Tugend, wird nach dem Zwischensatze καὶ διὰ τοῦτο κτλ. gesteigert καὶ τελεία μάλιστα ἀρετή, ὅτι τῆς τελείας ἀρετῆς χρῆσίς ἔστι. Wenn dann aber fortgesfahren wird, *τελεία δ’ ἔστιν, ὅτι ὁ ἔχων αὐτὴν καὶ πρὸς ἔτερον δύναται τῇ ἀρετῇ χρῆσθαι*, so kann hier mit τῇ ἀρετῇ nicht die Gerechtigkeit als Tugend, sondern die Tugend im allgemeinen gemeint sein, wie auch aus dem folgenden hervorgeht: *πολλοὶ γὰρ ἐν μὲν τοῖς οὐδὲ οἰκείοις τῇ ἀρετῇ δύνανται χρῆσθαι, ἐν δὲ τοῖς πρὸς ἔτερον ἀδυνατοῦσιν.* So sind die Worte von ὅτι an klar und ohne Anstoss. Dagegen scheint es mir der aristotelischen Gedankenfolge direct entgegengesetzt, wenn mit diesen Worten das *τελεία δ’ ἔστιν*, die *τελειότης* der Gerechtigkeit begründet werden soll. Denn die *τελειότης* der Gerechtigkeit besteht nach des Aristoteles Auffassung darin, dass sie alle anderen Tugenden in sich schliesst, dass das Gesetz alle tugendhaften Handlungen gebietet, alle lasterhaften untersagt: *προστάττει ὁ νόμος . . . δύοιως δὲ καὶ κατὰ τὰς ἄλλας ἀρετὰς καὶ μοχθητὰς τὰ μὲν κελεύων τὰ δ’ ἀπαγορεύων* (23). Diese Eigenthümlichkeit der Gerechtigkeit, welche in Uebung der Tugend im Verkehre mit den Nebenmenschen liegt, ist vielmehr der Grund dafür, dass Aristoteles die Gerechtigkeit *τελεία μάλιστα* nennt, und hierfür allein können die angeführten Worte die Begründung enthalten. So haben denn auch Jackson und Susemihl dadurch zu helfen gesucht, dass sie καὶ τελεία μά-

*ιστα* und *τελεία* δ' ἔστιν mit einander vertauschten. Allein iermit kommen wir keinen Schritt weiter. Die Worte ὅτι τῆς *τελείας ἀρετῆς χρῆσις ἔστιν* enthalten in verkürzter Fassung ganz lasselbe, was der folgende, mit ὅτι eingeleitete Satz in längerer Ausführung giebt, sie können also ebensowenig die *τελεότης* begründen. Wenn es nun schon bedenklich ist, dem Aristoteles eine derartige Wiederholung zuzutrauen, so zeigen die Worte ὅτι τῆς *τελείας ἀρετῆς χρῆσις ἔστιν* so viel Anstösse, dass ich nicht Bedenken trage, in ihnen ein Marginalscholion zu sehen, welches später in den Text gedrungen ist. Was ist zunächst die *τελεία ἀρετῆ?* Es kann nach dem vorhergehenden nur die Gerechtigkeit sein, dann erhalten wir aber den schiefen Sinn, dass die Gerechtigkeit deswegen höchst vollkommen ist, weil sie Ausübung der Gerechtigkeit ist. Man hat daher *τελεία τῆς ἀρετῆς* (Trendelenburg) und ähnliches conjicirt, am besten vielleicht Imelmann *τῆς ληστῆς ἀρετῆς*. Aber mag man hier durch Emendation helfen, es leibt der Anstoss in dem Ausdruck *χρῆσις*. Nicht das *χρῆσθαι* α und für sich ist es, was die Gerechtigkeit auszeichnet, sondern οὐς *χρῆσθαι πρὸς ἔτερον*, darum sagt Aristoteles *πολλοὶ γὰρ ἐν οἷς οἰκεῖοις τῇ ἀρετῇ δύνανται χρῆσθαι, ἐν δὲ τοῖς πρὸς τεροὺς ἀδύνατοῦσιν.* Also die *χρῆσις* selbst wird auch den übrigen Tugenden zuerkannt, der Gerechtigkeit allein das *χρῆσθαι* οὐς *ἔτερον.* So enthalten diese wenigen Worte im ganzen und in einzelnen die mannigfachsten Anstösse, während es auf der anderen Seite leicht erklärlich ist, wie ein solches Interpretament in den Text aufgenommen werden konnte. Und da nun Heliodor *τελεία δ' ἔστιν* noch nicht gelesen hat, so glaube ich, dass zuerst beide mit ὅτι anlautenden Sätze unmittelbar aufeinander folgten, nun aber, um diese Härte zu meiden, in einigen Handschriften in das zweite ὅτι ein δ γὰρ geschrieben worden ist, wie Heliodor sagt, in anderen dagegen *τελεία δ' ἔστιν* eingefügt. Streichen wir also die Zeile, so ist alles glatt: αὕτη μὲν οὖν η δικαιοσύνη *ἀρετὴ μέν ἔστιν τελεία . . . . καὶ τελεία μάλιστα ἀρετή, ὅτι ἔχων αὐτὴν καὶ πρὸς ἔτερον δύναται τῇ ἀρετῇ χρῆσθαι ἀλλ' οὐ μόνον καθ' αὐτόν.*

Berlin.

ADOLF BUSSE.

## M I S C E L L E N.

### MENIPP UND VARRO.

Von den medicinischen Werken, welche Athenäus *excer* hat, sind an Zahl und Umfang nicht die geringsten die *Exce* aus der Diätetik des athenischen Arztes Mnesitheus. Ein int̄santes Fragment aus einem andern Werk desselben, der *ἐπιστὶ περὶ κωθωνισμοῦ*, steht XI p. 484 b.

Um die Lebenszeit des Mannes zu bestimmen, bietet sich nächste Handhabe in den Versen des Alexis (X p. 419 b):

ώς ήδη πᾶν τὸ μέτριον. οὐθ' ὑπεργέμων  
ἀπέρχομαι νῦν οὔτε κενός, ἀλλ' ήδεως  
ἔχων ἔμαυτον· Μνησίθεος γάρ φησι δεῖν  
φεύγειν ἀπάντων τας ὑπερβολὰς ἀει.

Vergleicht man das wahrscheinlich demselben Dichter zugehörige Bruchstück II 36 a:

ὅτι Μνησίθεος δ' ἔφη τὸν οἶνον τοὺς Θεοὺς  
Θηγητοῖς καταδεῖξαι τοῖς μὲν δρθῶς χρωμένοις  
ἀγαθὸρ μέγιστον, τοῖς δ' ἀτάκτως τοῦμπαλιν. u. s

so sieht man, dass auf sanitärische Vorschriften des Mnesith wie sie in dem angeführten Brief gestanden haben werden, Rücksicht genommen wird. Der terminus ante quem ist durch erste Citat gegeben, da sich die Lebenszeit des Alexis bestimmen lässt (Meineke hist. crit. p. 375), aber wir dürfen wohl weiter gehen und mit Meineke den Mann zum Zeitgenossen des Komödienschaffenden machen, der durch den Mund eines bescheidenen Trinkers berühmten Arzt von der Bühne herab sein Compliment macht. Als unbestrittene Autorität in Weinangelegenheiten konnte der Bacchus ein Standbild weihen, wie Pausanias (I 37, 4) erzählt. Sich aus den Citaten bei Galen und anderen genaueres über das Leben ermitteln lässt, kann ich hier, wo es mir an einschlägigem Material fehlt, nicht verfolgen.

Denselben Mnesitheus führt Varro in dem Bruchstück menippeischen Satire *Ὑδροχύων* an (bei Gell. XIII 31; frg.

sl. <sup>1)</sup>): *non vides apud Mnesitheum scribi tria genera esse vini, n, album, medium quod vocant κιρρόν, et novum, vetus, me-*  
*’ et efficere nigrum viris, album urinam, medium πέψιν,*  
*n refrigerare, vetus calefacere, medium esse prandium caninum?*agt sich, ob Varro selbst ihn noch gelesen hat. Man hat längst  
 rkt, dass dies Citat zum Theil wiederkehrt bei Ath. I 32 d:  
*τίθεος δ’ ὁ Ἀθηναῖος φησιν ὁ μέλας οἶνός ἐστι θρεπτι-*  
*τος, ὁ δὲ λευκὸς οὐρητικώτατος καὶ λεπτότατος, ὁ δὲ*  
*εἱηρὸς καὶ τῶν σιτίων πεπτικώτερος*. Ob die in diesem  
 fehlenden Worte von Varro ebenfalls aus Mnesitheus über-  
 n worden sind, lässt sich nicht mehr bestimmen; doch bietet  
 meinem Gefühl der scurrile Ausdruck *prandium caninum*, der  
 raktische Vorschriften eines Arztes durchaus nicht passen will,  
 ndicium für eine Mittelquelle, in welcher — ähnlich wie bei  
 s — die Worte des Mnesitheus angeführt und besprochen  
 1.

Liest man nun die Athenäusstelle im Zusammenhang, so fällt  
 dass der wesentliche Inhalt des Fragmentes schon im Anfang  
 ap. 59 vorweggenommen ist. Was bewog Athenäus, mit dem  
 ichen Citat die Eigenschaften des *λευκὸς*, *κιρρὸς* und *μέλας*  
 noch einmal vorzubringen? Ich glaube, dass er hier Mne-  
 is nicht selbst vor Augen hatte, sondern denselben in seiner  
 e schon citirt fand, und diese Quelle war Menipp: *ὁ γοῦν-*  
*τὸς Μένιππος ἀλμοπότιν τίνη Μύνδον φρεστήν*, wie es ein  
 Zeilen weiter heisst. Es ist bedauerlich, dass wir vom zweiten  
 nur den dürftigen Auszug des byzantinischen Epitomators  
 o, aber auch so schliesst sich alles, wie mich dünkt, trefflich  
 nmen: die merkwürdige Coincidenz des römischen Dichters  
 dem späten Grammatiker findet ihre natürliche Erklärung, und  
 Hundesfrühstück' werden wir nunmehr auf Rechnung des Ky-  
 rs setzen dürfen. Vielleicht stecken in der reichhaltigen Wein-  
 , welche nach der Anführung Menipps folgt, hin und wieder  
 ehnungen aus demselben; doch wird sich das mit unsren Hilfs-  
 eln nicht mehr entscheiden lassen.

Wie billig, denkt man zunächst an das ‘Symposium’ des Ky-  
 rs (Ath. XIV 629 e), worin zum Schluss die Argumente des

<sup>1)</sup> Die Sammlung von Riese steht mir hier nicht zu Gebote. Doch hat  
 er, wie mir mitgetheilt wird, aus dem Mnesitheusfragment bei Athenäus,  
 er selbst anführt, weiter keinen Schluss gezogen.

'Wasserhundes' gegenüber allen Hochgenüssen in dem Geschenk des Dionysus den Ausschlag gegeben haben mögen.<sup>1)</sup> Vielleicht darf auch bei dieser Gelegenheit an das Symposium des Maeceaus erinnert werden, auf welches Kiessling neuerdings wieder aufmerksam gemacht hat (*Philol. Unters.* II p. 81).

Sollte diese Vermuthung, auf die seltsamerweise noch keine gekommen zu sein scheint<sup>2)</sup>, das Richtige treffen, so würde die immerhin beachtenswerthe Thatsache constatirt werden, dass Varr nicht verschmäht hat, sich weit enger an sein Vorbild anzuschliessen, als bisher angenommen worden ist.

Stettin, 23. Juni 1882.

G. KNAACK.

### ZUR INSCHRIFT VON HISSARLIK.

In der interessanten Urkunde, die Mommsen im XVII. Band S. 523 dieser Zeitschrift besprochen hat, meinte er noch eine chronologische Schwierigkeit zu finden. Sie bringt nämlich die Quinquenaliens des Kaisers Valens, welche nach seiner Ansicht am 26. Februar 368 gefeiert wurden, mit der Besiegung des Athanarich in Zusammenhang, die sicher erst in den Sommer 369 fiel. Die Lösung, welche Mommsen S. 526 vorschlägt, genügt doch kaum, wenigstens wenn die sehr probable Ergänzung Tocilescus richtig ist; denn wie konnte der Concipient der Inschrift setzen: *ingravat item in victorias illas tempore feliciter quinquennaliorum*, wenn das Fest und der Sieg anderthalb Jahre auseinander lagen? Es müste daher schon allein aus der Urkunde selbst geschlossen werden, dass dies nicht der Fall war, und andere Indicien bestätigen es.

Eckhel an dem von Mommsen angeführten Orte beweist allerdings, dass Licinius, Constantin und Theodosius ihre Quinquenaliens schon nach vollendetem vierten Jahre gefeiert haben, doch folgt daraus noch nicht die gleiche Regel für alle Kaiser des vierten Jahrhunderts. Finden wir doch auch in früherer Zeit, dass Commodus den Termin in dieser Weise verkürzt, während vor ihm Marcus und nach ihm Caracalla den Abschluss der fünf Jahre er-

1) Von Delicatessen bei einem Trinkgelage handelt das Fragment am dem 'Arkesilaus' (Ath. XIV 664 c).

2) Auch in der neuesten Arbeit von Wildenow *de Menippo Cynico* (Diss. Hall. 1881) finde ich nichts über das besprochene Fragment.

warten. Ein ähnlicher Wechsel ist auch später um so wahrscheinlicher, als noch unmittelbar vor Constantin das Fest *quinquennio exacto* stattfand (*Mamert. geneithl. Maxim.* 1). Folglich darf die Frage nicht generell für einen ganzen Zeitraum, sondern nur für jede Regierung gesondert gestellt werden, ein Resultat, zu dem auch Eckhel am Schlusse seiner Abhandlung gelangt.

Wenn in dem *πενταετηρικός*, welchen Themistius dem Valens vortrug, der Gothenkrieg „mehr in Vorbereitung als eigentlich begonnen erscheint“, so spricht dies eher für das Jahr 369 als für das vorhergehende. Denn in diesem hatten die angeschwollenen Fluten der Donau den Uebergang des römischen Heeres verhindert, und es war daher gar nicht zum Kampfe gekommen<sup>1)</sup>), wohl aber war Valens im J. 367 ziemlich tief in das Feindesland eingedrungen. Hielt also Themistius seine Prunkrede im Februar 368, so musste er der Erfolge des vor wenigen Monaten erst beendeten Feldzuges gedenken, so unbedeutend dieselben auch waren, während sie ein Jahr später vor den Erwartungen des neuen grösseren Krieges schon in Vergessenheit gerathen sein konnten. Doch auf diesen Schluss aus dem Schweigen brauchen wir um so weniger Gewicht zu legen, als uns ja auch ein *πενταετηρικός* auf Valentinian und eine gleichzeitig gehaltene Lobrede auf seinen Sohn erhalten sind, welche die Frage zur Entscheidung bringen.

In dem ersten Panegyrikus auf Valentinian (16) sagt Symmachus: *lustrum imperialium iam condis annorum*. Dadurch ist die Gelegenheit, bei welcher die Rede vorgetragen wurde, deutlich genug indicirt, denn der Anfang derselben, welcher uns einen noch unzweideutigeren Aufschluss geben würde, fehlt leider in der Handschrift. Wenn auch schon das Wort *condis* auf den Abschluss der fünfjährigen Periode hinweist, so wäre doch dies Zeichen nicht sicher genug, böte ihm nicht die Rede an Gratian eine Bestätigung. Diese setzt voraus, dass der Augeredete schon mindestens einen Feldzug mitgemacht<sup>2)</sup>) und dass er dies als Kaiser gethan habe.<sup>3)</sup>

1) Amm. XXVII 5, 5.

2) 3 pro senibus puer dimicat, pro liberis nostris aquaevus insudas. — 7 historia oblectaris in proeliis, — carminibus in triumphis. — 10 filium te exhibes reverentia, virtute collegam. una est utriusque militia et coniuncta felicitas: tu gaudes magisterio patris, ille contubernio iunioris.

3) 2 cuius primum est stipendum principatus. — 8 me si quis interroget, quando inclytus Gratianus dilectui nomen obtulerit, respondebo libere: quando imperatoris accepit. — 4 spe electus es, re probatus.

Er wurde mit dem Purpur bekleidet am 24. August 367 in Amiens, wo Valentinian auch später noch einige Zeit verweilte. Am 8. October war er dann in Reims, am dreizehnten desselben Monats in Trier, wo er bis zum Ende des Jahres blieb. Einen Kriegszug kann er also nicht vor dem Frühling 368 unternommen haben; folglich fällt die Rede frühestens in den Herbst 368. Einen *terminus ante quem* dagegen gewinnen wir aus dem zweiten Panegyricus auf Valentinian, der zum Antritt von dessen drittem Consulat, den 1. Januar 370, gehalten wurde. Hier deutet Symmachus an<sup>1)</sup>, dass er im Begriffe stehe, das Hoflager zu verlassen, und nie zu Gratians Lebzeiten hat er es wieder besucht.

Den Anlass zur Rede bezeichnen die ersten erhaltenen Worte derselben: *sed prima mihi devotionis causa peragenda est: liben aurea sume munuscula, qui talia tempora praestitisti.* Also Symmachus war beauftragt dem Kaiser Geschenke in Gold darzubringen. Nun wissen wir, dass regelmässig zu den fünfjährigen Regierungsfesten eine solche Schenkung (*oblatio*) von Seiten des Senats stattfand; wir haben uns mithin den Redner als Führer einer Gesandtschaft zu denken, die den beiden Kaisern im Namen der Hauptstadt zu den Quinquennalien zu gratuliren und die üblichen Geschenke zu überbringen kam. Da also der Panegyrikus, wie wir oben sahen, am 26. Februar 368 noch nicht gehalten sein kann, so feierten die Kaiser ihr Fest am 25. Februar 369.<sup>2)</sup>

Uebrigens steht diese Rechnung nach fünf vollen Jahren hier nicht vereinzelt da; auch bei Valentinians gleichnamigem Sohne lässt sie sich, wenn gleich mit minderer Sicherheit, nachweisen. Unter der Präfectur des Symmachus wurde über die Oblatio zu seinen Decennialien im Senat Beschluss gefasst (*Rel. 13*) und wenigstens der Anfang zu den Einzahlungen gemacht.<sup>3)</sup> Da Symmachus sein Amt im Winter oder Frühling 384 antrat und im Sommer oder Herbst 385 niederlegte<sup>4)</sup>, so beweist dies freilich an

1) *31 canant alii, quae supersunt: ego testis fungar officio. ibo per urbes, ibo per populos iactantior victore laudato; dicam senatus plebis Romanae: „fasces in provincias novas mittile, trans Rhenum iudices praeparare“.*

2) *A. d. V kal. Mart.*, was im Schaltjahr den 26., im gemeinen Jahr den 25. Februar bedeutet.

3) *Rel. 23, 12 quo facienda oblationis gratia summates quoque conducteram.*

4) Siehe meine demnächst erscheinende Ausgabe des Symmachus.

sh noch nichts, denn ob man das Fest Valentinians auf den 1. November 384 oder 385 setzt, mussten die Vorbereitungen zu doch unter die gleiche Stadtpräfetur fallen. Deutlicher aber richt der Inhalt derjenigen Relation, in welcher Symmachus beißig die Zahlungen zur Oblation erwähnt. Er berichtet hier von einer Intrigue, welche der *vicarius urbis* in Verbindung mit dem *Invocaten Celsus* gegen ihn und den *praefectus annonae* gesponnen hatte, und diese muss vollständig gelungen sein. Denn wir erfahren durch eine Inschrift (C. I. L. VI 1759, vgl. 1760), dass Celsus i. J. 389 die *praefectura annonae* bekleidet und bereits niedergelegt hatte; er erhielt also nicht lange, nachdem jene Relation geschrieben war, das Amt desselben Mannes, den er angegriffen hatte und Symmachus vertheidigte. Dies deutet darauf hin, dass ich die Amtsentsetzung des letzteren in die gleiche Zeit fiel, möglichlich die Relation erst 385 abgefasst wurde, womit auch über e Decennalien des jüngern Valentinian entschieden wäre.

Greifswald.

OTTO SEECK.

## BEMERKUNG ZU EINER INSCHRIFT AUS DELOS.

In einer Abhandlung über die Chronologie der attischen Archonten der späteren Zeit, in dem *Bulletin de correspondance hellénique* Jahrg. 4 (1880) S. 184, hat Herr Homolle, der Leiter der anzösischen Ausgrabungen auf Delos, ein Stück einer von ihm gefundenen Inschrift veröffentlicht, in dem zwei Namen von epoymen Beamten vorkommen, welche er, gewiss mit Recht, für attische Archonten erklärt. Dieses Inschriftstück ist auch noch in anderer Beziehung interessant. Es enthält ein Verzeichniss von eträgen, die früher aus dem Tempelschatze des delischen Gottes entliehen worden waren und dann unter dem Archontat des Pheidonios, das, wie Hr. Homolle sehr wahrscheinlich gemacht hat, inem der Jahre 165—157 v. Chr. entspricht, mit den Zinsen zurückgezahlt worden sind. Die Namen dieser Schuldner des delischen Tempelschatzes sind, wie zu erwarten, fast alle griechisch; nur einer von ihnen, *Τρέβιος Λοίδιος*, klingt lateinisch, oder doch italisch.<sup>1)</sup> Mir fiel dieser Name auf; ich glaubte ihn oder

1) Der betreffende Passus der Inschrift lautet: *Καὶ τάδε τὰ δάνεια Επειεν ἐπὶ Ποσειδωνίου, . . . . Σκιροφοριῶνος· Τρέβιος Λοίδιος τὸ δά-*

doch einen ähnlichen schon anderswo gelesen zu haben. Es findet sich wirklich ein ganz ähnlicher Name auf Henkeln einiger in Sicilien gefundenen Amphoren. Mommsen hat in Monte San Giuliano auf dem Berge Eryx und in Trapani (Drepanum) mehrere Amphorenhenkel mit dem Stempel TR·LOISIO copirt; einen, auf dem nur noch die Buchstaben TR·LOIS/ erhalten waren, habe ich in Licata, an der Südküste Siciliens, in der Sammlung des Herrn Calogero Lo Giudice gesehen.<sup>1)</sup> Nun lag die Vermuthung nahe, dass in der Inschrift von Delos Τρέβιος Λοισιος, anstatt Λοιδιος, zu lesen sei; und eine Anfrage, die Mommsen an Herrn Homolle richtete, ergab die Antwort, dass dem in der That so ist; in der Abschrift, die Homolle vom Stein genommen hat, steht Λοισιος, Λοιδιος ist ein stehengebliebener Druckfehler. Die sicilischen Amphorenhenkel gehören offenbar ungefähr derselben Zeit an wie die Inschrift von Delos, das beweist die alterthümliche Bildung des Buchstabens L und die alterthümliche Form des später Lusius geschriebenen Namens; wir sind also wohl berechtigt, in diesem Fall von der Gleichheit des Namens auf Identität der Person zu schliessen. Dieses Ergebniss hat eine besondere Bedeutung; wie sich im Folgenden zeigen wird. Die Römer hatten im Jahre 166 v. Chr. Delos den Athenern geschenkt<sup>2)</sup> und wahrscheinlich gleichzeitig die Insel zum Freihafen erklärt<sup>3)</sup>, vermutlich

---

τειον σὺν τόκῳ ΡΗΗΗΗΠΔΔΔΔ. — Σκυροφοριώνος· Ἐρμων Σέλανος τούτου δὲ ἐδα[γείσατο] ἐπ' ἀρχοντος Ἀλκιμάχου παρ[ὰ ιερ]ησουσέντος και Παρμενίων σὺν τόκῳ X. Dieser Hermon, Sohn des Soloa, ist uns auch durch andere Denkmäler von Delos bekannt, nämlich durch die Inschrift einer Statue, die er dort dem König Massinissa gesetzt hat (*Bull. de corr. hell.* 3 S. 470), und durch die inschriftlich erhaltene Rechenschaftsablage der Tempelverwalter aus dem Jahre des (delischen) Archon Demarus (*Bull. de corr. hell.* 6, 1882, S. 6—54), in der er öfters genannt wird (Z. Nr. 40. 71. 102. 104. 105 der Vorderseite). Er scheint ein Delier gewesen zu sein.

1) Im zehnten Bande des lateinischen Inschriftenkorpus werden diese sonst noch nicht publicirten Henkelinschriften die N. 8051, 21 bilden. [Bei Avolio *delle antiche fatture di argilla che si ritrovano in Sicilia* (Palermo 1829) tav. III 17, vgl. S. 57 ist folgende Henkelinschrift publicirt TPIOSIO. Vermuthlich ist auch dies nur eine nachlässige Copie des richtigen TR·LOISIO. G. K.]

2) Boeckh Abhandlungen der Berliner Academie 1834 S. 21 — Kleine Schriften Bd. 5 S. 467. Köhler Mittheilungen des Inst. in Athen 1 (1876) S. 265. 266.

3) Polybius 31, 7 (s. S. 155 A. 2). Strabo 10, 5, 4 S. 486: τὴν μὲν

indem sie bei der Cession der Insel den neuen Herren die Bedingung auferlegten, keine Zölle im Hafen von Delos zu erheben.<sup>1)</sup> Diese Massregel war hauptsächlich gegen Rhodos gerichtet. Schon wenige Jahre nach dem J. 166 klagte eine rhodische Gesandtschaft in Rom darüber, dass seit der Errichtung des delischen Freihafens der Ertrag der rhodischen Hafenzölle um ein Bedeutendes<sup>2)</sup> gesunken sei. Indess war die Absicht der Römer sicherlich nicht allein oder nicht so sehr darauf gerichtet gewesen, die Zolleinkünfte des rhodischen Staates zu schädigen, als den Handel von Rhodus abzulenken und den Gewinn, den die rhodischen Kaufleute aus der Vermittelung des Austausches der Producte des Ostens und des Westens zogen, italischen Capitalisten zuzuwenden. Ein Hauptabsatzgebiet des rhodischen Handels war Sicilien gewesen, nach Ausweis der vielen dort gefundenen Amphoren mit rhodischen Stempeln.<sup>3)</sup> — Dass Amphoren nicht ausschliesslich zum Transport von Flüssigkeiten dienten, ist bekannt. — Wir werden wohl nicht

οὐν Δῆλον ἔνδοξον γενομένην οὕτως ἔτι μᾶλλον ηὖξησε κατασκαφεῖσα ὑπὸ 'Ρωμαίων Κόρωνθος ἐκεῖσες γὰρ μετεχώρησαν οἱ ἐμποροὶ, καὶ τῆς ἀτελείας τοῦ ἴεροῦ προσκαλουμένης αὐτοὺς κτλ.

1) In der Periode der Unabhängigkeit von Delos waren in dem dortigen Hafen Ein- und Ausfuhrzölle erhoben worden; wie daraus hervorgeht, dass in der jener Periode angehörigen kürzlich von Fabricius im Hermes Bd. 17 S. 4 behandelten Inschrift *C. I. Gr.* 2266 für einen besonderen Fall Befreiung vom Zoll verliehen wird (a. a. O. S. 5 Z. 18. 19).

2) Wie es scheint, von 1 Million auf 850000 Drachmen. Polyb. 31, 7: τὸ δὲ μέγιστον σύμπτωμα τῆς πόλεως· καταδένται γάρ η τοῦ λιμένος πρόσθοδος, ὑμῶν Δῆλον μὲν ἀτελῆ πεποιηκότων, ἀφηρημένων δὲ τὴν τοῦ δήμου παρρησίαν, δι' οὓς καὶ τὰ κατὰ τὸν λιμένα καὶ τάλλα πάντα τῆς πόλεως ἐνυγχανε τῆς ἀρμοκούσης προστασίας. οὗτοι δὲ τοῦτοι ἔστιν ἀληθές, οὐ δυσχερές καταμαθεῖν. τοῦ γὰρ ἐλλιμενίου κατὰ τοὺς ἀνώτερους χρόνους ἐνδίσκοντος ἐκατὸν μυριάδας δραχμῶν νῦν ἀφηρήκατε [nach Hultschs Conjectur; überliefert ist εὐρήκατε; εὑρίσκαμεν, εὑρῷ κατά, εὑρίσκει war früher vorgeschlagen worden] πεντεκάιδεκα μυριάδας.

3) Franz *C. I. Gr.* III S. 674—678. 1245 und besonders in der Vorrede S. II—XIII. — Gerade auf dem Eryx und in Licata, wo die Henkel mit *Tr. Loisi* zum Vorschein gekommen sind, sind die rhodischen Amphorenhenkel besonders häufig. — Sonst sind in Italien rhodische Amphorenhenkel zum Vorschein gekommen auch in Pompeji (*Bull. dell' inst.* 1867 S. 68), Ardea (*Votizie degli scavi nel regno d'Italia* 1881 S. 91), Præneste (*Bull. dell' inst.* 1865 S. 75 ff.), Vulci (*Bull. dell' inst.* 1865 S. 77. 78), und in Sardinien (*Spano bulletino archeologico sardo* 5, 1859, S. 65, 142), doch, abgesehen von Præneste, nur ganz vereinzelt. — Ueber das Alter der Hauptmasse der rhodischen Amphorenhenkel urtheilt richtig P. Becker „Ueber eine zweite Sammlung an-

fehl gehen, wenn wir in Trebius Lusius, der bald nach dem J. 166 in Delos den von der Verwaltung des dortigen Tempelschatzes gewährten Credit benutzt bat und dessen Namen auf Amphoren in Sicilien wiederkehrt, einen jener *Italcei negotiantes*<sup>1)</sup> sehen, in deren Interesse der römische Senat die Errichtung des delischen Freihafens angeordnet hatte und die nun von dem neuen Markte aus die rhodischen Kaufleute zunächst von ihrem Hauptabsatzgebiet im Westen verdrängten.<sup>2)</sup>

Berlin.

H. DESSAU.

### INSCHRIFT VON THERMAE.

Im Museum von Termini copierte ich im Frühjahr 1880 ein Inschriftenfragment, welches noch unpublicirt scheint. Es ist der Rest einer ovalen Marmortafel, die rechts abgebrochen ist und in wenig sorgfältiger Schrift das folgende erhalten hat:



edirter Henkelinschriften aus Russland" (Jahrbücher für klass. Philol., 5. Supplementband) S. 520.

1) Ich weiss wohl, dass man im Allgemeinen die auf den Amphorenhenkeln vorkommenden Namen, soweit sie nicht Namen von Beamten sind, auf die Verfertiger der Gefässe, nicht auf Kaufleute bezieht. Für die spätere römische Zeit ist dies im Ganzen und Grossen gewiss richtig. Für die griechisch beschriebenen Amphorenhenkel folgt man dies aus Fällen, wie dem von Stephani *Compte-rendu de la commission archéologique* 1859 S. 143 n. 25 besprochenen (vgl. a. a. O. S. 140). Allein ein solcher Fall ist nur für die Klasse von Henkeln massgebend, der er angehört, d. h. für die Henkel mit Namen von Astynomen, die wahrscheinlich alle aus Olbia stammen. Mit den rhodischen Henkeln kann es sich immerhin anders verhalten haben, und ebenso mit den vereinzelten lateinischen aus älterer Zeit. — Uebrigens steht auch nichts der Annahme im Wege, dass der Kaufmann Trebius Lusius eigene Figlinen besessen und dort seinen Bedarf an Amphoren habe fertigen lassen.

2) Beachtung verdient, dass auch in Kertsch (Panticapaeum) ein recht alter lateinisch gestempelter Amphorenhenkel zum Vorschein gekommen ist (C. I. L. III n. 6243, 1, in Facsimile bei Stephani *Compte-rendu de la commission arch.* 1865 S. 220).

Der hier genannte Mann war ein Cornelier, er war Consul, sein cognomen endigte auf -nus: dies genügt, um mit Sicherheit P. Cornelius Scipio Africanus zu erkennen und die Inschrift auf das Jahr 147 zu datiren. Ich würde aber eine vorzeitige Veröffentlichung des Fragments nicht für angebracht gehalten haben, wenn dasselbe nicht durch eine Combination Mommsens ungewöhnliches Interesse erhielte.

Als Himera im Jahre 409 von den Karthagern zerstört war, ogen die Sieger mit reicher Beute ab. Zu den hervorragendsten Beutestücken gehörten verschiedene Erzbildwerke, eine Statue der Himera, ein Stesichoros, eine besonders kunstreich gearbeitete Ziege (Cic. *Verr. lib. II* 35, 86). Dritthalb Jahrhunderte später fiel Karthago selbst. Scipio sorgte dafür, den Sizilischen Städten das gestohlene Eigentum wiederzuerstatten, und so kamen jene Statuen an die Himeraeer, die längst in Thermae eine neue Heimat gefunden hatten, zurück. Jetzt sind dieselben, fügt Cicero hinzu, so aufgestellt *ut mihi semper Scipionis fore videantur itaque licantur*. Wenn die Bilder den Gesamtnamen der Scipionischenührten, werden sie wohl auch eine gemeinsame Aufstellung gefunden haben, bei welcher eine gemeinsame Inschrift das Verdienst des Scipio verewigte. Diese Inschrift ist, wie Mommsen gesehen hat, die vorliegende. Einer dem Scipio errichteten Statue kann sie, wie der Nominativ des Namens zeigt, nicht angehört haben; vielmehr mag sie etwa so gelautet haben:

*Πόπλιος] Κορνήλιος Ποπλίου νίδος Σκιπίων Ἀφρι-  
κα]νὸς ὑπατος ἐπανακησάμενος ἐκ Καρχηδό-  
νος τοὺς ἐξ Ἰμέρ[ας συληθέντας ἀνδριάντας  
Ίμερατοις Θερμιταροῖς.*

Da an eine Abkürzung des Vornamens nicht wohl gedacht werden kann, so weiss ich mir nur mit der Annahme zu helfen, dass er im Anfang der ersten Zeile besonders gedrängt geschrieben war. In Z. 2 würde ich das einfachere *ἐπαναγαγών* vorgezogen haben, wenn ich den übrigen Raum durch überflüssige Flickwörter hätte ausfüllen mögen. Die Unterschrift der Dedication kann schwerlich anders gefasst gewesen sein; die Pointe musste zum Ausdruck kommen: was den Himeraeern geraubt war, wird den Thermitanern zurückgegeben.

G. KAIBEL.

## INSCHRIFT DES POLLUS FELIX.

Bei dem Durchstich des Posilipp, welcher jetzt zum Behuf der Anlegung eines Tramways von Neapel nach Pozzuoli ausgeführt wird, stiess man im December 1882 unweit Piedigrotta auf eine römische in den Tuff gehauene Wasserleitung. Es sind schmale Gänge, eben hoch und breit genug, um einem Einzelnen den Durchgang zu gewähren; die Decke ist gewölbt, die Wände senkrecht ausgehauen und mit Stuck bekleidet, der durch seine Stalaktitenkruste deutlich den Zweck der Anlage bekundet. Auf den Wänden sind die Maasse von 100 zu 100 Fuss in dem entsprechenden Zwischenraume (von  $29\frac{1}{2}$  Metern) vermerkt; auf denen des rechts laufenden Kanals sind die Zahlen C bis D, auf denen des links (wie es scheint in der Richtung auf die Punta di Posilipo zu) laufenden die Zahlen C $\infty$ , DCCC und dann wieder  $\infty$  gelesen worden; ganz ähnlich wie auf dem Emissarium des Fucinersees die Entfernung verzeichnet sind.<sup>1)</sup> Die Beschaffenheit und der Zweck dieser Anlage wird von Hrn. M. de Ruggiero genauer untersucht und in geeigneter Weise bekannt gemacht werden; für jetzt genügt es drei zusammengehörige, auf die Stuckbekleidung des rechts laufenden Kanals mit dem Griffel geschriebene Inschriften hier wiederzugeben, wie sie in Neapolitanischen Localblättern vom Januar d. J. und in einer von Hrn. Colonna-Stigliano genommenen Abschrift mir vorliegen. Die Lesung ist durch die dortigen sachkundigen Gelehrten, die Herren Minervini, de Petra, Galanti, Sogliano in befriedigender Weise festgestellt, so dass kein Buchstabe zweifelhaft bleibt. Die Schrift ist die gewöhnliche (ll = e, l' = f, k = l), die sorgfältig nach jedem Wort gesetzten Punkte sind bezeichnet durch Querstriche, die an der oberen Spitze der Linie ansetzen und weit unter dieselbe hinabgeführt sind.<sup>2)</sup> Jede der drei Inschriften<sup>3)</sup> nimmt nur eine Zeile ein. Die erste und die zweite sind wesentlich identisch; sie lauten:

*Macrinus Diadumeni Aug. l. proc. Antoniani disp. hic ambulavit  
(hic fuit das zweite Exemplar) Nerva et Vestino cos. pr. ihs  
Januarias.*

1) I. R. N. 5620 — C. I. L. IX 3898—3890*i.*

2) Also zum Beispiel: |QVAll|IIST|

3) Ausser dieser erwähnt Colonna noch eine in rother Farbe geschriebene Wandinschrift: LIBERI VIVAS.

e dritte ausführlichere besagt:

*Macrinus Diadumeni Aug. l. proc. Antoniani disp. hic ambulavit  
a villa Polli Felicis, quae est epilimones, usque ad emissarium  
Paconianum Nerva et Vestino cos.*

so Macrinus, der Hausmeister des kaiserlichen Freigelassenen und  
rwalters Diadumenus Antonianus, hat am 12. Jan. 65 n. Chr.  
sen Kanal durchschritten, und zwar von dem Landhaus des  
llius Felix *epilimones*, wo derselbe also beganu, bis zum Ende  
selben, dem paconischen Emissarium. — Dass das letztere zu den  
tern des aus Tacitus bekannten Gesinnungs- und Schicksalsge-  
ssen des Thrasea, Paconius Agrippinus gehört hat, ist eine blosse  
glichkeit; dagegen ist Pollius Felix nicht bloss jedem Leser des  
tius wohl bekannt, sondern es wird auch, wie dies Minervini  
ich bei der ersten Veröffentlichung mit Recht hervorgehoben  
, eben dieses Landhaus desselben bei dem Dichter erwähnt. Als  
d desselben Mannes Surrentiner Villa der neue prächtige Tempel  
s Hercules sich erhoben hat, führt der Dichter in dem Festge-  
ht zu dessen Weihung (*silv. 3, 2*) unter all den andern lieb-  
hen Stätten an dem schönen Golf, die den neuen Nachbar sich  
schauen, auch diese auf:

147 *spectat et Icaro nemorosus palmite Gaurus  
silvaeque quae fixam pelago Nesida coronat  
et placidus Limon omenque Euploea carinis*  
150 *et Lucrina Venus, Phrygioque e vertice Graias  
admisces (?), Misene, tubas ridetque benigna  
Parthenope.*

passt wohl zu unserer Inschrift, dass der holde Limon hier  
ischen Nesida (der Insel Nisida) und Euploea (der Klippe la  
jola an der Punta) aufgeführt wird. Bestimmter noch tritt dessen  
ge hervor an der ähnlichen Stelle (2, 2), in welcher der Dichter  
e von den verschiedenen Fenstern derselben Villa sich darbieten-  
n Aussichtspunkte aufzählt:

76 *haec videt Inarimen (Ischia), illinc Prochyta aspera paret:  
armiger hinc magni patet Hectoris (Misenum), inde malignum  
aera respirat pelago circumflua Nesis:  
inde vagis omen felix Euploea carinis*  
80 *quaeque ferit curvos exerta Megalia (Castel dell' Uovo) fluctus.  
angitur et (?) domino contra recubante proculque  
Surrentina tuus spectat praetoria Limon.*

Dass dieser der Surrentiner Villa gerade gegenüber liegende *Limen* eben die *villa Polli Felicis quae est epilimones* unserer Inschrift ist, leuchtet ein, obwohl ich die seltsame Bildung *epilimones* nicht zu erklären vermag — die Lesung ist sicher, das Wort allem Anschein nach voll ausgeschrieben und von dem sonst genau und richtig schreibenden Macrinus als ein einziges behandelt. — Da jene Gedichte 25—30 Jahre jünger sind als unsere Inschrift, so ist der Pollius Felix der letzteren vielleicht nicht der Freund des Statius selbst, sondern dessen Vater gewesen; für die Zeitbestimmung dieser Gedichte ist auf keinen Fall aus der Inschrift etwas zu entnehmen.

Berlin.

TH. MOMMSEN.

#### ZU CICEROS REDEN.

Unter den epigraphischen Collectaneen des Mariangelus Accursius (*cod. Ambros.* O 125 sup.; in Abschrift O 248 sup.) befindet sich eine Lage (jetzt f. 180—183), welche einige in der Juntin 1521 fehlende Stellen der ciceronischen Reden *in Vatinium* und *pro Flacco* enthält. Es sind dieselben, welche gedruckt zuerst in der Ausgabe des Andr. Cratander (Basel 1528) erschienen, und zwar  
*in Vatin.* 8, 24 *cum filio principe iuventutis*

14, 34 *Q. (so) Memii publicis tabulis — 15, 35 legationis mentio facta (so) est*

*pro Flacco* 31, 75 *primum ut in oppidum — 33, 83 esse cetera.* Die Ergänzungen zu der ersten Rede haben sich seitdem in allen massgebenden Handschriften derselben gefunden und verdienen keine weitere Aufmerksamkeit; dagegen steht das hier ergänzte Stück der Rede *pro Flacco* in unseren Ausgaben lediglich auf der *Cratandrina*, und zwar ist in dieser angemerkt, dass Konrad Peutinger dasselbe von Hieronymus Rorarius *Foroiuliensis* aus einem seitdem verschollenen Manuscript erhalten hat. Da Accursius in den Jahren 1522. 1525. 1530 in Deutschland war und wenigstens in dem letzten Jahre auch in Augsburg, so ist es mehr als wahrscheinlich, dass er diese Mittheilungen eben von Peutinger erhalten hat und für unsern Text daraus kein wesentlicher Nutzen erwächst; doch können wenigstens für die Beschaffenheit der von Rorarius eingesehenen Handschrift diese Auszüge vielleicht in Betracht kommen.

Berlin.

TH. MOMMSEN.

(Januar 1883)

## DIE ITALISCHEN BÜRGERCOLONIEN VON SULLA BIS VESPASIAN.

Die ungeheure Umwälzung des italischen Gemeindewesens in Folge der durch die Bürgerkriege von Sullas Dictatur bis auf die Constituirung der Monarchie hervorgerufenen Expropriationen der bisherigen Grundeigenthümer zu Gunsten der Soldaten der obsiegenden Armeen hat zu einem grossen Theil ihren Ausdruck gefunden in der Umwandlung zahlreicher italischer Städte aus Bürgermunicipien in Bürgercolonien; und es ist wie vielfach für die Specialforschung, so auch von allgemeinem historischem Interesse so weit möglich festzustellen, in welchem Umfang und in welcher Weise diese Rechtsverschiebung stattgefunden hat. Indess auch hier machen die *arcana imperii* sich geltend: der relativ vollständigen Liste selbst der Bürgercolonien, wie sie aus den Annalen der Republik hervorgeht, hat die Ueberlieferung der Kaiserzeit nichts Aehnliches gegenüberzustellen. Unter den uns erhaltenen Quellen erhebt allein die Naturgeschichte des älteren Plinius den Anspruch eine allgemeine Uebersicht der italischen Colonien zu geben; aber, wie weiterhin erörtert werden soll, hält sie nur in sehr bedingter und beschränkter Weise was sie verspricht und erhalten diese Angaben ihre volle Brauchbarkeit erst durch die aus der Vergleichung der sonst vorliegenden Zeugnisse zu gewinnende Einsicht in ihre Bedingtheit. Der dem Corpus der Grammatiker einverleibte sogenannte *Uber coloniarum* scheint zwar das zu geben, was wir suchen; aber einmal fehlen in ihm die nördlichen Districte Italiens gänzlich, andererseits umfasst er keineswegs die Colonien allein, sondern die Adsignationen überhaupt; vor allem aber ist dies Verzeichniss so durch und durch zerrüttet und interpolirt, dass in älterer Zeit vor allem durch dessen unkritische Benutzung diese Untersuchung auf ganz falsche Wege gerathen ist. Die auf uns gekommenen Annalen der Kaiserzeit verzeichnen die neu angelegten Colonien nur zum ge-

ringsten Theil; und auch die derartigen vereinzelt bei Schriftstellern oder in Inschriften zerstreuten historischen Notizen reichen nicht allzu weit. In der That lässt sich ein wenigstens annähernd ~~w~~ treffendes Ergebniss hier nur dadurch finden, dass zunächst die Entwicklungsgeschichte jedes einzelnen italischen Gemeinwesens nach Möglichkeit festgestellt und dann versucht wird, diese Einzelergebnisse zusammenzufassen. Für die meisten derselben besitzen wir sichere Documente ihrer speciellen Rechtsstellung, oft auch in dieser eine Andeutung der Epoche, in welcher sie in dieselbe eingetreten sind; in noch weiterem Umfang lässt sich bestimmen, unter welchen Magistraten sie standen und daraus, da die Form der Magistratur in den Colonien von der der Municipien abzuweichen pflegt, ob wenn auch nicht unbedingt sicherer Rückschluss auf die Rechtsstellung der Gemeinden machen. Diese örtlichen Zeugnisse machen so weit sie reichen, vollen Beweis und geben uns allein die Möglichkeit an die Hand theils die hier massenhaft auftretenden falschen Zeugnisse definitiv zu beseitigen<sup>1)</sup>, theils die glaubwürdigen richtig zu verstehen und zu beziehen. Aber diese zahlreichen zum Theil sehr weitläufigen, zum Theil auch nothwendiger Weise nur in einem hypothetischen oder zu gar keinem Endergebniss führenden Einzelermittlungen können nicht innerhalb des Rahmens einer allgemeinen Untersuchung angestellt werden, sondern müssen vielmehr, wenn diese gelingen soll, eine jede für sich so weit möglich abgeschlossen vorliegen und deren Voraussetzung und Fundament bilden.

Bei der Bearbeitung der lateinischen Inschriften ist es mein und meiner Arbeitsgenossen vereinigtes Bestreben gewesen für Untersuchungen dieser Art jene Grundlage zu bereiten; und ich glaube jetzt daran gehen zu können die Summe davon für Italien zu ziehen. Den grössten Theil dieses Gebiets — die augustischen Regionen 1. (mit Ausschluss des eigentlichen Latium) 2. 3. 4. 5. 9. 10. 11 — habe ich selbst in diesem Sinne in den Bänden V. IX. X der Inschriftensammlung bearbeitet; von dem elften Band, der

---

1) Dergleichen finden sich sogar bei kundigen und gewissenhaften Schriftstellern der besten Zeit. Wenn beispielsweise Strabon 5, 1, 11 von Ariminum und Ravenna sagt: *δέδεκται δ' ἐποίχους Πωμαῖον; ἔκαρέγα,* so ist nur die erstere Angabe richtig, die zweite — falls nicht etwa dabei an diese Einzeladscription bei unverändertem Stadtrecht gedacht ist — erwiesen Massen falsch: Ravenna ist stets Municipium geblieben.

die übrigen drei Regionen umfassen wird, liegt mir in Bormanns Bearbeitung ein Theil der achten Region geordnet vor. Für den Rest der achten Region und für die ganze sechste (Umbrien) und siebente (Etrurien), ferner für das eigentliche Latium habe ich Bormanns und Dessaus schriftliche Mittheilungen benutzen können. Ueberall gehört diese Untersuchung zu denjenigen, die ein schlecht-hin abgeschlossenes Ergebniss gar nicht liefern können, vielmehr mit dem anwachsenden inschriftlichen Material stetiger Besserung und Mehrung unterliegen werden. Zur Zeit wird auch die nur an-nähernde Ermittelung des Richtigen nützlich sein, wenn sie an die Stelle der jetzt auf diesem Gebiet herrschenden Scheinresultate tritt. Ich glaube daher nicht den Vorwurf unmethodischer Voreiligkeit mir zuzuziehen, wenn ich einen Versuch mache das Verzeichniß der Bürgercolonien Italiens — latiniſche gab es dort bekanntlich nicht mehr seit der Ertheilung des Bürgerrechts an die Transpadaner durch das roscische Gesetz vom 11. März des J. 705<sup>1)</sup> — von Sulla bis auf Vespasian aufzustellen. Das Verzeichniß der vorsullanischen Colonien setze ich als im Allgemeinen feststehend voraus.<sup>2)</sup>

#### Colonien Sullas.

Die Colonien Sullas sind sehr unvollständig bekannt. Es sind in diesem Abschnitt neben den wenigen sicher sullanischen alle diejenigen Gemeinden aufgeführt, die das Colonialrecht nach dem Bundesgenossenkrieg und vor dem Tode des Augustus erhalten haben müssen und auf Sulla zurückgeführt werden können, während sie sonst in keiner der weiterhin zusammengestellten Kategorien passenden Platz finden.<sup>3)</sup>

1) Vgl. diese Zeitschrift 16, 24 f.

2) Die bis zum Socialkrieg gegründeten Bürgercolonien stellt nach Madvigs und meinen früheren Untersuchungen Marquardt Staatsverw. 1<sup>2</sup>, 38 f. zusammen. Zu streichen ist darin Fabrateria nova, das nach Ausweis der Specialuntersuchung C. X p. 547 bei seiner Gründung als Rechtsnachfolgerin Fre-gellaes nicht Bürger-, sondern latiniſches Recht erhalten hat und demnach späterhin als *municipium* auftritt.

3) Ausgeschlossen ist Cortona, da die Angabe bei Dionysios 1, 26 über den Namenwechsel und die Colonisirung der Stadt vielleicht auf den Übergang des 'pelasgischen' Kroton in das römiſche Cortona zu beziehen ist. Auch steht die Stadt unter Quattuorvirn (*ann. dell' inst.* 1863 p. 291). — Auch Casinum wird wohl ausgeschlossen werden müssen, nachdem zwei Inschriften guter Zeit vorliegen (Orelli 3585 und die C. X p. 979 angeführte), worin dasselbe

**Abella.**

Dass Abella schon in der früheren augustischen Zeit Colonialrecht besass, lehren die Inschriften (insonderheit X, 1210: *coloni et incolae*; vgl. C. X p. 136). Die Angabe in der gromatischen Liste p. 230: *Abella municipium: coloni vel familia imp. Vespasiani iussu eius acceperunt* ist also wenigstens in der Hauptsache irrig.

**Abellinum.**

Auch Abellinum hat nach Ausweis der Inschriften schon von Anfang der Kaiserzeit an Colonialrecht gehabt (C. X p. 127). Von den der Stadt im dritten Jahrhundert beigelegten Benennungen *colonia Ven(eria) Livia* (unsichere Lesung) *Augusta Alexandriæ Abellinatium* (C. X, 1117) kann die erste auf Sulla, aber allerdings auch auf Augustus zurückgeführt werden. Die Benennung der Colonien nach Göttern, in republikanischer Zeit gewöhnlich, kommt einzeln noch bei julischen vor — so heisst Pola *colonia Herculanæ*, Salonae *colonia Martia* —, aber meines Wissens nicht später. — Bei dem Gromatiker p. 229, 16 heisst die Stadt *ducta lege Sempronia*.

**Allifae.**

Die Stadt erscheint in den zahlreichen Inschriften nur als Colonia und muss spätestens in augustischer Zeit dies Recht erhalten haben (C. IX p. 214). Die Angabe des gromatischen Verzeichnisses p. 231, 3: *ager lege triumvirali est adsignatus* kann richtig sein.

---

*municipium* heisst, während diejenigen, die den Ort Colonia nennen (C. I. 4860. 5198. 5200. 5796), allem Anschein nach dem 2. und 3. Jahrhundert angehören. Allerdings finden sich Duovirn schon seit dem Jahre d. St. 714 (C. X p. 510); aber die Regel, dass diese Magistratur den Colonien eigen ist, unterliegt nicht wenigen Ausnahmen. → Es hätte noch sonst eine Reihe von Städten hier verzeichnet werden können, welche, wie zum Beispiel Liburna und Hispellum, in Inschriften der mittleren oder späteren Kaiserzeit als Colonien erscheinen und deren frühere Rechttstellung nicht bekannt ist. Aber mit demselben Recht hätten dann auch diejenigen Ortschaften hier ausgeführt werden müssen, deren Municipalordnung wir überall genauer nicht kennen. Eine umfassende Arbeit über die italischen Communen, welche nach Abochluss der noch ausstehenden Inschriftenbände nothwendig wird ausgeführt werden müssen, wird allerdings neben der Zusammenstellung der mit Stadtrecht versehenen Orte überhaupt auch alle diese Kategorien aufzustellen haben; bei dieser vorläufigen Untersuchung schien es angemessen die blossem Möglichkeiten aus dem Ansatz zu lassen.

**Ardea.**

Colonie nach den Inschriften C. I. L. VIII, 7044 aus der Zeit der Antonine und X, 6764 vom J. 223, vermutlich aber älteren Ursprungs, da der Duovir C. X, 6766 wahrscheinlich (besonders wegen der mit Buchstaben geschriebenen Iterationszahl) der früheren Kaiserzeit angehört. Glaubwürdige Zeugnisse über die Entstehung der Colonie fehlen; die Angabe der gromaticischen Liste p. 231, 1: *imp. Hadrianus censit* ist ohne Gewähr.

**Arretium.**

Wenn Cicero einerseits angiebt, dass die Adsignation des volaterranischen Gebietes von Sulla beabsichtigt, aber nicht durchgeführt sei (*ad Att. 1, 19, 4* vom J. 694: *Volaterranos et Arretinos, quorum agrum Sulla publicarat neque divisorat, in sua possessione retinebam*), andererseits doch wieder von sullanischen *coloni*: *Volaterrani* spricht (*pro Mur. 24, 49* vom J. 691: *colonorum Arretinorum et Faesulanorum exercitus* im Gegensatz zu dem *dis-simillimum genus* der *homines percusi Sullani temporis calamitate*), so kann dies wohl nur dahin verstanden werden, dass die sullanische Adsignation zwar tatsächlich, aber in ungültiger oder doch anfechtbarer Weise vollzogen worden ist. Dafür, dass schliesslich den sullanischen Colonisten in Arretium (schwerlich in Volaterrae) ihre Landloose verblieben, sprechen ausser anderen Erwägungen (Cicero *de dome* 30, 79 verglichen mit *pro Caec. 33, 97*), besonders die in späterer Zeit neben den *Arretini Fidentiores* und den *Arretini Iulienses* (Plinius 3, 5, 52) austretenden *Arretini veteres*. Denn es scheint eine Besonderheit der sullanischen Colonisierung gewesen zu sein, dass neben den neuen *coloni* die Altbürger in geschmälertem Rechtszustande verblieben; wenigstens wiederholen sich analoge Verhältnisse bei Pompeii und Nola.<sup>1)</sup> Die Inschriften bestätigen das Colonialrecht wenigstens insofern, als ein (von Bormann mir mitgetheilter) im J. 1874 in Arezzo gefundener Ziegelstempel ♀ COL · FID die *Arretini Fidentiores*

---

1) Wie die *Chiusi veteres* und *novi* (Plinius *n. h.* 3, 5, 52) aufzufassen sind, weiss ich nicht. In den Inschriften von Chiusi scheint, wie Bormann mir mittheilt, das Stadtrecht nirgends präzisiert zu werden; als Vorsteher begleiten sowohl Duoviri wie Quattuorviri. Die beiden Fabrateria *vetus* und *noxa* sind zwei örtlich getrennte Gemeinden; und auch die rätheilichen *Perentinates novani* (C. X p. 572) scheinen ähnlich aufgesetzt werden zu

als *coloni* bezeichnet<sup>1)</sup>) und die Magistrate Duoviri sind (Gori *Inscr. Etr.* 2 p. 312 f.). — Nach dem Gromatiker p. 215, 3 ist Arretium *colonia lege Augustea censita*.

#### Faesulae.

Deduction von Colonisten nach Faesulae bezeugt Cicero in *Cat.* 3, 6, 14 (vgl. 2, 9, 20) und *pro Mur.* 24, 49. Indess steht die Stadt später unter Quattuorviri (Inschrift von Ostia bei Lanciani in Fiorellis *Notizie degli scavi* 1880 p. 476 == C. I. L. XIV, 171).

#### Grumentum.

Die einzige Inschrift, welche das Stadtrecht angiebt (C. X, 226), macht den Ort zur Colonie. Sie selbst ist frühestens aus dem 2. Jahrhundert, aber die schon in Inschriften bester Zeit hier auftretende Magistratur des *praetores duoviri* macht es wahrscheinlich, dass die Entstehung der Colonie hoch hinaufreicht; vielleicht ist sie gleichzeitig mit Abellinum und Telesia gegründet, die die gleiche Magistratur aufzeigen.

#### Interamnia Praetuttiorum.

Interamnia Praetuttiorum, das heutige Teramo, ist nach Ausweis der Inschrift C. IX, 5074. 5075 — Henzen 6962 in augustischer Zeit (denn spätestens auf diese führen die sprachlichen Formen) zugleich Municipium und Colonie gewesen: *Q. C. Poppeaei Q. f. patron(ei) municipi et coloniae municipibus colonis incoleis hospitibus adventoribus lavationem . . . dant.* Zeugnisse, die diese Angabe erläutern, liegen nicht vor, und auch was von Beamteninschriften dieser Stadt sich erhalten hat, lässt nicht erkennen, wie bei dieser Doppelgemeinde die Magistratur geordnet war. Die nächste, wenn auch vermutlich nicht völlig zutreffende Analogie bietet Pompeii, und wohl mag auch diese Colonie auf Sulla zurückgehen.

#### Nola.

Vgl. unten S. 185.

#### Paestum.

Dass Paestum, latiniſche Colonie der Republik, durch den Socialkrieg Municipium wurde und unter Quattuorviri kam, ist nicht bloss durch die allgemeine Consequenz gegeben, sondern

---

1) Die Inschrift des *municipium Arretinum* Mur. 1101, 5 (darnus Gr. 372, 12 = Mur. 1028, 8 = Gori 2, 315) ist ligorisch.

wird auch bestätigt durch die freilich sparsamen Münzen dieser Epoche, welche Quattuorviri nennen. Späterhin, und zwar mindestens schon in früh augustischer Zeit, erscheint die Stadt als Bürgercolonie unter Duoviri (C. I. L. X p. 53). Die Ertheilung des Colonialrechts muss auf Sulla oder auf die Triumvirn zurückgehen.

### Pompeii.

*Colonia Veneria Cornelia Pompeii* noch in den Urkunden der neronischen Zeit (C. X p. 89); unsres Wissens die einzige sullanische Colonie, die auch späterhin noch den Namen ihres Stifters geführt hat. Dass die Altbürger noch in der ciceronischen Zeit neben den Colonisten nicht als besondere Gemeinde, aber als minder berechtigte Gemeindeglieder standen, erhellt aus Cicero *pro Sulla* 21 (vgl. C. I. L. a. a. O.).

### Praeneste.

Praeneste, als Colonie bezeichnet im J. 691 d. St. von Cicero in *Cat.* 1, 3, 8 (vgl. *de l. agr.* 2, 28, 78), ist dies ohne Zweifel in Folge der Einnahme durch Sulla geworden (vgl. Strabon 5, 3, 11; Florus 3, 21, 27). Auch die Inschriften bezeugen die Colonialeigenschaft derselben (Orelli 1831. 2391. 3051. 3326; Willmanns 1273 und sonst) und geben ihr Duovirn (C. I., 1140. 1141). Wenn Kaiser Tiberius die Praenestiner *ex colonia in municipii statum rededit* (Gellius 16, 13, 5), so hat dies wohl keinen Bestand gehabt<sup>1)</sup>; die oben angeführten Inschriften bezeugen das Colonierecht bis in das dritte Jahrhundert. — Hat die Angabe der gromatischen Liste p. 236, 14: *ager eius a V viris pro parte in iugeribus est adsignatus* ihre Richtigkeit, so bezieht sie sich schwerlich auf die sullanische Colonisirung, sondern eher auf spätere Einzeladsignationen Caesars im prænestinischen Stadtgebiet (vgl. Staatsrecht 2<sup>2</sup>, 610).

### Telesia.

Die inschriftlich bezeugte Benennung der Stadt *colonia Her-*

1) Nicht ohne Wahrscheinlichkeit bezieht Dessau auf diese Epoche die Inschrift von Praeneste (Petrini *mem. Prenest.* p. 310): *Gen[ito] municipi C. Talonius Cypaerus . . . d. d.* 'Die Buchstaben des von mir gesehenen Steins', schreibt mir derselbe, 'sind gewiss jünger als Tiberius, wenn auch vielleicht aus dem 1. Jahrh. nach Chr.'. Dasselbe wird auch gelten von der ebenfalls prænestinischen Inschrift des C. Septimius Severus *patronus municipi* (Grut. 476, 8 — Petrini p. 318), falls dies *municipium* Praeneste selbst ist.

(*ulanea*) *Telesia*, sowie zahlreiche andere Zeugnisse beweisen, nach dem so eben über die Benennung der Städte nach Göttern Bemerkten, dass die Stadt spätestens in augustischer Zeit Colonierecht erlangt hat (C. IX p. 205). *Colonia a triumviris deducta* heisst sie in der gromatischen Liste p. 238, 3; wahrscheinlicher hat sie das Colonierecht von Sulla erhalten, da sie, wie *Abellinum* und *Grumentum*, unter *praetores duoviri* steht und eine der von diesen Magistraten gesetzten Inschriften (IX, 2235) aus sprachlichen Gründen wahrscheinlich der republikanischen Epoche zuzuweisen ist.

#### Urbana.

*Colonia Sullana nuper Capuae contributa* nach Plinius A. a. 14, 6, 62. Wenn diese Ansiedlung, wie die pompeianische, sich auf eine vielleicht nicht beträchtliche Anzahl von Landloosen innerhalb des Gebiets von Capua beschränkte, so ist es um so begreiflicher, dass sie einige Zeit nach Wiederherstellung des Stadtrechts von Capua in dieser Colonia aufging. Inschriftliche Zeugnisse hat sie, so viel wir erkennen können, nicht hinterlassen. Vgl. C. X p. 460.

#### Colonien Caesars.

Caesar hat bekanntlich durch das von ihm als Consul im J. 695 eingeführte Ackergesetz die Bodenanweisungen für Italien wie für die Provinzen allgemein geordnet<sup>1)</sup>). Coloniegründungen indess haben in Italien auf Grund dieses Gesetzes nur da stattgefunden, wo das Domänenland in territorialer Geschlossenheit vorhanden war, also vor allem in dem ehemaligen Gebiet von Capua. Hier wurden von den Zwanzigmännern des julischen Gesetzes die drei Colonien

Capua  
Casilinum  
Calatia

gegründet<sup>2)</sup>), die übrigens nicht als Militärcolonien aufgefasst wer-

---

1) Dies zeigen sehr klar die Anfangsworte des 53. Capitels dieses Gesetzes (als solches erwiesen durch die *lex coloniae Genitivae*; vgl. Eph. epigr. 2 p. 120) im gromatischen Corpus p. 263: *quae colonia hac lege deducta quodvis municipium praefectura forum conciliabulum constitutum erit*. Aus der Ackeradsignation *ex lege Iulia* darf man also nicht auf das Vorhandensein einer *colonia Iulia* schliessen.

2) Vgl. C. X p. 368, 369. Andere Städte werden in dieser Verbindung nicht genannt und wenn Cicero schreibt (*ad Att. 16, 8*): (*Octavianus*) *veto*

den dürfen, sondern vielmehr rechtlich mit denen des C. Gracchus auf einer Linie stehen, auch, so weit sie ihren Rechtsgrund lediglich in dem Gesetz vom J. 695 hatten, den mit dem Wesen der Militärcolonie verknüpften Personalnamen schwerlich geführt haben werden. — Als später Caesar dasjenige Imperium übernahm, welches zur Gründung von Militärcolonien berechtigte, hat er allem Anschein nach davon wohl in den Provinzen, aber nicht in Italien Gebrauch gemacht. Nachdem die campanische Domäne vertheilt worden war, konnten Gründungen dieser Art, in einem Umfang wenigstens, nur erfolgen auf Grund der Expropriation bestehender Bürgerschaften; und deren hat sich Caesar ebenso enthalten wie der Proscriptionen.<sup>1)</sup> — Nach Caesars Tode hat M. Antonius anscheinlich *ex actis Caesaris* die Colonien Capua und Calatia abermals *reducirt*<sup>2)</sup>; weitere derartige Maassregeln werden nicht berichtet.

#### Colonien der Triumviren.

Nach dem zuverlässigen Bericht Appians<sup>3)</sup> stellten die Triumviren Lepidus, Antonius und Caesar gleich nach dem Abschluss des Triumvirats (27. Nov. 711) für den Fall des Sieges über die Partei der Republikaner ihren Truppen die Vertheilung der Territorien von achtzehn der ansehnlichsten italischen Städte in Aussicht. Nachdem der Sieg erfochten war, wurde zur Ausführung geschritten. Indess wurden einerseits zwei der bezeichneten Städte, das bruttische Regium und Vibo, in Folge ihres Verhaltens Sex. Pompeius

---

*ranos qui Casilini et Calatiae sunt perduxit ad suam sententiam . . . putat reliquias colonias obire,* so haben wir für die 'übrigen Colonien' keine bestimmte Erklärung. Möglich ist es, dass namentlich in Etrurien noch andere kleinere Ortschaften auf Grund des Gesetzes von 695 Colonierecht empfangen haben; möglich aber auch, dass hier die mit Colonisten belegten und auf Grund desselben Gesetzes neu geordneten Municipien mit Capua zusammen zu verstehen sind.

1) Dass Comum, obwohl von Caesar als Bürgercolonie organisiert, später ein *municipium* gewesen ist, steht fest (C. V p. 565). Wie diese auffallende Wandelung sich vollzogen hat, wissen wir nicht; doch darf daran erinnert werden, dass die Verwandlung einer *colonia* in ein *municipium* rechtlich möglich ist (Gellius 16, 13, 5) und nichts der Annahme im Wege steht, dass, als die transpadanischen Gemeinden überhaupt zu *municipia civium Romanorum* gemacht wurden, auch Comum sein von den Anticaesarianern bestrittenes Colonialrecht mit dem municipalen vertauschte.

2) Cicero *Philipp.* 2, 39. 40.

3) Appien b. c. 4, 3. 25. 5, 22.

gegenüber im J. 712, von der Expropriationsliste gestrichen<sup>1)</sup>, anderseits die Expropriierung in dem Masse erweitert, dass sie 'im ganz Italien' umfasste<sup>2)</sup>; welcher Ausdruck wohl übertreibend sein mag, aber doch genügend beweist, dass sich die Massregel nicht auf jene sechzehn Städte beschränkt haben kann.<sup>3)</sup> Also kennen wir nicht die Gesammt-, sondern nur die Minimalzahl dieser Colonien. Namhaft gemacht werden davon in beglaubigter Weise die folgenden zwölf:

1. Ancona.

Appian *b. c.* 5, 23. C. IX p. 572. 690.

2. Ariminum.

Appian *b. c.* 4, 3 nennt Ariminum unter den im J. 711 ur Colonisation bestimmten Städten. Es kann in Frage kommen, ob dies zur Ausführung gelangt ist, da die Colonie später *August Ariminum* heisst (C. XI p. 76). Indess mag die bei der triumviralen Deduction der Stadt gegebene Benennung späterhin abgekommen oder nur zufällig uns nicht erhalten sein.

3. Beneventum.

Appian *b. c.* 4, 3. C. IX p. 136.

4. Capua.

Appian *b. c.* 4, 3. C. X p. 368.

5. Cremona.

Probus zu Vergils *Ecl.* p. 6 Keil. C. V p. 414.

6. Firmum.

Colonie bei Plinius, womit die Inschriften stimmen (C. IX p. 508). Dafür, dass sie von den Triumviren gegründet ist, spricht nicht so sehr das Zeugniß der gromatischen Liste (p. 226, 2:

1) Appian 4, 86. Dass diese Befreiung in der That stattgefunden hat, bestätigen die Inschriften, denen zufolge (X p. 3. 7) beide Städte auch später noch Municipien gewesen sind.

2) Appian 5, 22: *τὸν Καίσαρα . . . τὴν Ἰταλίαν σχεδὸν ἀπαστού ἀτιμόνων ὀκτωκαίδεκα πόλεων τοῖς ἐστρατευμένοις καταγράφειν, τέσσερει τε καὶ τριάκοντα τέλεσιν ἀντὶ ὀκτὼ καὶ εἷξοι τῶν συμμαχησάντων ἑννέμετον . . γῆν.* Diese 28 Legionen schlägt Appian (5, 5) mehr als τέλος επιτελέων auf 170000 Mann an.

3) Allerdings ist auch zu erwägen, dass nicht nothwendig jede triumvirale Adsignation auch Colonialgründung in sich schließt und dass insonderheit die Uebergriffe in die angrenzenden Stadtgebiete, wie sie zum Beispiel in Beziehung auf Mantua bei der Deduction von Cremona bezeugt sind, die Rechtsstellung der Gemeinde Mantua nicht veränderten.

*limitibus triumviralibus*), als dass, wie bei Falerio gezeigt ist, Firmum vor dieser Colonie gegründet ist, also wahrscheinlich dieses nach der philippischen, jenes nach der actischen Schlacht.

. Luca.

Die stadtrömische Inschrift C. VI, 1460 — Henzen 6493 des L. Memmius *praefectus leg. XXVI et VII Lucae ad agros dividudos* beweist, da es eine 26. Legion in der stehenden Armee des Principats nicht gegeben hat, dass entweder nach der philippischen oder nach der actischen Schlacht jene zwei Legionen nach Luca deducirt worden sind. Der ersten üblichen Annahme bin auch ich gefolgt (Staatsrecht 2<sup>2</sup>, 716); doch muss eingeräumt werden, dass dafür keine entscheidenden Gründe sprechen. Colonie wird Luca genannt in der veleiatischen Alimentartafel Traians und einer Inschrift derselben Zeit (Mur. 726, 3).

. Nuceria (Constantia).

Appian *b. c.* 4, 3. C. X p. 124. Da den Inschriften zufolge Nuceria auf jeden Fall früh Colonie geworden ist, so ist es unstatthaft, mit Beloch (ital. Bund S. 7) hier Luceria zu emendiren. Dass Appian an einer anderen Stelle (2, 38) für Luceria falschlich Nuceria setzt, giebt kein Recht hier den gleichen Fehler anzunehmen. Wir kommen darauf weiterhin zurück.

. Pisaurum.

Plutarch *Anton.* 60: *Πεισανρα Ἀντωνίου πόλις κληρονυχία.*

0. Sora.

Die Inschrift C. X, 5713 ist einem Mann gesetzt, der vor der Deduction der Colonie *IIIvir i. d.*, dann *colonia deducta primus pontifex* war, von der *legio III Sorana*; diese Legion ist sicher entweder nach der philippischen Schlacht von den Triumvirs oder nach der actischen von Caesar angesiedelt worden, allem Anschein nach an eben dem Orte, von dem sie bei ihrer Bildung den Namen empfangen hatte. Die Benennung *colonia Iulia pra . . .* (C. X, 5711) passt für die triumvirale wie für die actische Deduction. Die Angabe der gromatischen Liste, dass Sora *tussu Caesaris Augusti* deducirt sei (p. 237, 17), hat geringes Gewicht. Wahrscheinlicher schreibt man sie der ersten Ansiedlung zu, wie ich dies X p. 560 gethan; mit Sicherheit aber ist die Alternative nicht zu entscheiden.

### 11. Tergeste.

Dass die Stadt schon früh Colonie geworden ist, bezeugt Plinius, und bezeugen auch die Inschriften wenigstens insoweit, dass sie nur Duovirn nennen. Der inschriftlich bezeugte Bau der Mauern und Thürme dieser Stadt durch Caesar im J. 721 (C. V, 525) wird nicht füglich von der Stiftung der Colonie getrennt werden können und ist dieselbe danach in die Triumviralzeit zu setzen.

### 12. Venusia.

Appian *b. c.* 4, 3. C. IX p. 44.

#### Colonien des Augustus.

Glaubwürdige Zeugnisse, sei es bei Schriftstellern, sei es inschriftliche, über die von Augustus von der actischen Schlacht angegründeten Colonien besitzen wir nur in mässiger Zahl.

##### 1. Ateste.

Für Ateste liegt die bekannte Inschrift vor, gesetzt einem Soldaten *Actiaco proelio naval i facto in coloniam deducto et ab ordine decurioni allecto* (C. V n. 2501), womit die übrigen Zeugnisse übereinstimmen (C. V p. 240).

##### 2. Augusta Praetoria.

Dass in dieser Stadt nach Ueberwindung der Salasser im J. 729 von Augustus 3000 Veteranen aus dem *praetorium* angesiedelt worden sind, berichten Strabon 4, 6, 7 und Dio 53, 25. — Die Inschriften bezeichnen das Ortsrecht nicht, nennen aber Duovirn (C. I. L. V p. 757).

##### 3. Bononia.

Als nach dem Bruch zwischen Caesar und Antonius ganz Italien jenem den Treueid schwur, erliess derselbe ihn den Bononiensern, *quod in Antoniorum clientela antiquitus erant* (Sueton Aug. 17); womit also auf ein schon von einem der Vorfahren des Triumvir begründetes Patronat über die Stadt hingewiesen wird. Damit ist nicht wohl zu vereinigen, was Dio 50, 6 angiebt: Augustus habe die von Antonius in Italien angesiedelten Leute entweder geschreckt oder gewonnen; τά τε γὰρ ἄλλα καὶ τοὺς τὴν Βονωνίαν ἐποικοῦντας αὐτὸς αὐθεῖς, οὐα δὴ καὶ νῦν ἔαντοῦ ἀπωκίσθαι δοκῶσι, προσκατεστήσατο. Denn wenn unter dem Triumvirat eine doppelte Deduction von Colonisten nach Bononia stattgefunden hat, bei deren erster der

Einfluss des Antonius, bei der zweiten der Caesars überwog — und dies scheint Dio doch zu meinen —, so ist es nicht bloss auffallend, dass Antonius gerade eine in seiner Clientel stehende Bürgerschaft mit einer Colonie belegt hat, sondern auch unerklärlich, warum Caesar nach der zweiten Deduction einer jetzt der Mehrzahl nach ihm ergebenen Bürgerschaft den Treueid nachgelassen haben soll. Viel wahrscheinlicher ist es, dass Dio zwei Thatsachen, das Patronatrecht der Antonier über Bononia und die dadurch bedingte besondere Anhänglichkeit der Bononienser an Antonius und die Deduction nach Bononia durch Caesar nach der Schlacht bei Actium, incorrect mit einander vermengt hat. Letztere Deduction selbst wird zwar nicht ausdrücklich bezeugt, aber mit Recht macht Bormann (C. I. L. XI p. 133) dafür geltend, *quod in titulo n. 720* (== Orell. 3325) *Augustus dicitur 'divus Aug. parens' et quod apud Plinium n. h. 33, 4, 83 narratur scitum 'veteranorum unius Bononiae hospitali divi Augusti cena' dictum, qui interfuerat 'Antoni Parthicis rebus'.)* — Colonie auch bei Plinius.

#### 4. Falerio.

Die Inschriften zeigen diese Stadt als Colonie unter Duovirn (C. IX p. 517). Dass Falerio von Augustus später als Firmum (S. 170), also wahrscheinlich nach der actischen Schlacht gegründet worden ist, geht mit Wahrscheinlichkeit hervor aus dem Rescript Domitians in dem Rechtsstreit dieser beiden Gemeinden über die *subsiciae* (C. IX, 5420).

#### 5. Minturnae.

Diese Bürgercolonie der Republik zählt Hyginus p. 177 Lachm. zu denen, welchen Augustus *dato iterum coloniae nomine* neue Bürger zuwies.

#### Das gromatiche Verzeichniss.

Es darf nicht unterlassen werden die Aussagen der gromaticischen Liste<sup>3)</sup> über die angeblichen Colonien Sullas, der Triumvirin

1) Ein Soldat, der den parthischen Feldzug vom J. 718 mitgemacht hatte, kann nicht füglich bei der Triumviralsignation bedacht worden sein. Uebrigens macht diese Stelle es sehr wahrscheinlich, dass die Adsignation nach der actischen Schlacht die Antonianer bis zu einem gewissen Grade einschloss.

2) Ich verstehe darunter die in der Lachmannschen Ausgabe als *über coloniarum I* gedruckten Verzeichnisse, mit der näheren Bestimmung, die ich in derselben Ausgabe Bd. 2 S. 157. 165. 166 gegeben habe. Der soge-

und Augustus hier übersichtlich zusammenzustellen und zu zeigen, dass bei der Masse der erweislich irrgen Angaben ....n es schlechterdings geboten ist bei dieser Untersuchung sämmtliche Zeugnisse dieser Quelle abzulehnen. Allerdings liegt den meisten wohl nicht eigentliche Fälschung zu Grunde, sondern Verschiebung und Zerstörung, vor allen Dingen die Vermischung der blossen Adsignation, die das Stadtrecht unberührt lässt, und der eigentlichen Colonisation. Aber in Betreff der letzteren kann man nur entschiedenen Protest einlegen gegen das jetzt übliche Verfahren die grosse Mehrzahl dieser Nachrichten zu ignoriren oder abzuweisen, aber einzelne derselben, wo sie eben bequem sind, als beweiskräftig zuzulassen.

### 1. Angeblich sullanische Colonien.<sup>1)</sup>

Aricia.

p. 230, 10: *oppidum: lege Sullana est munita.* — Vielmehr auch später *municipium* (Cicero *Phil.* 3, 6, 15) unter Dictatore (Orell. 1455; Wilmanns 1768).

Bovillae.

p. 231, 11: *oppidum: lege Sullana est circumducta.* — Vielmehr *municipium* (Wilmanns 664, wo *decuriones* und *municipi* im Gegensatz stehen, letzteres also nicht im Sinn von 'Mitbürgern' gefasst werden kann) unter Quattuorvirn (Wilmanns 664 vgl. 1326). Capitulum.

p. 232, 20: *lege Sullana est deductum.* — Ueber die Rechtsstellung des Städtchens fehlt es an Zeugnissen; die Prätores, unter denen es stand (C. X p. 590), können die latinischen sein. Capua.

p. 232, 1: *ager eius lege Sullana fuerat adsignatus.* — Das Capua durch Sulla nicht zur Colonie gemacht worden, ist notorisch; allenfalls kann die Ansiedelung von Urbana gemeint sein (vgl. C. X p. 368).

nannte *liber coloniarum II* und was sonst von derartigen Listen nicht im Arcerianus steht, ist so durch und durch gefälscht, dass es nicht der Mühe lohnt dabei zu verweilen.

1) Wäre es sicher, dass die gromatiche Liste mit der quinqueviralen Adsignation bei Praeneste die sullanische meint (S. 167), so müsste auch die gleichartige Notiz über Venafrum p. 239, 7: *quinque viri deduxerunt sine colonis* ähnlich bezogen werden; und möglich ist es, dass der julische hier eine cornelische Adsignation vorausgegangen ist. Aber um dies auch nur als wahrscheinlich hinzustellen, wie dies nach Andern Hensen (zu 7042) gethan hat, bedarf es doch eines festeren Grundes.

**Castrimoenium.**

p. 223, 3: *oppidum: lege Sullana est munitum.* — Vielmehr *municipium* (Orelli 4034; Fabretti 688, 102). Vgl. in dieser Zeitschrift 16, 52.

**Gabii.**

p. 234, 15: *oppidum lege Sullana munitum.* — Vielmehr *municipium* unter Quattuorviri (Orell. 775 und sonst).

**Suessula.**

p. 237, 5: *oppidum: lege Sullana est deducta: ager eius veteranis limitibus Sullanis in iugericibus est adsignatus.* — In den Inschriften findet diese Angabe wenigstens insoweit Anhalt, als dem Ort Duovirn vorstehen (C. X p. 363).

**Tusculum.**

p. 238, 11: *oppidum: ager eius mensura Sullana est adsignatus.* — Notorisch stets *municipium* (Orelli - Henzen 775. 1368. 2279. 6996. 7106).

Alle diese Angaben, bei denen, vielleicht nicht zufällig, die Bezeichnung Colonie nirgends auftritt, lassen in der Beschränkung auf blosse Adsignation sich halten; aber sullanische Colonie kann mit alleiniger Ausnahme von Suessula keine der eben aufgeführten Städte gewesen sein.

**2. Angebliche Triumviralcolonien.<sup>1)</sup>****Allifae.**

p. 231, 3: *ager lege triumvrali est adsignatus.* — Vielleicht richtig; doch eher Colonie Sullas (S. 164).

**Aquinum.**

p. 229, 13: *colonia a triumviris deducta.* — Die Angabe mag richtig sein (s. S. 193).

**Asetium.**

p. 230, 13: *lege triumvirale;* daraus verdorben p. 231, 14: *Casentium lege triumvirale* (vgl. Feldm. 2, 186). — Die Stadt wird nach Campanien gesetzt; sie ist anderweitig unbekannt, vermutlich der Name verdorben.

1) Uebergangen sind die spulischen Städte Herdonia, Auseulum u. s. w. *lege Sempronia et Julia* (p. 210, 10); ferner die Erwähnung der *limites Iuliani* bei Tereventum p. 238, 15. Vgl. Feldm. 2, 188. Wenn Ancona nach p. 225, 4 gegründet ist *ea lege, qua et ager Florentinus est adsignatus*, so ist dabei zu erinnern, dass dieser Abschnitt im Arcer. fehlt und gar keine Autorität hat.

## Beneventum.

p. 231, 7: *lege triumvirali*. — Dies ist richtig (S. 170).  
Bovianum (vetus).

p. 231, 8: *oppidum* (vgl. deswegen Feldm. 2, 185): *lege Iulia milites deduxerunt sine colonis*. — Wenn Bovianum bei Agnone gemeint ist (das andere Bovianum ist erweislich durch Vespasian Colonie geworden), so kann die Angabe das Richtige treffen.

## Falerii.

p. 217, 5: *colonia Iunonia quae appellatur Faliscos a triumviris adsignata*. — Colonie auch bei Plinius; dennoch sind beide Angaben zweifellos falsch. Alle Inschriften dieses Ortes aus besserer Zeit machen ihn zum *municipium* (Orelli-Henzen 1304. 3310. 7065; Wilmanns 2818 e u. a. m.) und geben ihm Quattuorvirn (Henzen 6666. 7065. 7129 u. s. w.); wenn im 4. Jahrhundert dafür die *colonia Faliscorum* auftritt (Henzen 5132; Grut. 288, 1), so sind bekanntlich in der Zeit des Verfalles fast alle größeres Ortschaften zum Colonialtitel gelangt. Die Doppelstadt, mittelst welcher man versucht hat die inschriftlichen Zeugnisse mit denen der Schriftsteller auszugleichen, ist eine Erfindung und darf auf der verwirrten Stelle des Strabon 5, 2, 9 p. 228 nimmermehr gefolgt werden.

## Firmum Picenum.

p. 226, 9: *limitibus triumviralibus*. — Dies scheint richtig (S. 170).

## Florentia.

p. 213, 6: *colonia deducta a triumviris, adsignata lege Iulia*. Auch ein Inschriftstein giebt der Stadt Colonialrecht (Orelli 3711: *colon. adlect. d. d. Florent.*). Ueber die Entstehung des Rechts erhellt anderweitig nichts und man kann für sie wenigstens mit gleich gutem Grunde sullanische Deduction annehmen, wenn gleich Florus 3, 21, 27 keineswegs eine solche bezeugt.

## Formiae.

p. 234, 11: *triumviri sine colonis deduxerunt*. — Wahrscheinlich irrig; die Stadt, späterhin genannt *colonia Aelia Hadriana Augusta Formiarum*, hat wohl erst unter Hadrian Colonialrecht empfangen. C. X p. 603.

## Interamna (Lirenas).

p. 234, 18: *a IIIviris est munita*. — Erwiesenermassen falsch; die Stadt ist *municipium* geblieben (C. X p. 525).

**Ligures Baebiani [et Corneliani].**

p. 235, 9: *triumvirali lege*. — Wahrscheinlich ist die Stadt *Municipium* geblieben; wenigstens steht sie unter *Quattuorvirs* (C. IX p. 125).

**Luna.**

p. 223, 14: *ea lege qua et ager Florentinus*. — Bürgercolonie der Republik; der abermaligen triumviralen Deduction steht nichts im Wege, aber es fehlt auch weitere Beglaubigung.

**Nepet.**

p. 217, 15: *colonia eadem lege servatur qua et ager Falisorum*. — Irrig; die Stadt ist, wie *Falerii*, *Municipium* geblieben (Grut. 441, 7; auch C. X, 6440 stehen die *Nepesini* im Gegensatz zur *colonia Privernatum*) und steht unter *Quattuorvirs* (Grut. 359, 1).

**Setia.**

p. 237, 23: *colonia, triumviri munierunt*. — Irrig; die Stadt ist *Municipium* geblieben (C. X p. 640).

**Signia.**

p. 237, 20: *colonia, a militibus et triumviris est munita*. — Irrig; die Stadt ist *Municipium* geblieben (C. X p. 591).

**Telesia.**

p. 238, 3: *colonia a triumviris deducta*. — Vielleicht richtig, doch eher sullanische Colonie (S. 167).

**Tuder.**

p. 214, 3: *colonia Fida Tuder ea lege qua et ager Florentinus*. — Wahrscheinlich richtig (s. S. 182).

**Veii.**

p. 220, 8: *ager militibus est adsignatus lege Iulia, postea deficientibus his ad urbanam civitatem associandos censuerat divus Augustus*. — Nach den Inschriften ist *Veii municipium Augustum* unter *Duovirn* (Orell. 4046 und sonst).

**Ulubrae.**

p. 239, 1: *a triumviris erat deducta*. — Inschriftlich ist die Rechtsstellung des Ortes nicht bezeugt; die Magistrate sind *Duovirn* (C. X p. 642).

**Volaterrae.**

p. 214, 10: *colonia lege triumvirale*. — Wahrscheinlich irrig; die Stadt steht unter *Quattuorvirs* (Gori *inscr. Etr.* 2 p. 168 u. a. m.).

**Urbs Salvia.**

p. 226, 7: *lege triumvirale*. — Die Stadt erscheint in den In-

schriften wenigstens seit Traians Zeit als Colonie, jedoch unter Quattuorvirs (C. IX p. 526).

Wie man sieht, ist es mit diesen Angaben nicht ganz so übereinbestellt, wie mit denen über die Colonien Sullas: die Zurückführung von Allifae, Aquinum, Beneventum, Bovianum (*vetus*), Firminus, Tuder auf die Triumvirn findet anderweitigen Anhalt, und auch was über Luna, Ulubrae, Urbs Salvia berichtet wird, kann richtig sein. Aber dennoch ist auch von diesen Ansetzungen mindestens jede zweite insofern falsch, als triumvirale Colonialdeduction hier ausgeschlossen ist, während nichts hindert die blosse triumvirale Adsignation auch hier festzuhalten.<sup>1)</sup>

### 3. Angebliche Colonien Augusts.<sup>2)</sup>

#### Acerrae.

p. 229, 21: *colonia: divus Augustus deduxit.* — Wohl irrig; erscheint später unter Quattuorvirs (C. X p. 362).

#### Aesernia.

p. 233, 14: *colonia deducta lege Iulia . . . ager eius limitibus Augustei est adsignatus.* — Irrig; nach den Inschriften Municipium (C. IX p. 245).

#### Ameria.

p. 224, 11: *lege imp. Augustus est adsignatus.* — Irrig; nach den Inschriften Municipium (Grut. 1101, 2 und sonst) unter Quattuorvirs (Grut. 1079, 12 und sonst).

1) Wer die Beschaffenheit der grammatischen Listen genauer untersucht hat, wird sich nicht untersangen die erwiesenen Fehler auf eine bestimmte Quelle zurückzuführen; die verschiedensten Fäden der Confusion und der Interpolation laufen in dieser Compilation zusammen. Aber dass ein Hauptmoment der Verwirrung die Verwechselung der in einem Gemeindegebiet ohne Veränderung der Rechtsstellung der Gemeinde erfolgten Einzellassignation mit der eigentlichen Coloniegründung ist, habe ich anderswo (Feldm. 2, 183 f.) gezeigt: und hier trifft wahrscheinlich in zahlreichen Fällen dieses zu.

2) Uebergangen sind auch hier die Erwähnung der *limites Augustei* bei Gales p. 232, 15; Forum Popilii in Campanien p. 233, 18; Surrentum p. 236, 22; Telesia p. 239, 3; Trebula p. 238, 17; Velitrae p. 238, 19. Ausgeschlossen ist ferner p. 233, 12: *Divinos municipium: familia divi Augusti condidit.* Ebenso Capua p. 231, 19, wo mit dem *imp. Caesar* der Dictator gemeint zu sein scheint, und Lanuvium (p. 235, 4) *colonia deducta a divo Iulio*, woneben die *limites Augustei* und die *lex Iulia* erwähnt werden; letztere Stadt ist erwiesenmassen Municipium geblieben (Orelli-Henzen 3740. 6086).

**Arretium.**

p. 215, 3: *colonia lege Augustea censita*. — S. S. 165.

**Atella.**

p. 230, 1: *colonia deducta ab Augusto*. — Wohl irrig, wenigstens ohne jeden weiteren Anhalt (C. X p. 359).

**Aternum.**

p. 236, 13: *ager lege Augustiana adsignatus*. — Der Ort ist nachweislich bis zu Diocletians Zeit hinab *vicus* geblieben (C. IX p. 315).

**Castrum novum in Picenum.**

p. 226, 13: *ager lege Augustiana adsignatus*. — Bürgercolonie der Republik; abermalige Deduction findet keinen weiteren Anhalt.

**Consentia.**

p. 209, 16: *ager ab imp. Augusto est adsignatus*. — Inschriften fehlen (C. X p. 17).

**Cumae.**

p. 232, 10: *colonia ab Augusto deducta*. — Dies kann zutreffen (S. 181).

**Capra (maritima).**

p. 226, 13: *ager lege Augustiana adsignatus*. — Nach den Inschriften unter Duovirn (C. IX p. 503).

**Fundi.**

p. 234, 9: *ager iussu Augusti veteranis est adsignatus*. — Irrig; noch in später Zeit Municipium unter drei Aedilen (C. X p. 617).

**Graviscae.**

p. 220, 1: *colonia ab Augusto deduci iussa est*. — Bürgercolonie der Republik; die abermalige Deduction findet keine weitere Stütze.

**Liternum.**

p. 235, 1: *colonia ab Augusto deducta*. — Bürgercolonie der Republik; die abermalige Deduction durch Augustus findet sonst nirgends einen Anhalt (C. X p. 356).

**Nuceria Constantia.**

p. 235, 20: *colonia deducta iussu imp. Augusti . . ager eius limitibus Iulianis lege Augustiana militibus est adsignatus*. — Vielmehr Triumviralcolonie (S. 171), worauf die *limites Iuliani* bezogen werden können.

## Puteoli.

p. 236, 11: *colonia Augusta: Augustus deduxit.* — Bürgercolonie der Republik. Die Bezeichnungen derselben als *colonia Neronensis Claudia Augusta Puteoli* (C. X, 5369) und *col. Put. Aug.* (C. VIII, 7959) können auf abermalige Deduction unter Augustus bezogen, aber auch in der Weise gefasst werden, dass der Stadt alle drei Namen bei der neronischen Deduction verliehen worden sind.

## Teanum Sidicinum.

p. 238, 6: *colonia deducta a Caesare Augusto.* — Die Stadt hat erwiesenmaassen erst unter Claudius ihr altes Municipium mit colonialem Recht vertauscht (C. X p. 471).

## Truentum.

p. 226, 13: *ager lege Augustiana adsignatus.* — Dass der Ort auch später Municipium war, ist nach einer Inschrift von Privernum (C. X, 6446) und der Beschaffenheit der Magistrate (C. IX p. 492) wahrscheinlich.

## Volturnum.

p. 232, 4: *colonia iussu imp. Caesaris est deducta.* — Bürgercolonie der Republik; die abermalige Deduction durch Augustus findet sonst keinen Anhalt (C. X p. 357).

Wenn unter den als Triumviralcolonien in der grammatischen Liste ausgeführten Städten etwa die Hälfte darin mit Recht steht, so stellt sich bei den als augustisch bezeichneten das Verhältniss wiederum viel schlimmer, wovon zum Theil wohl die Ursache darin zu suchen ist, dass diese Ursprungsangabe mit den auf die späteren Kaiser bezüglichen Nachrichten leichter vermengt werden konnte. In der That findet unter all diesen Städten eigentlich nur bei Cumae die Zurückführung auf Augustus anderweitigen Anhalt, während sie bei einer ganzen Reihe entschieden abgewiesen werden muss und auch bei den übrigen gänzlich in der Luft steht.

Die *coloniae Iuliae* in Italien.

Als julische Colonien finden sich theils bei den Schriftstellern, theils und vor allem in Inschriften die folgenden italischen Städte bezeichnet.<sup>1)</sup>

1) Die angebliche *colonia Julia Augusta Florentia* beruht auf einer verlorenen, aber durch die mir von Hirschfeld mitgetheilte Abschrift des Plagonius in der Lesung gesicherten Inschrift von Arbin in Savoyen (Borghesi

**Augusta Taurinorum: *colonia Iulia Augusta Taurinorum.***

C. V p. 779.

**Beneventum: *colonia Iulia Concordia Augusta Felix Beneventum.***

C. IX p. 137.

**Capua: *colonia Concordia Iulia Felix Augusta Capua.***

C. X p. 368, zusammengesetzt nach zwei Inschriften:  
*...lia Felix Aug...* (X, 3832) hadrianischer und *Concordia Iulia Valeria Felix Capua* (X, 3867) diocletianischer Zeit.

**Castrum novum in Etrurien: *colonia Iulia Castro novo.***

Orelli 1009.

**Concordia: *colonia Iulia Concordia.***

C. V p. 178.

**Cumae: *colonia Iulia.***

Bei Cumae tritt ein Conflict von Zeugnissen ein, den wir mit unseren jetzigen Hülfsmitteln nicht zu lösen vermögen. Bis in Caesars Zeit war die Stadt sicher *municipium*, und die Bleiröhren (C. X 3711) mit der Aufschrift *publ(icum) munic(ipum) Cuman(orum)* gehören frühestens in den Anfang der Kaiserzeit. Andrerseits ist an Ort und Stelle eine Inschrift bester Epoche (C. X, 3703)

opp. 5, 274; Allmer *Vienne* 1 p. 370), die aber vermutlich vielmehr folgendemassen zu ergänzen ist:

|                                             |                 |
|---------------------------------------------|-----------------|
| T · P O M P E I O · T · F                   | <i>uol</i>      |
| A L B I N O                                 |                 |
| T R I B V N · M I L · L E G                 | <i>ui</i>       |
| V I C T R I C · S V B · P R O               |                 |
| P R O V I N C · L V S I T A N I A E         | <i>iiii uir</i> |
| I · D · C O L · I V L · A V G · F L O R · V |                 |
| P O M P E I A · T · F I L · S O R T I N A   | <i>Vienna</i>   |
| patri                                       |                 |

Die Form des Namens sowohl wie vor allem der Fundort weisen darauf hin dass uns hier der volle Name nicht von Florenz, sondern von Vienna erhalten ist. — *Iulia Augusta Bagiennorum* beruht auf Fälschung (C. V n. 943\*. 961\*, vgl. p. 874). — Die *colonia Iulium Carnicum* ist wahrscheinlich von Augustus als Flecken (*forum Iulium Carnicum*) angelegt und nach ihm, spätestens unter Claudius, zur Colonne gemacht worden (C. V p. 172). — Sieher gehören nicht hieher die beiden *Forum Iulii* in Oberitalien, das der Irienser (vgl. C. V p. 828) und das transpadanische (C. V p. 163), und die *Regini Iulienses*. *Blanda Julia* in Lucanien habe ich C. X p. 50 nach dem Namen und der Duoviralverfassung als Colonne betrachtet; indess erregt die Nachsetzung des julischen Namens doch dagegen Bedenken.

gefunden worden mit den Worten *monumentum publicum factum decreto, decurionum, coloniae Iuliae*, und dass in der späteren Zeit die Stadt Colonie war und unter Prätoren stand, ist ausser Zweifel. Der Zurückführung der Colonie auf Augustus in der grammatischen Liste hält das Schweigen des Plinius mindestens die Wage.

Dertona: (*colonia Iulia Dertona*.

C. V p. 832.

Fanum: *colonia Iulia Fanum Fortunae*.

So Orelli 53; *colonia Iulia Fanestris* Grut. 416, 8 und Vitruvius 5, 1, 6.

Hispellum: *colonia Iulia Hispellum*.

Orelli 3555.

Lucus Feroniae: *colonia Iulia Felix Lucoferonensium*.

Orelli 4099.

Parentium: *colonia Iulia Parentium*.

C. V p. 35.

Parma: *colonia Iulia Augusta Parma*.

Grut. 492, 5.

Pisae: *colonia Obsequens Iulia Pisana*.

Orelli 642.

Pisaurum: *colonia Iulia Felix Pisaurum*.

Orelli 81. *Bullettino dell' Inst.* 1880 p. 51.

Pola: *colonia Iulia Pola Pollentia Herculanea*.

C. V p. 3. 1016.

Saena in Etrurien: *colonia Saena Iulia*.

*Sena Iulia* Peutingersche Tafel. Die Nachsetzung des Namens indess legt die Frage nahe, ob der Stadt das Colonierecht mit der Verleihung des julischen Namens zugleich verliehen worden ist.

Sora: *colonia Iulia pra . . .*

Vgl. S. 171.

Suessa: *colonia Iulia Felix classica Suessa*.

C. X n. 4832, vgl. p. 465.

Sutrium: *colonia Coniuncta Iulia Sutrin(orum)*.

Grut. 302, 1.

Tuder: *colonia Iulia Fida Tuder*.

Mur. 1111, 4. Inschriftliche Zeugnisse bestätigen es, dass die Stadt entweder nach der philippischen oder nach der

actischen Schlacht Colonie geworden ist<sup>1</sup>); für die erstere Entstehungszeit spricht das Zeugniß der gromatischen Liste p. 214, 3: *colonia Fida Tuder ea lege qua et ager Florentinus*, dem mehr Gewicht als gewöhnlich zukommt, weil es den Namen richtig angiebt.

**Venafrum: *colonia Augusta Julia Venafrum.***

C. X p. 477. Ueber die hierbei erwähnten *quinqevirī* vgl. S. 174 A. 1.

Die julischen Colonien können zurückgehen sowohl auf den *cator Caesar* wie auf die *Triumvir* wie auf einen der drei Kaiser des julischen Hauses. Indess ist schon S. 169 auseinander gesetzt worden, dass wahrscheinlich keine italische Stadt den Namen von dem Dictator führt. Capua ist zwar *lege Iulia*, das heisst auf Grund des consularischen Gesetzes vom J. 695, aber keineswegs auf Grund derjenigen ausserordentlichen Gewalt gegründet, auf welcher chtlich die Militärcolonie beruht und von der der Urhebername vor Ausdruck ist<sup>2</sup>); da die abermalige Deduction dorthin zuerst unter Antonius *ex actis Caesaris* und sodann unter dem Triumvirat steht, so dürfte der julische Beiname erst mit der einen oder r andern eingetreten sein. — In wie weit diese Benennung den Triumviralcolonien zukommt, ist fraglich. Bei der jetzt gangbaren Annahme, dass diese sämmtlich den julischen Namen geführt haben, wird vorausgesetzt, dass diese Caesar den Vater als deren Stifter betrachtet wissen wollten. Aber in unserer Ueberlieferung führt nicht oss nichts darauf, dass hier eine ähnliche Fiction zu Grunde liegt, e sie Antonius in der ersten Zeit nach Caesars Tode angewendet hat<sup>3</sup>), sondern es erscheint die Behandlung dieser Colonien als Gründungen des Dictators, wenn man die Veranlassung der Deduction befangen erwägt, geradezu widersinnig. Grössere Wahrscheinlichkeit möchte es haben, dass die Colonien zunächst entweder die *Antoniae Iuliae* oder auch einzelne *Antoniae*, andere *Iuliae* ge-

1) Inschrift von Tuder (*Bullett*, 1880 p. 70): [Q.] *Caecilio Q. f. Attico* i(buno) *mill(itum)* [c]oloni leg(ionis) XXXXI; in einer andern von dort erheint ein *centurio legion. XXXXI Augusti Caesaris* (Orelli 3371; *Bullett*. c. p. 72).

2) Vgl. *Staatsrecht* 1, 715. 716 A. 1.

3) Die *lex Iulia* des gromatischen Verzeichnisses kann so bezogen werden; aber für Fragen dieser Art reicht dessen Autorität nicht aus.

heissen haben.<sup>1)</sup> Mochte dieses oder jenes beliebt worden sein<sup>2)</sup>, in beiden Fällen war es nur folgerichtig, dass nach der actischen Schlacht der antonische Name verschwand. Auch nach dieser Annahme aber sind unter den julischen Colonien nicht wenige triumvirale enthalten. — Dass die in den ersten drei Jahren nach der actischen Schlacht unter dem Principat gegründeten Colonien ebenfalls nur julische heissen konnten, bedarf keines Beweises. Gewöhnlich wird angenommen, dass die von Augustus nach Annahme dieses Namens (17. Jan. 727) gegründeten Colonien nicht mehr julische genannt worden sind; indess haben die späteren Kaiser in solchen Fällen ebenso von ihrem Geschlechtsnamen wie von ihrem Cognomen Gebrauch gemacht, und wenn auch wahrscheinlich die *coloniae Iuliae* zum grössten Theil der Epoche vor 727 angehören, so lässt sich doch nicht mit Sicherheit behaupten, dass die Beilegung dieses Namens nach dem J. 727 nicht mehr stattgefunden hat. — Die Möglichkeit endlich muss ebenfalls eingeräumt werden, dass der julische Name auf Ertheilung des Colonierechts durch Tiberius oder Gaius zurückgehen kann. Indess positiv ist von dergleichen Verleihungen nichts bekannt.

#### Die *coloniae Augustae* in Italien.

Hieher gehörige Colonien des Namens *Augustae* begegnen in Italien folgende<sup>3)</sup>:

1) Lepidus war factisch bei Seite geschoben, bevor es zur Deduction der Colonien kam. Sollten dennoch, was nicht wahrscheinlich ist, einzelne Colonien seinen Namen geführt haben, so haben sie ihn gewiss nach seinem Sturz verloren.

2) Man könnte für die zweite Alternative geltend machen, dass auf den Mauerinschriften von Tergeste vom J. 721 (C. V. 525) Caesar allein als derjenige genannt wird *qui fecit*. Aber der Beweis reicht nicht aus, einmal weil der Mauerbau und die Coloniegründung wohl sachlich aller Wahrscheinlichkeit nach connex gewesen sind, aber rechtlich und zeitlich nicht notwendig zusammenfallen, zweitens weil die damals schon weit vorgeschrittene Spannung zwischen den Machthabern hier eingewirkt haben kann.

3) Ausgeschlossen ist die *col. Iulia A Jugus. Derlona* der mehr als verdächtigen Inschrift C. V. 7376; ferner *Augusta Bagiennorum* als Municipium (C. V p. 874) und nicht minder *Augusta Perusia*. Dass Perusia auch später noch *municipium* geblieben ist, lehren die Inschriften (Orelli 97. 3707); die Magistrate sind anfänglich *III viri II viri* (Orelli 3707; Vermiglioli *iscr. Perug. ed. 2 p. 557*); erst im 3. Jahrh. erscheint die *colonia Fibia Augusta Perusia* (Orelli 94 = Borghesi *opp. 5, 257*).

*ellinum: colonia Veneria Livia (?) Augusta Abellinatum.*

Oben S. 164. Die Benennung *Alexandrina* der dort angeführten Inschrift des dritten Jahrhunderts geht sicher auf Severus Alexander zurück, schwerlich aber die Bezeichnung *Augusta*, zumal da sie vor *Alexandrina* steht. *Livia* ist unsicherer Lesung und wenig in Einklang mit dem Geist des augustischen Regiments.

*minum: colonia Augusta Ariminum.*

C. XI p. 76. Vgl. S. 170.

*gusta Praetoria.*

Vgl. S. 172.

*gusta Taurinorum: colonia Iulia Augusta Taurinorum.*

S. 181.

*neventum: colonia Iulia Concordia Augusta Felix Beneventum.*

S. 181.

*xia: colonia civica Augusta Brixia.*

C. V, 439.

*Capua: colonia Concordia Iulia Felix Augusta Capua.*

S. 181.

*la: colonia Felix Augusta Nola.*

C. X p. 142. Die Stadt ist wahrscheinlich zuerst von Sulla zur Colonie gemacht worden; dafür sprechen weniger die *limites Sullani* der grammatischen Liste (p. 236, 3 neben *colonia Augusta: Vespasianus Augustus deduxit*) als die da-selbst erwähnten *veteres* (C. X, 1273: *decurio adlectus ex veteribus Nola*), und auch die Benennung *Felix* wird darauf zu beziehen sein.

*ma: colonia Iulia Augusta Parma.*

S. 182.

*nafrum: colonia Augusta Iulia Venafrum.*

S. 183.

Diese Beinamen dürfen alle theils mit Sicherheit, theils mit scheinlichkeit auf den Kaiser zurückgeführt werden, der zuerst, mehr als Eigenname denn als Titel, den Augustusnamen gehabt. Wo er neben dem julischen auftritt, entsteht die Frage, mit diesem zugleich hat ertheilt werden können oder ob doppename auf doppelte Deduction zu beziehen ist. Mit heit ist dieselbe nicht zu entscheiden; doch dürfte die letztere ame wohl in der Mehrzahl der Fälle das Richtige treffen,

theils weil wir aus älterer Zeit keinen genügenden Beleg dafür haben, dass der Name des Gründers in dem der Gründung anders als einfach zum Ausdruck kommt, theils die Folge der Namen bei Benevent und Capua die unmittelbare Combination beider Benennungen zu verbieten scheint. Indess ist damit nicht ausgeschlossen, dass in anderen Fällen schon Augustus beide Namen zugleich verliehen hat; und dass in späterer Zeit eine solche Doppelbenennung häufig vorkam, ist bekannt. Es ist darum schon oben S. 180 als zweifelhaft bezeichnet worden, ob der Name *Augusta* in der Verbindung, wie er bei Puteoli auftritt, auf augustische Deduction hinweist. Die *colonia Aelia Hadriana Augusta Formiarum* (S. 176) hat ihre Kaisernamen wahrscheinlich alle von Hadrian und sicherer noch die *colonia Augusta Verona nova Gallieniana*<sup>1)</sup> ihre beiden Kaisernamen von Gallienus entlehnt.

#### Die achtundzwanzig Colonien des Augustus.

Von den italischen Colonien des Augustus kennen wir die Gesamtzahl durch ihn selbst: er gibt in seinem Rechenschaftsbericht die Zahl der von ihm in Italien deducirten Colonien auf 28 an.<sup>2)</sup> Aber es fehlt uns zur richtigen Behandlung der vielumstrittenen Worte vor allem das sichere Verständniss derselben. Schon früher<sup>3)</sup> habe ich die Frage aufgeworfen, ob nicht die so lange und bis in die augustische Zeit hinab mit dem cisalpinischen Gallien gemeinsam verwaltete dalmatinische Küste hier mit unter Italia begriffen sei; denn da unter den Provinzen, in welche Augustus Militärcolonien geführt hat, Illyricum nicht genannt wird und die

1) C. V n. 3329; vgl. das. S. 327.

2) 5, 36 f. (nach der Lesung von Domaszewski): *Italia autem XXVIII [coloni]as, quae viv[o] me celeberrima]e et frequentissimae fuerunt, me[no] iussu] . . . . deductas h[abet].* Die Ergänzungen beruhen auf dem griechischen Text: ἡ Ιταλία δὲ εἴκοσι ὅχτις ἀποικίας ἔχει ὁπ' ἐμοῦ καταρθέσεως, αἱ ἐμοῦ περιόντος [τὰ]η[θά]ύ[οντα]ι ἑτύγχανον und auf dem Excerpt bei Sueton Aug. 46: *Italiam duodetriginta coloniarum numero deductarum e se frequentavit.* Die neue Vergleichung hat die von Bergk (mon. Anogr. p. 104) richtig erkannte Stellung der Zahl vor *coloniās* bestätigt, auch für seinen weiteren Vorschlag *me[no] iussu et nomine] deductas* Anhalt gegeben; es fehlen zwischen *fuerunt* und *deductas* ungefähr funfzehn Buchstaben. Indess wage ich nicht die an sich ansprechende Ergänzung *et nomine* gegenüber dem einfachen ὁπ' ἐμοῦ der Uebersetzung und dem *e se* des Auszugs aufzunehmen.

3) *Monum. Anogr.* p. 64.

selbst von Augustus gegründeten ansehnlichen Colonien Iader, alonae, wohl auch Narona doch in dem Rechenschaftsbericht einen latz verlangen, so kann man fragen, ob sie Augustus nicht unter die italischen gezählt hat. Indess hebt diese Annahme die vorhandene Schwierigkeit nur, indem sie eine andere und vielleicht noch edenkliehre schafft; und man wird sich wohl dabei beruhigen müssen, dass unter den mit Colonien belegten Provinzen Illyricum ergessen oder aus gefallen ist. — Aber weit schwerer noch fällt es ins Gewicht, dass wir keine sichere Antwort haben auf die Frage, welche Colonien Augustus angesehen hat als von ihm educirt. Darüber freilich kann kein Zweifel sein, dass der alte trenge republikanische Grundsatz der Unstatthaftigkeit abermaliger Reduction einer nicht aufgelösten Colonie auf diese Epoche nicht gezogen werden darf; wie M. Antonius sich darüber bei Capua und Calatia hinweggesetzt hat, wie die alte Bürgercolonie Pisaurum und die caesarische Colonie Capua darum nicht weniger unter den triumviralcolonien mitgezählt werden, so wird auch Augustus diejenigen Colonien, die er nur verstärkt und reorganisiert hatte, nichts lesto weniger den seinigen zugezählt haben. Es bezeugen dies auch die der Republik fremden, aber sicher bereits in Augustus Zeit beginnenden Doppelbenennungen der Colonie nach ihren mehreren Stiftern. Ebenso kann darüber kein Zweifel sein, dass alle zweislich nach der actischen Schlacht gegründeten und alle den augustischen Namen von dem ersten Träger desselben herleitenden Colonien unter den achtundzwanzig zu zählen sind, wie zum Beispiel Ateste, Ariminum, Augusta praetoria. Aber weder genügt die anscheinend ziemlich beschränkte Zahl der *coloniae Augustae* um jene Zahl zu füllen, noch kann es Augustus Absicht gewesen sein von jenen achtundzwanzig die triumviralen Colonien schlechthin auszuschliessen. Die Schwierigkeit auch der annähernden Lösung des Problems liegt wesentlich darin, dass wir die Stellung der *tresviri r. p. c.* zu den von ihnen gegründeten Colonien genügend zu determiniren nicht vermögen. Es ist, wie oben ausgeführt wurde, an sich möglich, dass jeder von ihnen sich als Mitstifter aller Colonien betrachtete, also nach dem Sturz der Collegen der letzte übrig bleibende sie alle als die seinigen in Anspruch nahm; dann würden Colonien des Augustus alle diejenigen sein, die entweder durch genügendes Zeugniß als triumvirale oder augustische erbracht sind, oder den julischen oder augustischen

Namen führen. Aber so hat Augustus schwerlich gerechnet. Wir zählten in Italien einundzwanzig *coloniae Iuliae* oder *Iuliae Augustae*, fünf *Augustae*, elf andere, von denen diese Benennungen nicht überliefert sind, deren Ursprung aber erweislich auf die Triumvirn oder auf Augustus zurückgeht. Damit ist die von Augustus angegebene Zahl beträchtlich überschritten. Man wird also wohl anzunehmen haben, dass die triumviralen Colonien zunächst den Namen desjenigen Heerführers annahmen, dessen Legionen daselbst angesiedelt wurden, Ancona also zum Beispiel zunächst *colonia Antonia* ward<sup>1)</sup>; dass dann nach der actischen Schlacht die antonischen Colonien diesen Beinamen verloren, darum aber noch nicht zu julischen wurden und Augustus diese unter den achtundzwanzig nicht mitgezählt hat. Ueberhaupt ist, seit man die alte Regel hatte fallen lassen die Deduction neuer Colonisten in eine bestehende Colonie nicht als Deduction der Colonie selbst gelten zu lassen, der strenge Gegensatz der Coloniegründung und der Einzeladsignation eigentlich aufgehoben und die Grenz zwischen beiden nicht mit Sicherheit zu ziehen. Wahrscheinlich hat Augustus nicht jede italische Stadt, in der er Colonisten ansiedelte, darum als eine von ihm gegründete Colonie betrachtet, sondern nur diejenige, der er das Colonialrecht und das Recht der Führung seines Namens oder, wenn die Stadt jenes schon besass, das letztere allein verlieh.<sup>2)</sup> Danach werden zu den achtundzwanzig zu rechnen sein theils die sechsundzwanzig den Kaisernamen tragenden Städte, theils die drei, von welchen eine solche Benennung nicht überliefert ist, die aber erwiesener Massen von Augustus aus Municipien in Colonien umgewandelt worden sind.<sup>3)</sup> Die Zahl stimmt ungefähr, und diese ungefähre Uebereinstimmung ist wohl nach beiden Seiten hin noch der Correctur bedürftig. Selbst nach der oben vorgenommenen Sichtung der Listen der julisch-augustischen Colonien ist es keineswegs ausser

1) Die 'antonischen Colonien', deren Colonisten L. Antonius im pernischen Krieg unter die Waffen rief (Appian 5, 31), sind wohl die besondern im campanischen Gebiet auf Grund des Ackergesetzes des L. Antonius constituirten Ortschaften (Drumann 1, 113. 129).

2) Dass Augustus ausschliesslich an die seinen Namen führenden italischen Städte denkt, würde ausser Zweifel sein, wenn die Ergänzung *me/o iussi et nomine* sicher stände.

3) Es sind dies Bononia, Falerio und Ateste. Minturnae 'wiederholte Deduction' braucht wohl nicht in diesem intensiven Sinne gefasst zu werden.

Zweifel, dass alle darin stehen gebliebenen Namen den 28 italischen Colonien des Augustus angehört haben; insonderheit gegen Saena Julia und Abellinum lassen sich ernstliche Bedenken geltend machen. Sollte ferner Augustus, was nicht unmöglich ist, bei jenen italischen Colonien Italien nicht bis zur Arsia, sondern nur bis zum Formio im Sinne haben, so scheiden damit Parentium und Pola aus. Dass endlich einzelne dieser Städte ihren julischen Namen auch nach einem andern Stifter führen können, muss ebenfalls in Erwägung gezogen werden. Wenn also aus den oben verzeichneten 29 ~~julisch-augustischen~~ Colonien wohl noch einige ausgeschieden werden können, so beruhen anderseits so viele darunter auf verstreut liegenden Zeugnissen, dass es mehr als wunderbar wäre, wenn uns der Zufall alle derartigen Benennungen überliefert hätte; vielmehr dürfte wenigstens von manchen der weiteren elf Colonien, deren Entstehung in dieser Zeit bezeugt ist, der ~~julisch-augustische~~ Name ~~nur~~ zufällig nicht überliefert sein. Wahrscheinlich also werden künftige Entdeckungen jene Gesamtzahl anderseits vermehren. Überhaupt wird wer ehrlich und unbefangen diese Untersuchung anstellt, immer anerkennen müssen, dass, wenn sie gleich im Allgemeinen hoffentlich die rechten Wege verfolgt, doch unter den zahlreichen Einzelresultaten, aus denen das Gesamtergebniss sich zusammenseetzt, einzelne trügen können und trügen werden. Aber es dürfte sich doch hier nur noch um einzelne aus- und einzuschaltende Namen handeln; und auch diese wird hoffentlich die weitere Forschung und vor allem der *Bonus eventus* der Epigraphik, der Spaten dereinst offenbaren.

#### Verzeichniss des Plinius.

Der ältere Plinius führt in der dem dritten Buch seiner *naturalis historia* einverleibten Chorographie Italiens die folgenden fünfzig Städte als Colonien auf<sup>1)</sup>), indem er 47 derselben das Wort *colonia* beisetzt und bei drei anderen (Cosa, Tarentum, Epidamna) die Gründung umschreibend erwähnt:

#### *Regio IX.*

##### 1. *Dertona* (?) 5, 49.<sup>2)</sup>

1) Die der Küstenbeschreibung eingereichten Orte sind gesperrt gedruckt.

2) Bei Plinius: *omnia nobilibus oppidis nitent Libarna Dertona colonia Iria Vardacate u. s. w.* ist bisher das Wort *colonia* zu *Dertona* gegangen worden. Detlefsen ist indess (nach brieflicher Mittheilung) jetzt geneigt

*Regio VII.*

2. *Luca* 5, 50.
  3. *Pisae* 5, 50.
  4. *Cosa Volcientium a populo Romano deducta* 5, 51.
  5. *Falerii* 5, 51.
- 

dasselbe vielmehr zu *Iria* zu ziehen: 'Plinius ist nach meiner Beobachtung in diesen Städtelisten sehr sorgfältig im Ausdruck, wie das ja auch der Natur der Sache nach nothwendig ist und unterscheidet überall genau zwischen *oppidum* und *colonia*; wenn er erst den Plural *oppida*, dann den Singular *colonia* gebraucht, muss er vor letzterem Wort mehrere *oppida* erwähnt haben; also ist Dertona *oppidum*, Iria *colonia*'. Ich habe diese sehr beachtenswerthe Bemerkung nicht unterdrücken wollen, bin aber dennoch der üblichen Interpunction gefolgt, theils weil Plinius hier nicht eine eigentlich schematische Liste giebt und die *nobilia oppida* auf jeden Fall die ganze Reihe umfassen, wie denn auch anderswo *oppidum* bei ihm nicht die Negation des Colonialrechts einschliesst (S. 208), theils weil die Benennung *Iulia Dertona* und damit doch auch der Platz Dertonas in der Reihe der julischen Colonie gesichert ist, die bei Plinius so entschieden vorwaltet. *Forum Iuli Iriensis* ist allerdings auch Colonie gewesen (G. V p. 828); aber die Zeugnisse dafür gehören einer späteren Zeit an und die Bezeichnung *Forum Iulium* ist mit der Aufnahme dieser Ortschaft unter den julischen Colonien schwer zu vereinigen.

1) Dass die Worte *a populo Romano deducta* nur mit dem voraufgehenden *Cosa Volcientium* verbunden werden können und Madvigs (*opusc. p. 290*) Vorschlag *a p. R. deductae Gravissae* zu lesen verworfen werden muss, wird jetzt allgemein angenommen, und mit Recht. Wenn Madvig weiter hinzusetzt: *Cosam stirpis Etruscae suis significavit addito Volcientium nomine nobis ignoto et fortasse corrupto*, so beachtet er die Triumphalstat nicht, welche unter dem J. 474 den Triumph *de Uluniensibus et Vulcintib(us)* verzeichnet. Durch das richtige Verständniß der Pliniusstelle wird ferner festgestellt, dass die im J. 481 gegründete Colonie Cosa nicht in Campanien, sondern in Etrurien gelegen hat; was ich darüber früher, zum Theil Madvig folgend, aufgestellt habe (R. M. W. S. 315), ist irrig. Die dort angeführten Münzen mit der rohen Aufschrift **COSANO** zeigen allerdings campanische Fabrik; 'etruskisch sind sie nicht', schreibt mir Hr. J. Friedländer, 'wenn auch das glatte elegante Aussehen der campanischen bis nach Aquinum und selbst bis Tuder reicht'. Sehr verlockend ist die Vermuthung, die Hr. Imhooff-Blumer mir mittheilt, dass diese Münzen nichts seien als eine Entstellung der oft barbarisiert vorkommenden Münzen mit ROMANO; aber das steht doch entgegen, dass die Inschrift COSANO constant auftritt, auf einem Berliner Exemplar sogar auf beiden Seiten gleichmässig steht. Sind diese Münzen in der That die der latinischen Colonie Cosa, so muss, da es ein campanisches Cosa nicht gegeben hat (denn wären mehrere Städte des Namens vorhanden gewesen, so würden wir dies wissen), die etruskische Küstenstadt dieses Namens kurze Zeit unter campanischem Einfluss gemünzt haben.

6. *Lucus Feroniae* 5, 51.
7. *Rusellae* 5, 51.
8. *Senia* 5, 51.
9. *Sutrium* 5, 51.

*Regio I.*

10. *Ostia a Romano rege deducta* 5, 56.
11. *Antium* 5, 57.
12. *Minturnae* 5, 59.
13. *Puteoli* 5, 61.
14. *Capua* 5, 63.
15. *Aquinum* 5, 63.
16. *Suessa* 5, 63.
17. *Venafrum* 5, 63.
18. *Sora* 5, 63.
19. *Teanum Sidicinum* 5, 63.
20. *Nola* 5, 63.

*Regio III. —**Regio II.*

21. (*Tarentum*) oppidum *Laconum contributa eo maritima*  
*colonia quae ibi fuerat* 11, 99.
22. *Luceria* 11, 104.
23. *Venusia* 11, 104.
24. *Beneventum* 11, 105.

*Regio IV.*

25. *Bovianum vetus* 12, 107.
26. *Bovianum undecumanorum* 12, 107.<sup>1)</sup>

*Regio V.*

27. *Hadria* 13, 110.

1) Wenn es bei Plinius heisst: *Samnitium colonia Bovianum vetus et*  
*aliorum undecumanorum, Aufidenates u. s. w.*, so ist dem Wortlaut nach  
allerdings nur die erstere Stadt als *colonia* bezeichnet; die Fassung 3, 5, 50:  
*colonia Luca a mari recedens propiorque Pisae* ist wegen des eingesetzten  
Adjectivs wesentlich verschieden und auch die Stellung des zweiten *Bovianum*  
ausserhalb der alphabetischen Folge kann allenfalls durch Attraction erklärt  
werden. Allein dem steht entscheidend entgegen, dass der Beisatz *unde-*  
*cumanorum* die Colonialqualität unzweideutig in sich schliesst und man Plinius  
unmöglich zutrauen kann diese zweite Stadt, während er sie durch den  
Beisamen als *Coloniae* bezeichnete und in die Colonienreihe stellte, doch von  
den Colonien habe ausschliessen zu wollen. Ich habe darum C. X p. 239 die  
Änderung *coloniae* vorgeschlagen.

28. *Firmum* 13, 110.<sup>1)</sup>

29. *Asculum* 13, 111.

30. *Ancona* 13, 111.

*Regio VI.*

31. *Fanum Fortunae* 14, 113.

32. *Pisaurum* 14, 113.

33. *Hispellum* 14, 113.

34. *Tuder* 14, 113.

*Regio VIII.*

35. *Ariminum* 15, 115.

36. *Bononia* 15, 115.

37. *Brixellum* 15, 115.

38. *Mutina* 15, 115.

39. *Parma* 15, 115.

40. *Placentia* 15, 115.

*Regio XI.*

41. *Augusta Taurinorum* 17, 123.

42. *Augusta Praetoria* 17, 123.

43. *Epoedia oppidum Sibyllinis a populo Romano conditum inussis* 17, 123.

*Regio X.*

44. *Concordia* 18, 126.

45. *Aquileia* 18, 126.

46. *Tergeste* 18, 127.

47. *Pola* 19, 129.

48. *Cremona* 19, 130.

49. *Brixia* 19, 130.

50. *Ateste* 19, 130.

1) Nach der jetzt gangbaren Interpunction bei Plinius 3, 111: *Cypy oppidum, Castellum Firmanorum et super id colonia Asculum Piceni nobilissima: intus Novana. In ora Cluana u. s. w. ist Firmum von ihm über-  
gangen. Aber dies ist sehr unwahrscheinlich, zumal da er das castellum Firmanorum neunt; noch unwahrscheinlicher, dass er von Asculum genöt haben soll, es liege super Castellum Firmanorum, was nur auf Firmum selbst passt. Vielmehr ist abzutheilen: Castellum Firmanorum et super id colonia; Asculum Piceni nobilissima intus, Novana, oder auch nobilissima: intus Novana, was dem Sprachgebrauch des Plinius besser entspricht, aber insofern ungeschickt ist, als dann für Asculum jede Bezeichnung der Lage fehlt, während Plinius doch offenbar hier die Küste verlässt und mit Asculum zur Beschreibung der binnennärdischen Orte übergeht.*

Dies Verzeichniss ist zunächst zu prüfen theils auf seine Chtigkeit, theils auf seine Vollständigkeit.

Die darin enthaltenen positiven Angaben erscheinen im Allgemeinen als zuverlässig, wie dies ja auch bei einem Schriftsteller seiner Zeit und dieser Art gar nicht anders sein kann. Bei weitem > meisten der von Plinius aufgeführten Colonien sind auch anderweitig beglaubigt als Colonien der Republik oder der früheren Kaiserzeit und insofern schon früher erörtert. Hinzu treten die genden Städte, deren Colonialqualität Plinius allein oder doch erst bezeugt:

#### uinum.

Die Colonialqualität wird durch die Inschriften bestätigt (C. X p. 530). Die Zurückführung auf die Triumvirn in dem gromatischen Verzeichniss (S. 175) kann richtig sein.  
culum Picenum.

Durch Plinius Zeugniss und durch das des Frontinus (*de controv.* p. 18) wie nicht minder durch zahlreiche Inschriften C. IX p. 494 steht das Colonialrecht von Asculum fest. Ueber den Ursprung fehlen die Nachrichten.

#### vianum vetus.

Die Inschriften bestätigen die Colonialqualität wenigstens insoweit, als sie Duovirn nennen (C. IX p. 257); das Ortsrecht geben sie nicht an. Die Meldung der gromatischen Liste (oben S. 176) führt die Gründung auf die *lex Julia* zurück, stimmt also ebenfalls.

#### vianum Undecimanorum.

Nach dem Zeugniss der Inschriften war die Stadt in Caesars Zeit *municipium* (IX, 2563), späterhin *Colonie* (IX 2564. 2565) unter Duovirn (IX, 2564. 2568). Dass sie erst unter Vespasian Colonierecht erhalten hat<sup>1)</sup>, beweist die daselbst gefundene Inschrift eines ihrer Duovirn, früher Centurio der *legio XI Claudia* IX 2564) in Verbindung mit dem von Plinius angegebenen italischen Städten sonst vielleicht unerhörten von der Legion

1) Belochs Vorschlag (ital. Bund S. 11), die *Colonie* dem Dictator Caesar geben, ist so übel wie möglich. Die Triumvirn und Augustus haben keiner italischen Städte den militärischen Ursprung in den Namen gesetzt; und sollte Caesar gethan haben? Dass überdies in Bojano sich die Inschrift *s. Municipalmagistrats* gefunden hat, der Centurio in der *leg. XI Claudia esse* ist, hat Beloch zu erwähnen nicht zweckmässig gefunden.

entlehnten Beinamen; offenbar hat man wie in der früheren, so noch in der augustischen Zeit dieser militärischen Benennungen sich enthalten und erst später sich dazu verstanden auch in dieser Hinsicht Italien den Provinzen gleichzustellen. Hinzu kommt die Angabe bei SICULUS FLACCUS p. 131: *hoc comperi in Samia uti quos agros divus Vespasianus adsignaverat, eos iam ab ipsis quibus adsignati erant aliter possideri.*

#### Brixellum.

Die nicht zahlreichen Inschriften der Stadt (C. XI p. 183) geben weder über deren Rechtsstellung noch über die Magistratur irgend welchen Aufschluss; an der Richtigkeit der plinischen Angabe zu zweifeln ist kein Grund.

#### Hadria.

Die Colonialqualität bezeugen Plinius und die Inschriften (C. IX p. 480). Dass die Stadt, wenn nicht in sullanischer, doch spätestens in augustischer Zeit gegründet ist, beweist, nach dem bei ABELLINUM bemerkten, der Beiname *Veneria*, den sie nach Ausweis der Benennung ihrer Freigelassenen (C. IX, 5020) als Hauptnamen geführt hat.

#### Luceria.

Die Colonialqualität der Stadt bezeugen außer Plinius auch Inschriften, aber nur des dritten Jahrhunderts. Die besserer Zeit geben die Rechtsstellung der Stadt nicht an, wohl aber, dass sie unter Quattuorviri stand (C. IX, 803. 806. 936), wofür später Duovirn eintreten. Ein Wechsel dieser Art pflegt auf die Umwandlung des Stadtrechts aus municipalem in coloniale zurückzugehen; ich habe daher die Vermuthung aufgestellt (C. IX p. 74), dass Luceria in der früheren Kaiserzeit nicht Colonia, sondern Municipium gewesen ist und erst durch oder kurz vor Vespasian Colonialrecht erhalten hat. Indess kann aus der Beschaffenheit der Magistratur ein sicherer Schluss auf die Rechtsstellung der Gemeinde nicht gezogen werden.

#### Placentia.

Dass Placentia Colonia gewesen ist, bezeugen außer Plinius auch Tacitus *hist.* 2, 19 und die Inschrift (*Bullett.* 1862 p. 34): *Onesimus c(oloniae) P(lacentiae) s(ervus).*<sup>1)</sup> Die Magistrate sind

1) Die auf zwei Inschriften (C. V, 5847 und der dort angeführten Nr. 1067, 4) begegnenden II · VIR · M · P · habe ich als *duo viri municipii Placentiae* gefasst, weil zwar die erste aus Mailand herröhrt, die zweite dagegen

Duovirn (Orelli 3805); den auf einem Stein (Mur. 679, 1) auftretenden *IIIvir Ivir* fasst Bormann in ansprechender Weise auf als der Uebergangszeit angehörig, so dass der Quattuorvirat in der municipalen, der Duovirat in der colonialen Epoche geführt worden sei.

#### Rusellae.

Das Colonialrecht bestätigt die Bleiröhre bei Holstenius zum Cluverius p. 39: *pub. col. Rus. e. s. p. r. fud.* Ueber dessen Urheber haben wir nicht einmal eine Vermuthung.

#### Teanum Sidicinum.

Es ist eine durch die Inschriften zweifellos festgestellte That-sache, dass Teanum sein altes Municipalrecht mit Quattuorvirn unter Kaiser Claudius mit colonialem vertauscht hat und seitdem als *colonia Claudia Firma Teanum* unter Duovirn steht<sup>1)</sup> (C. X p. 471).

Aber drei Städte hat Plinius doch mit Unrecht zu Bürger-colonien gemacht:

#### Aquileia.

Aus den Inschriften erhellt, dass Aquileia in der früheren Kaiserzeit Municipium, in der späteren Colonia war (C. V p. 83. 1185); positive Daten für die Grenze haben sie bis jetzt nicht ergeben. Es ist nicht unmöglich die Inschriften der ersteren Kategorie vor die flavische Epoche zu setzen; Plinius Ansetzung der Stadt als Colonia kann also vertheidigt werden, wenn man die Ertheilung des Colonialrechts etwa auf Vespasian zurückführt. Wahrscheinlicher aber fällt die Umwandlung erst später, möglicher Weise erst unter Severus — vgl. das Fragment V, 8267 vielleicht der [*colonia S]epti[mia Sev]era Clodia A]lbina [Aquileia]*] —, und hat Plinius die lateinische Colonia Aquileia aus Versehen seiner

---

nach Placentia gesetzt wird. Indess ist letztere Ortangabe nach Bormanns Mittheilung nicht ausser Zweifel und scheint vielmehr auch dieser Stein nach Mailand zu gehören. Danach dürfte es sich hier um einen freilich rätselhaften Mailänder *duovir m..... p(olestatis?)* handeln.

1) Charakteristisch ist es, wie sich Beloch S. 10 mit diesem unbequemen Factum abfindet: 'der Name ergiebt sich aus I. N. 3989: *col. Cl. Firma Teanum*', was dann aber in der Rubrik lautet: '*col. Iulia (?) Firma Teanum*'. Weiter heisst es: 'bezeugt als Colonia der Triumvira oder des Augustus'. R. N. 3993: *C. Cabilenus C. f. Fab. Gallus leg. VIII Mutinensis*'. Also weil ein einzelner Soldat einer der vor-actischen Legionen in Teanum bestattet ist, ist die Stadt julische Colonia.

Liste eingereiht, was noch besonders dadurch sich empfiehlt, dass er bald darauf (3, 18, 131) den Bericht Pisos über die Gründung von Aquileia anführt.

#### Cosa.

Hievon gilt dasselbe in noch viel zweiflosserer Weise. Die Stadt Cosa ist als latinische im J. 481 gegründete Colonie wohl beglaubigt (Liv. ep. 14 und 27, 10; Velleius 1, 14); und dass Plinius eben diese, nicht eine etwanige spätere Deduction im Sinne hat, setzen seine eigenen Worte *a populo Romano deducta* ausser Zweifel. Allerdings nennt er den Ort nicht ausdrücklich *colonia*.

#### Falerii.

Dass Falerii bis in die späteste Zeit Municipium geblieben ist, wurde S. 176 nachgewiesen. Das hier unbestreitbare Versehen des Plinius wird am einfachsten zurückgeführt auf eine Verwechselung des etruskischen Falerii (*Falisci*) und des picenischen Falerio (*Falerenses*), welches letztere allerdings Colonie war und bei Plinius fehlt.

Wenn also mit Ausnahme dreier nicht unerklärlicher Versehen die Richtigkeit der Angaben des Plinius anerkannt werden muss, so gilt dies nicht in gleicher Weise von der Vollständigkeit des Verzeichnisses: nicht bloss fehlen zahlreiche sicher beglaubigte Colonien, sondern, was mehr ins Gewicht fällt, eine grosse Anzahl derselben werden von Plinius so verzeichnet, dass, wenn wir nur auf sein Zeugniß angewiesen wären, ihnen die Colonialeigenschaft abgesprochen werden müsste. Es wird nothwendig sein den Thatbestand in vollem Umfang darzulegen, da das Urtheil über das Wesen und den Werth der plinischen Liste dadurch bedingt ist.

Von den zahlreichen republikanischen Colonien finden sich nur zehn:

|            |           |
|------------|-----------|
| Antium     | Ostia     |
| *Dertona   | *Parma    |
| Eporedia   | *Pisaurum |
| *Minturnae | *Puteoli  |
| Mutina     | Tarentum, |

von denen überdies noch die fünf mit einem Stern bezeichneten in der früheren Kaiserzeit einer abermaligen Deduction unterlegen haben und auf Grund dieser eingestellt sein können. Dagegen fehlen

|                          |                                 |                            |
|--------------------------|---------------------------------|----------------------------|
| Aesis <sup>1)</sup> :    | im alph. Verz. der Binnenstädte | 14, 113                    |
| Alsum:                   | in der Küstenbeschreibung       | 5, 51                      |
| Auximum:                 | im alph. Verz. der Binnenstädte | 13, 111                    |
| Buxentum:                | in der Küstenbeschreibung       | 5, 72 als <i>oppidum</i>   |
| Castrum novum Pic.:      | in der Küstenbeschr.            | 13, 110                    |
| Croto:                   | in der Küstenbeschreibung       | 11, 27 als <i>oppidum</i>  |
| Fregenae:                | in der Küstenbeschreibung       | 5, 51                      |
| Graviscae:               | in der Küstenbeschreibung       | 5, 51                      |
| Liternum:                | in der Küstenbeschreibung       | 5, 61                      |
| Luna:                    | in der Küstenbeschreibung       | 5, 50 als <i>oppidum</i>   |
| Potentia in Picenum:     | in der Küstenbeschr.            | 13, 111                    |
| Pyrgi:                   | in der Küstenbeschreibung       | 5, 51                      |
| Salernum:                | im Anhang zu <i>reg. I</i>      | 5, 70 als <i>oppidum</i>   |
| Saturnia:                | im alph. Verz. der Binnenstädte | 5, 52                      |
| Scolacium:               | in der Küstenbeschreibung       | 10, 95                     |
| Sena Gallica:            | in der Küstenbeschreibung       | 14, 113                    |
| Sinuessa <sup>2)</sup> : | in der Küstenbeschreibung       | 5, 59                      |
| Sipontum:                | in der Küstenbeschreibung       | 11, 103                    |
| Tarracina:               | in der Küstenbeschreibung       | 5, 59 als <i>oppidum</i>   |
| Tempsa:                  | in der Küstenbeschreibung       | 5, 72 als <i>oppidum</i>   |
| Volturnum:               | in der Küstenbeschreibung       | 5, 61 als <i>oppidum</i> . |

Die Colonien Sullas und die damit zusammengestellten fehlen sämmtlich, so weit sie nicht, wie Nola, späterhin wieder deducirt worden sind; es sind dies

|            |                                 |                                                                 |
|------------|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| Abella:    | im alph. Verz. der Binnenstädte | 5, 63 als <i>oppidum</i>                                        |
| Abellinum: | im alph. Verz. der Binnenstädte | 5, 63 als <i>oppidum</i>                                        |
| Allifae:   | im alph. Verz. der Binnenstädte | 5, 63 als <i>oppidum</i>                                        |
| Ardea:     | in der Küstenbeschreibung       | 5, 56                                                           |
| Arretium:  | im alph. Verz. der Binnenstädte | 5, 52 ( <i>Arretini veteres, A. Fidentiores, A. Iulienses</i> ) |
| Faesulae:  | im alph. Verz. der Binnenstädte | 5, 52                                                           |
| Grumentum: | im alph. Verz. der Binnenstädte | 3, 98                                                           |
| Paestum:   | in der Küstenbeschreibung       | 3, 71 als <i>oppidum</i>                                        |

1) Wenn diese Stadt richtig erkannt ist in dem bei Velleius 1, 14 überlieferten *Aesulum*. Dass wenigstens unter den Antoninen Aesis Colonie war, steht fest (Orelli 3899. 3900 — C. IX, 5831. 5832).

2) Falls der Text richtig überliefert ist: *ultra fuit oppidum Pirae, est colonia Minturnae . . . , Sinuessa extremum in adiecto Latio*, hat Plinius die letztere Stadt als *oppidum* gedacht.

Pompeii: in der Küstenbeschreibung 5, 62

Praeneste: im alph. Verz. der Binnenstädte 5, 64 als *oppidum*

Telesia: im alph. Verz. der Binnenstädte 5, 64 als *oppidum*

Urbana: im alph. Verz. der Binnenstädte 5, 64 als *oppidum*.

Von den caesarischen nennt, von Capua abgesehen, Plinius Casilinum als im Aussterben begriffen (5, 70), Calatia wahrscheinlich unter den *oppida* (S. 205 Anm.).

Von den zwölf gut bezeugten Triumviralcolonien fehlt dagegen einzig

Nuceria Constantia: in der Küstenbeschreibung 5, 62.

Die als von Augustus gegründet bezeugten finden sich ebenfalls alle mit Ausnahme des wahrscheinlich in Folge der Verwechslung mit Falerii fehlenden

Falerio: im alph. Verz. der Binnenstädte 13, 111.

Von den Colonien, die als julische bezeugt sind, fehlen drei:

Castrum novum Etr.: in der Küstenbeschr. 5, 51

Cumae: in der Küstenbeschreibung 5, 61

Parentium: in der Küstenbeschreibung 19, 129 als *oppidum*. Dabei ist nicht zu übersehen, dass über Cumaes Einreihung unter die julischen Colonien gestritten werden kann und auch bei Castrum novum und Parentium vielleicht in dieser Beziehung Einwendungen sich erheben lassen.

Für die Beantwortung der Frage, woher Plinius die Angaben über die italischen Colonien genommen hat und welcher Werth ihnen zukommt, wird auszugehen sein von der schönen der Hauptsache nach im Ergebniss zweifellos sicheren Untersuchung Detlefsens über die Quellenschriftsteller des Plinius in der Geographie Spaniens.<sup>1)</sup> Abgesehen von den Massangaben Agrippas, die für uns nicht in Betracht kommen, hat Plinius für seine Geographie hauptsächlich zwei Quellen benutzt: eine Küstenbeschreibung, die wesentlich auf Varro zurückgeht, und eine Statistik des römischen Reiches aus der letzten Lebenszeit des Augustus. Beide Bestandtheile liegen, wie Detlefsen richtig erkannt hat, auch in der plinischen Beschreibung von Italien trotz einzelnen Ineinanderarbeiten und manchfacher kleinerer Einlagen dennoch deutlich von einander geschieden vor.<sup>2)</sup> Hier macht sogar Plinius die zweite Quelle

1) *Comment. Mommsen.* p. 23 f., für Italien besonders S. 32.

2) Unter den einzelnen Indicien dieser Verschiedenheit hebe ich hervor, dass die Bürger von Volci im (varronischen) Periplus (3, 5, 51), wie in der

sdrücklich namhaft in der Vorbemerkung zu der Beschreibung Ita-ns (3, 5, 46): *ambitum eius urbesque enumerabimus: qua in re aefari necessarium est auctorem nos divum Augustum secuturos inscriptionemque ab eo factam Italiae totius in regiones XI, sed ordine qui litorum tractu fiet: urbium quidem vicinitates oratione utique apropria servari non posse, itaque interiore<sup>1)</sup> parte digestionem in teras eiusdem nos secuturos, coloniarum mentione signata quas ille eo prodidit numero.* Ausdrücklich sagt er also, dass er Italien schreiben wolle nach den elf Regionen der augustischen Einteilung, jedoch nicht in der Zahlen-, sondern in der geographischen littoralen Folge<sup>2)</sup>), ferner dass er im Binnenland, wo die Orte der Darstellung nicht gestatte die Orte in geographischer rdnung aufzuzählen, die alphabetische Ordnung des augustischen Erzeichnisses beibehalten werde; was denn auch meistentheils geheten ist, obwohl zuweilen, zum Beispiel gleich in der zuerst zehenden neunten Region, auch im Binnenland vielmehr eine proximativ geographische Folge obwaltet. Endlich verheisst er sich die Namhaftmachung derjenigen Colonien, die Augustus in esem Verzeichniss aufgeführt habe.

In wie weit Plinius in Betreff der Colonien dieser Ankündigung entsprochen hat, zeigt die obige Darlegung. Er hebt in allen Regionen, mit Ausnahme der dritten, eine Anzahl Ortschaften als Colonien hervor; dieselben erscheinen theils in der Küstenbeschreibung, theils unter den binnennärdischen Ortschaften, dort, e es die Natur der Sache mit sich bringt, in der geographischen

iumphaltafel (s. S. 190 A. 1), *Volciantes*, in dem (augustischen) Stadtverzeichniß (3, 5, 52) *Volcentani* heißen. Auf die zweimalige Erwähnung von *onusium* (3, 11, 102. 104) hat Oehmichen plin. Stud. S. 51 aufmerksam geachtet, Beloch (ital. Bund S. 4) auf die von *Basta* (3, 11, 100. 105), Arpi (s. 104. 105), *Larinum*. Der letztere Fall ist desswegen besonders belehrend, weil hier Plinius die doppelte Erwähnung nicht übersehen, sondern ein alisches (102: *Teanum Apulorum itemque Larinum*) und ein frentanisches (15: *Larinates cognomine Frentani*) Larinum unterschieden hat, offenbar il diese Grenzstadt im Periplus als apulische, im Stadtverzeichniss als ntanische verzeichnet war.

1) *in* oder *ex in*, was die schlechteren Handschriften hier einschrieben, leint ein Glossem, resp. Doppelglossem.

2) Die einzige ganz mediterrane Region, die erste, ist ziemlich ungeschickt ischen den beiden durch die Pomündung getrennten eingeschaltet. Ebenso d die italischen Inseln eingeschoben zwischen dem tyrrhenischen und dem ischen Littoral der dritten Region.

Reihe, hier nicht durchaus, aber doch in drei Regionen (VI. VII. VIII) in alphabetischer Folge. Woher hat er diese Nachrichten genommen?

Zunächst ist die zwiefache Quelle, aus der Plinius überhaupt schöpft, auch in dieser Beziehung in Erwägung zu ziehen. Da der Küstenbeschreibung eingereihten Angaben über das Colonierecht führt zwar Detlefsen sämtlich auf die augustische Statistik zurück, aus der sie in den Periplus eingearbeitet seien. Indess ist es an sich evident, dass dieselben nicht nothwendig aus der Colonieliste, sei dies nun die der augustischen *descriptio* oder eine andere, in den Periplus hineingesetzt sein müssen, sondern integriresse Bestandtheile eben dieses Periplus selbst sein können. Ein solcher konnte gar nicht geschrieben werden, ohne dass die römischen Städtegründungen an der Küste Italiens darin wenigstens zum Theil berücksichtigt wurden. Es lässt sich aber auch zeigen, dass wenigstens ein Theil der betreffenden Angaben sicher dem Periplus angehört. Wie dieser, wahrscheinlich herrührend von Varro († 727)<sup>1</sup>), überhaupt sich nicht auf die Nomenclatur der Ortschaften beschränkte, sondern vielfach Memorabilien aller Art hinzufügte und namentlich auch auf die *origines* einging<sup>2</sup>), so darf

1) Oehmichen *de Varrone et Isidoro Plinii auctoribus (acta soc. phil. Lips.* 3) S. 408f. und plinian. Studien (Erlangen 1880) S. 22f.; Detlefsen a. a. O. S. 34. Mir scheint diese Herleitung für Italien ziemlich ausser Zweifei, und ebenso ausser Zweifel, dass die Citate auf Cato, Piso, Antius, Alexander Polyhistor durch Varro vermittelt sind.

2) So bei Pisae: *inter annas Auserem et Arnum ortas a Peloponneso a Teutaniis Graeca gente*. Aehnliches findet sich im Periplus sehr häufig. Allerdings mangeln auch bei binnennärdischen Orten und selbst innerhalb der alphabetischen Listen dergleichen Notizen nicht ganz (so bei Falerii 3, 5, 51; Capua 3, 5, 63; Cora ebendas.; Praeneste 3, 5, 64; Eporedia 3, 17, 123 u. a. m.), aber sie treten hier doch in weit beschränkterem Umsang auf. Aus der augustischen Statistik stammen diese Angaben gewiss nicht; man hat die Wahl entweder anzunehmen, dass Plinius hier eine dritte Quelle benutzt hat, oder seine uns als Periplus erscheinende Quelle in der That eine Chorographie war, in welcher die Beschreibung des Binnenlandes entweder zurücktrat oder von dem Epitomator zurückgesetzt wurde. Für die letztere Annahme spricht besonders die ganz ähnliche Behandlung Italiens bei Mela; hier wird die Küste verhältnissmäßig ausführlich geschildert, das Binnenland dagegen einleitend mit den kurzen Worten (2, 4, 60) erledigt: *urbium quae procul a mari habilitantur opulentissimae sunt ad sinistram Patavium Antenoris, Mutina et Bononia Romanorum coloniae, ad dextram Capua a Tuscis et Roma* (folgen einige Worte über Rom). Wahrscheinlich lag Plinius eine weit ausführlichere,

man sicher seinem Verfasser alle diejenigen Angaben vindiciren, die nicht bloss die Colonialqualität, sondern die Entstehungsart präcisiren, wie die über Ostia, Tarent, Cosa, Aquileia.<sup>1)</sup> Wenn ferner, wie es scheint<sup>2)</sup>, die weitgreifende Uebereinstimmung in der Küstenbeschreibung zwischen Mela und Plinius auf Gemeinschaftlichkeit der Quelle zurückgeht, so ist damit geradezu erwiesen, dass die Nennung der Colonie Pola wie bei Mela<sup>3)</sup> so auch bei Plinius aus dem Periplus herrührt. Vor allen Dingen aber beweist für diesen Ursprung die unrichtige Verzeichnung der beiden Städte Cosa und Aquileia, von denen wenigstens die zweite ausdrücklich *colonia* genannt wird. Es waren dies latiniache Colonien, also seit dem Socialkrieg *municipia civium Romanorum*; der Schreiber eines Periplus hatte guten Grund ihrer Colonialqualität zu gedenken, aber in ein Verzeichniss der Bürgercolonien, welcher Art es immer sei, gehörten sie nicht und können von Plinius einem solchen nicht entnommen worden sein. Da die Abfassungszeit des von Plinius benutzten Periplus nicht feststeht<sup>4)</sup>, kann keine einzige in der Küstenbeschreibung vorkommende Colonie dem Verfasser derselben mit Sicherheit abgesprochen werden, während andererseits zugegeben ist, dass Plinius recht wohl aus derjenigen Quelle, welcher er die binnennländischen Colonien entnahm, einzelne Angaben in die Küstenbeschreibung eingelegt haben kann.

Sehen wir also von der Küstenbeschreibung ab und fragen, woher Plinius die Nachrichten über die binnennländischen Colonien entlehnt hat, so weist uns zunächst seine eigene Angabe darauf hin, dass er sie in der von ihm benutzten *descriptio Italiae* des Augustus vorgefunden und dass diese, ebenso wie die grösseren plinianischen

---

aber das Binnenland verhältnismässig nicht minder stiefmütterlich behandelnde Beschreibung Italiens vor, und röhren daher die Angaben wie *Capua a XL p. campo dicta, Corani a Dardano Troiano orti*, und was dessen mehr sich in die Stadtlisten eingelegt findet.

1) Denn die Angaben über Aquileia 3, 18, 127 und c. 19, 131 dürfen nicht getrennt werden.

2) Oehmichen a. a. 0.

3) 2, 3, 57: *Pola quondam a Colchis ut ferunt habitat, nunc Romana colonia.*

4) Die wahrscheinliche Zurückführung auf Varro schliesst die Möglichkeit nicht aus, dass Mela und Plinius direct von einer späteren Uebersetzung abhängen; übrigens kann Varro († 729) die Deduction auch von Ancona und Pola noch berichtet haben.

Listen, die Städte nach den beiden für Italien allein geltenden Rechtskategorien in Colonien und Municipien geschieden hat<sup>1)</sup>. Aber diese an sich plausible Annahme erweckt bei näherer Erwägung sehr ernsthafte Bedenken.

1. Von zweien dieser Colonien — Teanum Sidicinum und Bovianum Undecimanorum — ist es ausgemacht, dass sie erst unter Claudius oder Vespasian Colonialrecht erhalten haben. Dass dies eigene Zusätze des Plinius sind, ist möglich, aber keineswegs wahrscheinlich.

2. Wenn das etruskische Municipium Falerii bei Plinius irrt als Colonia erscheint und dagegen die picenische Colonia Falerio bei ihm nicht als solche auftritt, so liegt diesem Doppelfehler, wie gesagt, wahrscheinlich eine Verwechslung zu Grunde. Diese konnte Plinius aber nicht begegnen, wenn ihm die Colonien in der augustischen *descriptio* nach Regionen geordnet vorlagen; dagegen lag sie nahe, wenn er eine selbständige anders, etwa chronologisch geordnete Colonielliste benutzte.

3. Venusia wird zweimal aufgeführt, einmal als Colonia (3, 11, 104), zum zweitenmal im alphabetischen Städteverzeichniss (3, 11, 105). Wie ist es in das letztere gekommen, wenn die Vorlage des Plinius dafür lediglich die Municipien enthielt?

Noch schwerer als diese gewichtigen Instanzen wiegt die gesammte Beschaffenheit des plinianischen Verzeichnisses verglichen mit derjenigen, die bei der augustischen Städteliste vorausgesetzt werden muss. Von den binnennärdischen Colonien fehlen als solche und erscheinen im alphabetischen Verzeichniss der Binnenstädte bei Plinius nicht weniger als vierzehn: Abella — Abellinum — Aesis — Allifae — Arretium — Auximum — Faesulae — Falerio — Praeneste — Saturnia — Telesia — Ulubrae(?) — Urbana — Urbs Salvia(?). Von einigen ist allerdings das Colonialrecht für die plinianische Zeit mehr oder minder zweifelhaft; immer aber bleiben deren genug übrig, um sicher zu stellen, dass diese Städte in der

---

1) Oehmichen (plin. Stud. S. 53) meint, dass die augustische Liste in jeder Region nur eine alphabetische Reihe aufgestellt, die Colonien aber als solche bezeichnet habe, weil es sonst nicht zu erklären sei, dass er in zwei Regionen (I. X) die Colonien nicht in alphabetischer Folge verzeichne. Aber muss denn alles erklärt werden? Dass in so kleinen Reihen, wie diese sind, Plinius die alphabetische Ordnung nicht durchaus befolgt, beweist gewiss nicht, dass seine Quelle sie nicht hatte.

gustischen *descriptio* nicht als Colonien aufgeführt gewesen sind. kommt hinzu, dass in dem Fehlen wie in dem Auftreten der innenländischen Colonien bei Plinius keineswegs blos Zufall und *chlässigkeit* gewaltet haben. Wenn wir von der Küstenbeschreibung abssehen, deren Colonieangaben wenigstens der Mehrzahl nach f den varronischen *Periplus* zurückgehen, so wie von Eporedia d Mutina, welche aus derselben Quelle genommen zu sein scheinen<sup>1</sup>), fehlen die vorcaesarischen bei Plinius sämmtlich, während die nachcaesarischen annähernd vollständig verzeichnet werden. Zulässig kann dies nicht sein; vielmehr folgt daraus mit Evidenz, dass die Liste, der Plinius hier gefolgt ist, nur die nachcaesarischen Colonien aufgeführt hat. Ist also die augustische *descriptio* diese zelle, so wird man anzunehmen genötigt, dass diese nicht einfach die Städte nach den Kategorien der Colonien und der *Municipien* schieden, sondern dass sie nur Augustus eigene Colonien verzeichnet oder, was auf dasselbe hinauskommt, in dem allgemeinen Verzeichniss diese allein als Colonien ausgezeichnet hat.

Ist diese Annahme richtig, so ist die *descriptio Italie* weder ein Theil desselben Schriftstücks gewesen, welchem die von Plinius benutzten ohne Zweifel ebenfalls augustischen Städtelisten von Spanien und anderen Provinzen angehört haben, noch diesen Verzeichnissen auch nur correlat und im Allgemeinen gleichartig. Denn in diesem Falle konnte die italische Liste entweder die Ortschaften überhaupt nach den Rechtskategorien scheiden, wie dies für Spanien geschehen ist<sup>2</sup>), oder auch, da diese Rechtsverschiedenheit wohl in den Provinzen für Aushebung und Steuer von Bedeutung war, in alien aber vom administrativen Standpunkt aus keinen praktischen Werth hatte, die sämmtlichen Stadtgemeinden in einer Reihe aufzählen, nimmermehr aber allein die augustischen Colonien als

1) Die Notiz über Eporedia ist schon oben (S. 200 A. 2) zu denjenigen gestellt worden, welche, weil sie die näheren Umstände der Entstehung anzeigen, nicht aus der Liste genommen sein können, sondern wahrscheinlich die mit dem *Periplus* verbundenen Notizen über das Binnenland zurückführen. Für Mutina gilt dieses Argument nicht; aber da Mela in dem kurzen Zug, den er von diesen binnennländischen Notizen giebt, die Stadt als Colonia aufführt, so kann die entsprechende Notiz bei Plinius füglich gleichen Sprungs sein.

2) Die Statistik Spaniens führt die Ortschaften auf nach den Rechtskategorien: *coloniae* — *municipia civium Romanorum* — Städte latinschen Rechts — *civitates liberae* — *civitates foederatae* — *civitates stipendiariae*.

solche verzeichnen. Die Statistik ist nicht geeignet zu directer Kundgebung höfischer Gefühle, und man tritt dem Regiment des Augustus zu nahe, wenn man ihm dergleichen Unschicklichkeiten beimisst.

Allerdings ist jene Combination der augustischen *descriptio Italiae* und der von Plinius benutzten Provinzialstatistiken nur eine ziemlich nahe liegende, aber durchaus nicht gesicherte Vermuthung. Es können ihr auch andere Hypothesen substituit werden. Wer das italische Städteverzeichniß mit eben diesen und nur diesen Coloniaangaben ausstatten will, mag etwa annehmen, dass dasselbe, wenn nicht gerade einen Theil des von Augustus hinterlassenen *breviarium imperii* bildete, so doch in ähnlichen Sinne die augustische Regioneneintheilung und die augustische Colonisirung Italiens zur Anschauung zu bringen bestimmt war.

Indess wir sind doch nicht lediglich auf Vermuthungen im Blaue hinein angewiesen, um den Zweck jener *descriptio Italiae* zu ermitteln. Die daraus genommenen alphabetischen Verzeichnisse bei Plinius müssen ergeben, welche Kriterien bei der Aufnahme in die Liste massgebend gewesen sind. Auch diese Untersuchung setzt sich aus der ganzen Summe von speciellen Feststellungen für die einzelnen Ortschaften Italiens zusammen und kann in den Grenzen dieser Erörterung nicht zum Abschluß geführt werden; doch soll beispielweise an einer der wichtigsten und am besten bekannten Regionen, der ersten gezeigt werden, welches Gesamtergebniss hier sich herauszustellen scheint. Die plinische Liste der campanisch-latinischen binnengäldischen *oppida* führt zunächst alle selbständigen Stadtgemeinden auf, welche zu Augustus Zeit innerhalb dieser Grenzen erwiesener Massen bestanden haben; von diesen lässt sich mit Sicherheit auch nicht eine als fehlend erweisen.<sup>1)</sup> Die Abschlusszeit des Verzeichnisses tritt deutlich darin

1) Nur scheinbar fehlen Caiatia und Labici. Letzteres steckt sich wenigstens mit in den Worten *Alsaterni et qui ex agro Latino item Her-nico item Labicano cognominantur*, die genügend zu erklären allerdings noch nicht gelungen ist. Es sieht fast so aus, als führe Plinius zwei Gemeinden der *Alsaterni* auf, von denen die erste dann nur Nuceria sein kann, das *e* als solches schon in der Küstenbeschreibung erwähnt, wahrscheinlich aber unter dem später abgekommenen zweiten Namen nicht wieder erkannt ist. Die zweite würde Labici sein; allerdings ist weder für diesen Ort eine solche Benennung sonst überliefert noch weiß ich zu erklären, wie das, was man dann erwarten müsste: *et qui ex agro Latino Labicani cognominantur* h

ervor, dass die Gemeinde Urbana, die, nach Plinius eigener An-  
gabe an einer andern Stelle (14, 6, 62), kurz bevor er schrieb, mit  
~~Capua~~ zusammengelegt worden war, hier nicht vermisst wird. Aber  
usser diesen begegnen in demselben folgende sieben Namen:

|                   |                   |
|-------------------|-------------------|
| <i>Alba longa</i> | <i>Forum Appi</i> |
| <i>Auximates</i>  | <i>Forentani</i>  |
| <i>Cingulani</i>  | <i>Norbani</i>    |
| <i>Fregellani</i> |                   |

Von diesen sind die drei Namen Auximum, Cingulum und Forentum in diesem Gebiet sonst unerhört, wohlbekannt aber die beiden ersten als picenische Städte, Forentum als apulische und auch von Plinius in den betreffenden Abschnitten (3, 11, 101. c. 13, 111) so solche verzeichnet. Die Annahme dreier gleichnamiger in augustischer Zeit bestehender Ortschaften in Campanien oder Latium ist abenteuerlich; also muss eine von Plinius verschuldete Versetzung im Grunde liegen, die freilich eben bei dergleichen Verzeichnissen in hohem Grade befremdet. Aber die wohl bekannten und richtig eingestellten vier anderen Ortschaften Alba longa, Forum Appi, Norba, Fregellae (genannt neben seinem Rechtsnachfolger Fabraterraria nova) haben entweder niemals Stadtrecht gehabt, wie Forum Appi, oder, wie die drei anderen, ihre Selbständigkeit in vor-Augustischer Zeit verloren, während sie als Flecken fortbestanden. Dass Plinius sie dem Verzeichniss eingeschaltet hat, ist um so weniger wahrscheinlich, als unter den untergegangenen Ortschaften des *Latium antiquum*, die er weiterhin aufführt, Alba und Norba abermals auftreten; dieser Widerspruch ist erklärlich, wenn er zwei verschiedene Listen, wie sie lagen, an einander reihte, schliesst aber eine selbständige Redaction seinerseits aus. Sind also diese vier Namen, wie die übrigen, aus der augustischen Liste geflossen, so hat diese überhaupt wohl die selbständigen Gemeinden Italiens alle verzeich-

---

so seltsamer Weise entstellt ist; das Hernikergebiet bis nach Labici zu er-strecken ist nicht möglich. — In Campanien gab es erwiesener Massen zwei Städte verschiedenen Namens, Calatia (*le Galazze* bei Capua), mit Capua zer-stört und von Caesar wieder hergestellt, und Caiatia (Cajazzo), selbständige Gemeinde von Alters her bis auf den heutigen Tag. Jene ging bald in Capua auf und kann allenfalls bei Plinius fehlen, wofern dies sich unter Augustus selbst vollzog; diese muss er nothwendig aufgeführt haben. Entweder ist Leo *Calatiae* in *Caiatia* zu ändern oder, was mir wahrscheinlicher ist, Plinius schrieb *Calatia Caiatia* und es ist daraus erst durch Schreibfehler *Calatia Calatia* und dann durch Schlimmbesserung *Calatiae* geworden.

net, aber nicht diese allein, sondern daneben noch eine Namhafter 'oppida' ohne Stadtrecht. Dann aber kann sie die gar nicht nach den Rechtskategorien der Colonien und Municipien geschieden haben; denn welchen Platz hätten dann Norba Fregellae bekommen? Vielmehr wird dieses Verzeichniss wlich geographischen Zwecken gedient und seine Veröffentlichung wahrscheinlich eben mit der Eintheilung Italiens in elf Regionen in Beziehung gestanden haben. Mag diese rein in geographischem Interesse erfolgt sein, was zu glauben man sich allerdings entschliesst, oder mag sie irgend welchen uns nicht bekannten administrativen Zwecken gedient haben, immer mussten dann sämtlichen Orte Italiens *regionatim* vertheilt werden; und dabei die Aufführung aller selbständigen Territorien unumgänglich war, da aus diesen *fines* sich diejenigen der Regionen selbst entwickelten<sup>1)</sup>), so war die Hinzufügung einer gewissen Namhafter Flecken zwar nicht erforderlich, aber ausführbar angemessen. Dass Colonien und Municipien in alphabetischer ungeschieden aufgeführt wurden, kann in einer Liste diese nicht befremden. — Dass auch Plinius, so weit ihm überhaupt Unterschied des rechtlichen und des factischen Bestehens der Ortschaften deutlich geworden ist, das augustische Verzeichniss in letzteren Sinne aufgefasst hat, ergiebt sich daraus, dass der Gegensatz dazu die Städte aufführt, welche tatsächlich nicht bestanden (*interiore sine vestigiis* 3, 5, 70); dadurch, dass sein Währsmann für das zweite Verzeichniss vielmehr die rechtliche Lösung der Ortschaften im Siune gehabt hat<sup>2)</sup>), ist es gekonnt, dass einzelne Ortschaften, wie schon bemerkt ward, in den Verzeichnissen figuriren.

Angesichts aller dieser Schwierigkeiten, in welche die Erörterung der binnennärdischen Colonialnotizen aus der augustischen *descriptio Italiae* im Einzelnen wie im Ganzen verwickelt, erscheint die Frage wohl berechtigt, ob denn Plinius wirklich diese Col-

---

1) Insofern sind diese Verzeichnisse geschichtlich von wesentlicher Bedeutung, als zwar nicht jeder darin aufgeführten Ortschaft das Stadtrecht, wohl aber jeder darin fehlenden binnennärdischen Ortschaft dasselbe gesprochen werden kann. Dies ist zum Beispiel entscheidend für das Recht von Pedum.

2) Auf diesen Gesichtspunkt habe ich in dieser Zeitschr. 17, 42 f. gewiesen.

notizen ausdrücklich auf Augustus zurückführt. In der That thut er streng genommen dies nicht; er sagt wohl, dass die von ihm als Colonien aufgeführten Orte in der augustischen Liste, nicht aber, dass sie darin als Colonien ständen. Wenn er die augustische Liste in der Weise abschrieb, dass er sie aus einer andern Quelle in zwei Theile schied, so konnte er dennoch recht wohl die gesammte Darlegung dem Kaiser beilegen. Mir scheint diese Annahme das gelindeste Hülftsmittel, um aus dem schwierigen Dilemma hinauszukommen. Giebt man dies zu, so lässt Plinius Verfahren sich zwar nicht rechtsfertigen — denn dass seine Colonieverzeichnung wenigstens impliciter Weise den Anspruch auf Vollständigkeit macht, wird ebenso wenig in Abrede gestellt werden können, als dass sie diesem Anspruch ganz und gar nicht genügt —, aber doch bei seinem compilatorischen Verfahren einigermassen erklären. Wenn die augustische Liste die italischen Ortschaften einfach in jeder Region nach den Anfangsbuchstaben ordnete, Plinius aber seinem allgemeineren Zweck gemäss die Colonien hier ebenso wie in den Provinzen hervorzuheben beschloss, so wird er sich hiezu des allgemeinen chronologisch geordneten und die römischen Bürger- und latinischen Colonien durchzählenden Verzeichnisses bedient haben, welches auch dem Asconius vorgelegen hat.<sup>1)</sup> Wenn er dann die augustische Liste in der Weise wiedergab, dass er zunächst die in dem Colonieverzeichniß wiederkehrenden Namen, sodann die übrigen auszog, so konnte er wohl dazu kommen auch die Colonien mehrfach alphabetisch zu ordnen, obwohl er sich einer nicht alphabetisch geordneten Colonienliste bediente, und so schreiben, wie er geschrieben hat. Dass er aber in der ihm vorliegenden bis auf seine Zeit fortgeföhrten Liste lediglich die nachcaesarischen Colonien berücksichtigte, geschah wohl aus einem doppelten Grund: einmal weil er wusste, dass die älteren Bürgercolonien überwiegend *coloniae maritimae* waren und er in dieser Hinsicht sich auf den Periplus glaubte verlassen zu können; zweitens weil die ihm vorliegende Liste Bürger- und latiniache Colonien durcheinander aufführte, Plinius aber für seinen Zweck nur die ersten brauchen und darum die Colonien der Kaiserzeit, die durchaus dieser Kategorie angehörten, unbedenklich aufnehmen kounte, während er für die der Republik eine dem eifertigen Compilator

---

1) Vgl. in dieser Zeitschrift 16, 482.

unbequeme Scheidung vorzunehmen gezwungen gewesen wäre. Dass er Eporedia einerseits als *oppidum*, zugleich aber als *a populo Romano deductum* bezeichnet, beweist, dass er sich bewusst war auch unter den *oppida* Colonien zu verzeichnen. Auch ist die letztere Benennung selbst offenbar desswegen gewählt, weil sie alle städtischen Ansiedlungen einschliesst und keineswegs, wie *municipium*, den rechtlichen Gegensatz zu *colonia* bildet, sondern auch die Colonie und selbst der Flecken *oppidum* genannt werden kann. Bei den wenigen Städten, die er sicher als Bürgercolonien kannte, wie Ostia, Antium, Puteoli, setzte er das Schlagwort hinzu und mag es damit vor sich selbst gerechtfertigt haben, dass er den Leser ein vollständiges Verzeichniss der italischen Colonien erwarten lässt; in der Regel wird es ihm sicherer und vor allem bequemer erschienen sein den allgemeinen Ausdruck zu setzen, der zwar hier, wo er oft im Gegensatz zu *coloniae* auftritt, etwas anderes zu sein scheint, aber an sich doch die Negation des Colonialrechts keineswegs einschliesst. Zu entschuldigen ist dies Verfahren nicht; aber nur auf diesem Wege lässt sich meiner Ansicht nach das Verfahren des Plinius wenigstens erklären.

Einfachere Wege, als diese Untersuchungen sie eingeschlagen haben, ist Beloch<sup>1)</sup> gegangen in seinem Versuch die triumviralen und augustischen Colonien zu ermitteln. Er hat erkannt, dass diese bei Plinius durchaus überwiegen, aber diese Wahrnehmung weder richtig zu beschränken noch richtig zu beziehen gewusst. Er zählt bei Plinius 46 Colonien<sup>2)</sup> und findet diese in den nach ihm 18 triumviralen und 28 augustischen Colonien wieder, ohne weiter viel nach rechts und nach links zu sehen. Kaum ist je eine Monographie mit gleicher Vernachlässigung der Specialuntersuchung geschrieben und eine Fahrt ins Blaue der Wissenschaft mit gleich leichtem Gepäck angetreten worden. Das aus Plinius auf das bloße Schlagwort *colonia* hin zusammengestellte Verzeichniss wird beha-

1) Der italische Bund (1880) S. 1 f.

2) Die Differenz der Zahl beruht darauf, dass er Bovianum *vetus* nicht mitzählt. Die Ausschliessung von Cosa, Eporedia und Terent erscheint insfern gerechtfertigt, als Plinius die ihm vorliegende Liste wahrscheinlich schematisch durch das Schlagwort *colonia* wiedergegeben hat. Aber es ist wenig glaublich, dass er desshalb, namentlich wo er die Küstenbeschreibung ausschrieb, sich jeder anderweitigen Verwendung des Wortes enthalten haben soll; und auch wer diese drei Städte ausscheidet, wird noch keineswegs eiuräumen können, dass die übrig bleibenden eine einheitlich geschlossene Liste bilden.

delt als wäre es eine selbständig überlieferte Quelle; die Fragen, in welcher Umgebung es auftritt und woher es röhrt, sind für Beloch überall nicht vorhanden. Ebenso wenig scheint er auch nur die Frage sich vorgelegt zu haben, was denn Augustus unter 'seinen Colonien' verstanden habe. So ist es denn auch kein Wunder, wenn in dieser leichtfertigen Aufstellung mindestens die folgenden fehlerhaften Ansetzungen enthalten sind.

- 1. Alle Gemeinden, die Augustus nicht als Triumvir mit oder später allein deducirt hat, gelten nach Beloch dem Augustus 'als einfache oppida'. Darf man fragen warum? Es ist nichts gewisser, als dass die älteren Colonien, wie Volturnum, Auximum, Pompeii, auch später in der gleichen Rechtsstellung geblieben sind; wenn also in augustischer Zeit ein Verzeichniss der italischen *coloniae* und der übrigen *oppida* aufgestellt wurde, so ist es widersinnig anzunehmen, dass in der ersten Reihe nur diejenigen aufgeführt wurden, deren Colonialrecht auf Augustus zurückging. Und was sind überhaupt 'einfache oppida'? In Italien gab es eben nur Colonien und Municipien; sollte jenes Verzeichniss den darin fehlenden Städten die Colonialqualität absprechen, so sprach es ihnen das Recht der Municipien zu; ein drittes giebt es hier nicht.

2. Da von den achtzehn Colonien zwei später befreit worden sind, so ist die Zifferersetzung falsch. Wenn Beloch S. 5 sagt, dass 'natürlich' zwei andere Städte an ihre Stelle getreten sind, so ist das ein weiterer Beleg für den bekannten Gebrauch dieser Partikel zur Verkleisterung mangelhafter Syllogismen.

3. Dass statt der ursprünglichen achtzehn vielmehr 'fast ganz Italien' zur Vertheilung gekommen, also unter allen Umständen die Ziffer der sechzehn mit einem uns unbekannten Zuschlag vermehrt worden ist, wird nicht einmal erwähnt.

4. Nach Belochs Annahme sind die 28 Colonien Augusts zu verstehen ausschliesslich der triumviralen. Nun aber sind ganz unzweifelhaft einzelne Colonien beiden Reihen gemein: wie denn

---

1) Die Bemerkung (S. 10), dass bei Ostia 'auf die Deduction durch Augustus das *collegium veteranorum Augusti* Orelli 4109 hinweise', ist nicht bloss an sich seltsam, da das Zusammensein einer Anzahl Veteranen in einer grossen Stadt mit deren Rechtsverhältnissen gar nichts zu thun hat, sondern kann auch kaum anders verstanden werden, als dass der *veteranus Augusti* für Beloch nicht der kaiserliche Veteran ist, sondern der Veteran des *imp. Caesar Augustus*.

zum Beispiel Capua und Benevent einerseits erwiesener Massen zu den Triumviralcolonien gehören, anderseits aber, schon als *Iulie Augustae*, unmöglich aus der Zahl der 28 gestrichen werden können. Wie können aber die 18 und die 28 Colonien addirt werden, wenn mehrere Städte in beiden Listen stehen?

5. Es ist nichts weniger als erwiesen, dass Augustus mit den 28 Colonien nur die von ihm als Princeps deducirten meint; vielmehr ist, wie oben (S. 187) entwickelt worden ist, höchst wahrscheinlich ein beträchtlicher Theil der Triumviralcolonien in dieser Zahl mit begriffen. Die Addition selbst ist also in mehr als einer Weise ein Trugschluss.

Suchen wir unter Beseitigung dieser Mängel, durch welche Beloch verhindert worden ist aus einem an sich richtigen und fruchtbaren Aperçu die Resultate in vollem Umfang zu ziehen, die Colonialangaben bei Plinius richtig zu schätzen, so wird im Allgemeinen angenommen werden dürfen, dass er beabsichtigt hat ein vollständiges Verzeichniß der nachcaesarischen Colonien Italiens zu liefern, also das Auftreten einer Ortschaft als Colonia bei ihm die Präsumption der Colonisirung in der Zeit von dem Triumvirat bis auf Vespasian begründet, umgekehrt das Fehlen des Colonialprädicats ein gewichtiges Argument giebt gegen die Annahme einer derartigen Colonisirung. Wenn also beispielsweise Hadria und Aquinum bei ihm als Colonien erscheinen, so ist es danach wahrscheinlich, dass sie zu den Triumviral- oder den augustischen Colonien gehört haben, obwohl sie sonst auch als sullanische gelten könnten. Indess hat diese Annahme genau genommen nur Gültigkeit für die in einigen Regionen den alphabetischen Städteverzeichnissen gegenüber gestellten alphabetischen Coloniallisten, nicht aber für diejenigen Abschnitte, wo Plinius dem Periplus oder vielmehr seiner vorzugsweise bei der Küste verweilenden italischen Chorographie folgt. Für Ostia, Antium, Mutina darf auf das Zeugniß des Plinius hin eine Recolonisirung in augustischer Zeit um so weniger angenommen werden, als in diesen Ansetzungen allein eine gewisse Rechtfertigung dafür gefunden werden kann, dass Plinius den Leser eine allgemeine Uebersicht der italischen Colonien erwarten lässt. Wenn diese Einschränkung bei dem nothwendigen Verschwimmen der Grenzen der beiden Quellenschriften den Werth der Angaben des Plinius schon erheblich mindert, so wird dieser noch weiter dadurch beschränkt, dass nach seiner

a Arbeitweise es bei dem Eintragen der nachcaesarischen ien gewiss nicht ohne Fehler und Auslassungen abgegangen Es ist nicht ohne Gewicht für die Frage um das Colonial- von Cumae, dass bei Plinius das Prädicat *colonia* nicht steht; entscheidend ist bei einem Autor dieser Art ein solches Still- igen im einzelnen Falle nicht. Immer aber wird man sagen , dass wir den Gesammtumfang der Colonisation nach der pischen und nach der actischen Schlacht — die übrigen nach- ischen Colonisationen in Italien sind geringsfügig — aus Pli- ntnehmen können und aus ihm lernen, dass in dieser Epoche vierzig der angesehensten italischen Städte zum Besten der e von der Gesammtexpropriation betroffen worden sind.

## BERSICHT DER BÜRGERCOLONIEN BIS VESPASIAN.

|                                  | Colonien bis<br>auf Caesar | Colonien der<br>Triumvirium *) | Colonien<br>Augusti *) | <i>coloniae<br/>Iuliae</i> | <i>coloniae<br/>Augustae</i> | Plinius<br>Colonien |
|----------------------------------|----------------------------|--------------------------------|------------------------|----------------------------|------------------------------|---------------------|
| (S. 164) . . .                   | <i>Sulla?</i>              | —                              | —                      | —                          | —                            | —                   |
| um (S. 164. 185)                 | <i>Sulla?</i>              | —                              | —                      | —                          | —                            | —                   |
| S. 197) . . .                    | <i>lib. r. p.?</i>         | —                              | —                      | —                          | —                            | —                   |
| (S. 164) . . .                   | <i>Sulla?</i>              | [ <i>IIIvir.</i> ]             | —                      | —                          | —                            | —                   |
| (S. 197) . . .                   | <i>lib. r. p.</i>          | —                              | —                      | —                          | —                            | —                   |
| (S. 170) . . .                   | —                          | <i>IIIvir.</i>                 | —                      | —                          | —                            | Plinius             |
| (S. 196) . . .                   | <i>lib. r. p.</i>          | —                              | —                      | —                          | —                            | Plinius             |
| m (S. 193) . . .                 | —                          | [ <i>IIIvir.</i> ]             | —                      | —                          | —                            | Plinius             |
| (S. 165) . . .                   | <i>Sulla?</i>              | —                              | —                      | —                          | —                            | —                   |
| um (S. 170. 185)                 | —                          | <i>IIIvir.</i>                 | —                      | —                          | <i>Augusta</i>               | Plinius             |
| m (S. 165) . . .                 | <i>Sulla?</i>              | —                              | —                      | —                          | —                            | —                   |
| n (S. 193) . . .                 | <i>Sulla?</i>              | —                              | —                      | —                          | —                            | Plinius             |
| (S. 172) . . .                   | —                          | —                              | <i>Augustus</i>        | —                          | —                            | Plinius             |
| <i>a Praetoria</i> (S. 172)      | —                          | —                              | <i>Augustus</i>        | —                          | —                            | Plinius             |
| <i>a Taurinorum</i>              | —                          | —                              | —                      | <i>Augusta</i>             | —                            | Plinius             |
| S. 181. 185) . . .               | —                          | —                              | —                      | <i>Iulia</i>               | <i>Augusta</i>               | Plinius             |
| um (S. 197) . . .                | <i>lib. r. p.</i>          | —                              | —                      | —                          | —                            | —                   |
| itum (S. 170. 181.<br>185) . . . | —                          | <i>IIIvir.</i>                 | —                      | <i>Julia</i>               | <i>Augusta</i>               | Plinius             |

Die mit den sullanischen zusammengestellten Colonien unsicheren iegs sind mit '*Sulla?*' bezeichnet. — Die von Plinius zu Unrecht auf- en Colonien sind weggelassen. — Die durch die gromatische Liste en sind, so weit dieses Zeugniss anderweitig gestützt wird, in [ ] an- ; die falschen oder gänzlich allein stehenden Angaben derselben Liste ggelassen.

|                                                     | Colonien bis<br>auf Caesar | Colonien der<br>Triumvirin*) | Colonien<br>Augustus?*) | <i>coloniae<br/>Italiae</i> | <i>coloniae<br/>Augustae</i> |   |
|-----------------------------------------------------|----------------------------|------------------------------|-------------------------|-----------------------------|------------------------------|---|
| <i>Bononia</i> (S. 172) . . .                       | —                          | —                            | <i>Augustus</i>         | —                           | —                            | P |
| <i>Bovianum vetus</i> (S. 193)                      | —                          | [ <i>III vir.</i> ]          | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Bovianum undecimano-<br/>rum</i> (S. 193) . . .  | —                          | —                            | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Brixia</i> (S. 185) . . .                        | —                          | —                            | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Brixellum</i> (S. 194) . . .                     | —                          | —                            | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Buxentum</i> (S. 197) . . .                      | <i>lib. r. p.</i>          | —                            | —                       | —                           | —                            | — |
| <i>Calatia</i> (S. 168) . . .                       | <i>Caesar</i>              | —                            | —                       | —                           | —                            | — |
| <i>Capua</i> (S. 168. 170. 181.<br>185) . . .       | <i>Caesar</i>              | <i>III vir.</i>              | —                       | <i>Iulia</i>                | <i>Augusta</i>               | P |
| <i>Casilinum</i> (S. 169) . . .                     | <i>Caesar</i>              | —                            | —                       | —                           | —                            | — |
| <i>Castrum novum Etruriae</i><br>(S. 81. 198) . . . | —                          | —                            | —                       | <i>Iulia</i>                | —                            | — |
| <i>Castrum novum Piceni</i><br>S. 97 . . .          | <i>lib. r. p.</i>          | —                            | —                       | —                           | —                            | — |
| <i>Concordia</i> (S. 181) . . .                     | —                          | —                            | —                       | <i>Iulia</i>                | —                            | P |
| <i>Cremona</i> (S. 170) . . .                       | —                          | <i>III vir.</i>              | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Croto</i> (S. 197) . . .                         | <i>lib. r. p.</i>          | —                            | —                       | —                           | —                            | — |
| <i>Cumae</i> (S. 181. 198) . . .                    | —                          | —                            | [ <i>Augustus?</i> ]    | <i>Iulia</i>                | —                            | — |
| <i>Dertona</i> (S. 182. 196) . . .                  | <i>lib. r. p.</i>          | —                            | —                       | <i>Iulia</i>                | —                            | P |
| <i>Epoedia</i> (S. 196) . . .                       | <i>lib. r. p.</i>          | —                            | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Faesulac</i> (S. 166) . . .                      | <i>Sulla</i>               | —                            | —                       | —                           | —                            | — |
| <i>Falerio</i> (S. 173. 198) . . .                  | —                          | —                            | <i>Augustas</i>         | —                           | —                            | — |
| <i>Fanum Fortunae</i> (S. 182)                      | —                          | —                            | —                       | <i>Iulia</i>                | —                            | P |
| <i>Firmum</i> (S. 170) . . .                        | —                          | [ <i>III vir.</i> ]          | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Fregenae</i> (S. 197) . . .                      | <i>lib. r. p.</i>          | —                            | —                       | —                           | —                            | — |
| <i>Graviscæ</i> (S. 197) . . .                      | <i>lib. r. p.</i>          | —                            | —                       | —                           | —                            | — |
| <i>Grumentum</i> (S. 166) . . .                     | <i>Sulla?</i>              | —                            | —                       | —                           | —                            | — |
| <i>Hadria</i> (S. 194) . . .                        | <i>Sulla?</i>              | —                            | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Hispellum</i> (S. 182) . . .                     | —                          | —                            | —                       | <i>Iulia</i>                | —                            | P |
| <i>Interamnia Praetutti.</i><br>(S. 166) . . .      | <i>Sulla?</i>              | —                            | —                       | —                           | —                            | — |
| <i>Liternum</i> (S. 197) . . .                      | <i>lib. r. p.</i>          | —                            | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Luca</i> (S. 171) . . .                          | —                          | <i>III vir.</i>              | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Luceria</i> (S. 94) . . .                        | —                          | —                            | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Lucus Feronias</i> (S. 182)                      | —                          | —                            | —                       | <i>Iulia</i>                | —                            | P |
| <i>Luna</i> (S. 197) . . .                          | <i>lib. r. p.</i>          | —                            | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Minturnæ</i> (S. 173. 196)                       | <i>lib. r. p.</i>          | —                            | <i>Augustas</i>         | —                           | —                            | P |
| <i>Mutina</i> (S. 196) . . .                        | <i>lib. r. p.</i>          | —                            | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Nola</i> (S. 185) . . .                          | <i>Sulla</i>               | —                            | —                       | —                           | <i>Augusta</i>               | P |
| <i>Nuceria Constantia</i><br>(S. 171. 198) . . .    | —                          | <i>III vir.</i>              | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Ostia</i> (S. 196) . . .                         | <i>lib. r. p.</i>          | —                            | —                       | —                           | —                            | P |
| <i>Paestum</i> (S. 166) . . .                       | <i>Sulla?</i>              | —                            | —                       | —                           | —                            | — |
| <i>Parentium</i> (S. 182. 198)                      | —                          | —                            | —                       | <i>Iulia</i>                | —                            | — |
| <i>Parma</i> (S. 182. 185. 196)                     | <i>lib. r. p.</i>          | —                            | —                       | <i>Iulia</i>                | <i>Augusta</i>               | P |
| <i>Pisae</i> (S. 182) . . .                         | —                          | —                            | —                       | <i>Iulia</i>                | —                            | P |
| <i>Pisaurum</i> (S. 171. 182.<br>196) . . .         | <i>lib. r. p.</i>          | <i>III vir.</i>              | —                       | <i>Iulia</i>                | —                            | P |
| <i>Placentia</i> (S. 194) . . .                     | —                          | —                            | —                       | <i>Iulia</i>                | —                            | — |
| <i>Pola</i> (S. 182) . . .                          | —                          | —                            | —                       | <i>Iulia</i>                | —                            | — |

|                               | Colonien bis<br>auf Caesar | Colonien der<br>Triumvir* | Colonien<br>Augusts *) | <i>coloniae<br/>Juliae</i> | <i>coloniae<br/>Augustae</i> | Plinius<br>Colonien |
|-------------------------------|----------------------------|---------------------------|------------------------|----------------------------|------------------------------|---------------------|
| (S. 167) . . .                | <i>Sulla</i>               |                           |                        |                            |                              |                     |
| <i>Piceni</i> (S. 197)        | <i>lib. r. p.</i>          |                           |                        |                            |                              |                     |
| <i>te</i> (S. 167) . . .      | <i>Sulla</i>               |                           |                        |                            |                              |                     |
| (S. 196) . . .                | <i>lib. r. p.</i>          |                           |                        |                            |                              |                     |
| (S. 197) . . .                | <i>lib. r. p.</i>          |                           |                        |                            |                              |                     |
| (S. 195) . . .                | —                          |                           |                        |                            |                              |                     |
| (S. 182) . . .                |                            |                           |                        |                            |                              |                     |
| <i>m</i> (S. 197) . . .       | <i>lib. r. p.</i>          |                           |                        |                            |                              |                     |
| <i>a</i> (S. 197) . . .       | <i>lib. r. p.</i>          |                           |                        |                            |                              |                     |
| <i>m</i> (S. 197) . . .       | <i>lib. r. p.</i>          |                           |                        |                            |                              |                     |
| <i>illicia</i> (S. 197) . . . | <i>lib. r. p.</i>          |                           |                        |                            |                              |                     |
| <i>t</i> (S. 197) . . .       | <i>lib. r. p.</i>          |                           |                        |                            |                              |                     |
| <i>m</i> (S. 197) . . .       | <i>lib. r. p.</i>          |                           |                        |                            |                              |                     |
| . 171. 182) . . .             | —                          | <i>IIIvir.</i>            |                        |                            |                              |                     |
| <i>S. 182)</i> . . .          | —                          |                           |                        |                            |                              |                     |
| (S. 182) . . .                | —                          |                           |                        |                            |                              |                     |
| <i>m</i> (S. 196) . . .       | <i>lib. r. p.</i>          |                           |                        |                            |                              |                     |
| <i>na</i> (S. 197) . . .      | <i>lib. r. p.</i>          |                           |                        |                            |                              |                     |
| <i>Sidicinum</i>              |                            |                           |                        |                            |                              |                     |
| (S. 195) . . .                | —                          |                           |                        |                            |                              |                     |
| (S. 167) . . .                | <i>Sulla?</i> [IIIvir.]    | —                         |                        |                            |                              |                     |
| (S. 197) . . .                | <i>lib. r. p.</i>          | —                         |                        |                            |                              |                     |
| (S. 172) . . .                | —                          | <i>IIIvir.</i>            |                        |                            |                              |                     |
| <i>S. 182)</i> . . .          | —                          | [IIIvir.]                 |                        |                            |                              |                     |
| <i>m</i> (S. 183. 185)        | —                          |                           |                        |                            |                              |                     |
| (S. 172) . . .                | —                          | <i>IIIvir.</i>            |                        |                            |                              |                     |
| <i>um</i> (S. 197) . . .      | <i>lib. r. p.</i>          | —                         |                        |                            |                              |                     |
| (S. 168) . . .                | <i>Sulla</i>               | —                         |                        |                            |                              |                     |

Berlin.

TH. MOMMSEN.

## DIE BEIDEN ELEKTREN.

Die Elektra des Sophokles beginnt mit Sonnenaufgang (17). Orestes und der bereits verkleidete Pädagoge kommen vor dem Königsschloss des Agamemnon und besprechen ihren Plan, da sie beide schon wissen; die Urne, deren sie dazu bedürfen, haben sie irgendwo in einen Busch gestellt, man sieht nicht recht weit halb. Als im Schlosse ein Klageruf laut wird, meint der Pädagoge, ohne dass man den Grund einsieht, eine Sclavin hätte gerufen. Orestes vermutet, es sei seine Schwester; gleichwohl gehen sie schleunigst ab um am Grabe Agamemnons zu opfern<sup>1)</sup>; die ganze Wanderung zum Schlosse kann somit nur geschehen sein, um die Sehnsucht des Orestes, die heimathlichen Stätten wiederzusehen, ein paar Stunden früher zu befriedigen. In Wahrheit ist natürlich der Zweck des Prologes ein lediglich theatralischer. Der Zuschauer soll erfahren, was sich die Beiden ohne Noth erzählen, diesen Bedürfniss genügt der Prolog, gerade so gut und so schlecht wie die geringeren euripideischen. Auch Sophokles hat sich darauf verlassen, dass das Publicum sich bei der herkömmlichen Theaterpraxis beruhigen würde, und die innere Motivirung für überflüssig gehalten. Trachinierinnen und Philoktet, namentlich dieser, sind darin ganz ähnlich; ebenso die späteren euripideischen Stücke.

---

1) Dies Opfer hat Apollon befohlen (51). Das ist in diesem Zusammenhang befremdlich, wo dasselbe ohne Belang für das Gelingen des Anschlags ist. Das ist also ein übernommener stesichorischer Zug: denn bei jenen ward so die Wiedererkennung mit Elektra und dadurch die Möglichkeit der Sache bewirkt. Dass das Subiect in den Worten ὁς ἐψίτε nur mit Mühe ergänzt werden kann, ist nicht zu leugnen, aber nicht zu beanstanden. Gerade so steht Oid. Tyr. 106 ἐπιστέλλει, wo auch der delphische Gott Subiect und nur im Allgemeinen von einem Orakel die Rede gewesen ist. Hier wie mehrfach berühre ich mich mit Vahlens Sommerprogramm, das soeben erscheint: ändern habe ich nichts wollen, weil die Vergleichung selbst belehrend sein kann.

Die rufende war wirklich Elektra gewesen; sie tritt auf, den Elementen ihre Leiden zu klagen, und singt ein Lied, an welchem sich bald auch der Chor, vornehme Mädchen von Argos, betheiligt. Nach der umfangreichen lyrischen Partie folgt in speciell Sophokleischer Manier eine längere Rede, in der Elektra die Gründe der Stimmung auseinandersetzt, deren lyrischer Ausdruck vorherging. Wir erfahren, dass Aigisthos und Klytaimnestra sie sehr grausam behandeln; sie bekommt schlechte Kleider und ungeügende Nahrung (190), hat auf Verheirathung keine Aussicht und wird von ihrer Mutter heftig gescholten, weil sie ehemals Orestes gerettet hat. Sie würde auch gar nicht haben vor die Thür gehen dürfen, wenn nicht zufällig Aigisthos auf dem Lande wäre (312). Mit Orestes, welcher es in Krisa sehr gut hat (159. 180), steht sie in fortwährendem Verkebre, weiss auch, dass er kommen will, 170. und aber in Folge seines Zauderns das Vertrauen zu ihm verloren (319). Alle religiösen Empfindungen sind ihr in dem einen ungebändigten Gefühle aufgegangen, dass des Vaters Blut um Rache schreit, dass sie unter dem Drucke eines ungeheuren straflosen Frevels schmachtet. Der Chor, welcher nur die Rolle der Vertrauten spielt, glaubt an die göttliche Gerechtigkeit, räth aber zur Nachgiebigkeit gegen die Machthaber.

Die Entwicklung von Elektras Stimmung und Charakter ist mit grosser Sorgfalt durchgeführt; dagegen ist das Auftreten des Chores überhaupt nicht motivirt. Mit einem Male fängt er an zu singen, und dadurch merkt man, dass er gekommen ist; Elektra nimmt seinen Zuspruch als selbstverständlich hin, ohne Gruss und ohne Frage; nach dem Liede (252) constatirt der Chor lediglich, 171. was wir schon wissen. Und doch können die Mädchen nur ausnahmsweise mit ihr verkehrt haben, denn dass sie vor die Thür hat kommen können, ist ja ein besonders motivirter Fall; und doch haben sie auf diesen glücklichen Umstand nicht rechnen können, denn sie hören erst von Elektra, dass Aigisthos verreist ist. Chrysothemis und Klytaimnestra ignoriren nachher einfach ihre Anwesenheit oder betrachten sie als selbstverständlich. Dieses Missverhältniss erklärt sich nur zum Theil wie beim Prolog durch die Manier der späteren Tragödie, welche den Chor als ein nothwendiges Uebel mitschleppt und häufig gänzlich ignorirt. Zum Theil hat sich der Dichter selbst erst die Schwierigkeit geschaffen; wenn z. B. dem Aischylos darin gefolgt wäre, Dienerinnen des Hauses

statt der Gespielinnen zu wählen, so würden sich die meisten Anstösse von selbst erledigt haben.

Chrysothemis erscheint mit Grabesspenden, welche sie für die Mutter zu Agamemnons Grab tragen soll. Ehe davon aber gehandelt wird, streiten sich die Schwestern über ihr Verhalten zu den Machthabern. Chrysothemis steht innerlich auf Seite der Geschwister, aber sie weicht der Uebermacht und desshalb ist ihre Existenz erträglich, sie bekommt weiblichen Schmuck geschenkt und braucht nicht zu hungern (360). Obwohl sie dafür von Elektra bestig gescholten wird, bleibt sie doch auch gegen diese nachgiebig und freundlich, erzählt der Schwester als, freilich vergebliche, Warnung, dass die Eltern beschlossen hätten, sie nach Aigisthos Heimkehr einzusperren (eine Drohung, welche für den Fortgang der Handlung ohne Belang ist), erzählt das beängstigende Traumgesicht der Klytaimnestra (welches wohl das Vertrauen des Chors hebt, 481, aber für die Handlung ebenfalls wirkungslos bleibt), und lässt sich schliesslich bestimmen, statt der Gaben der Mutter solche der Schwester zum Grabe zu tragen.

Klytaimnestras Traum ist bei Sophokles nur ein, keineswegs nothwendiger, Anlass, Chrysothemis zum Grabe zu bringen. Das einst, bei Stesichoros und Aischylos, gewaltig wirksame Motiv ist zwar beibehalten, aber nur als Aeusserlichkeit. Seiner besonderen Neigung nach hat Sophokles ferner ein herodoteisches Bild mit dem stesichorischen verbunden.<sup>1)</sup> Der Gang der Chrysothemis führt sie dazu, die Opfer des Orestes zu finden und, als sie die freudige Botschaft von seiner Ankunft, auf die sie richtig schliesst, Elekten bringen will, von dieser wieder auf das Verletzendste abgewiesen zu werden, da mittlerweile die falsche Kunde von Orestes' Tode angelangt ist. Auch das Grabsopfer des Orestes hat nur noch hierfür Bedeutung; bei Stesichoros und Aischylos bildete es den Angel punkt der Handlung. Man sieht hier also deutlich, wie Sophokles, als er den Schwerpunkt seines Dramas verschob, die alten Motive gleichwohl in äusserlicher Weise beibehielt. Die Person der Chrysothemis, welche für Elektras Charakter eine äusserst wirksame Folie bildet, fand er nicht nur in dem Iliasverse vor, den er, nicht eben glücklich, seinem Chor in den Mund legt<sup>2)</sup>, sondern auch in

1) Robert Bild und Lied S. 170.

2) οὐαὶ Χρυσόθεμις ἔωει καὶ Ἱγνάννοσα 157 aus I 287. Die zwecklose Einführung der dritten Tochter ist geradezu anstössig, aber nicht anstössiger

r Volkssage (aus der ihn natürlich auch der Dichter des *I* nahm). nn einer unter den Malern der attischen Vasen mit dem Tode s Aigisthos hat Chrysothemis an Stelle der Elektra genannt.<sup>1)</sup> ahrscheinlich ist sie auch in anderen Poesien gelegentlich vor- kommen. Ihre Charakteristik gehört jedenfalls dem Sophokles ein an, aber er copirte sich hier selbst. Denn es liegt auf der und, und ist auch schon von dem geschmackvollen Scholiasten gemerkt, dass das ungleiche Schwesternpaar eine Replik von Antone und Ismene ist, wie Sophokles diese, auch ohne sagenhaften Inhalt, in der Antigone dargestellt hat. Auch das hat Chrysothemis mit Ismene gemein, dass der Dichter sein Geschöpf, sobald es nicht mehr braucht, rücksichtslos verschwinden lässt. Aus r Antigone stammt auch das unterirdische Gefängniss, mit welchem ektra bedroht ist; das Motiv, dort bedeutungsvoll, ist hier nur nz vorübergehend berührt. In dieser Scene können wir also die iden des Gewebes vollkommen verfolgen.

Der Chor singt ein Lied, welches neben der Hoffnung auf che doch auch eine Mahnung an den Geschlechtsfluch des Atreinhausens enthält. Die Form der Mytilossage, welche Sophokles röhrt, braucht nicht verfolgt zu werden<sup>2)</sup>: es ist einleuchtend, ss die Berührung des Fluches nicht nur ohne wesentliche Be- utung, sondern gradezu eine Störung der eigenen Tendenz dieses

---

wenn der Chor des Aias den Odysseus πολύτλας nennt 954 (gerade wie Dichter der Doloneia und andere Spätlinge der Ilias), oder Neoptolemos ill. 344) denselben δῖος. Und der homerische Hiat ist in attischem Verse ch nicht schön, aber ebenso wie ἀλλ' ἄνα ξεῖ έδράνων Ai. 193 aus I 247, der Hiatus selbst nur durch gedankenlose Verwendung der Formel ent- nden ist. Danach kann man getrost den Vers Ai. 191 in der Form μὴ μὴ, ξεῖ, ξεῖ ὠδὸς ἐφάλοις κλισίαις herstellen; die Ueberlieferung elidirt das eite μὴ. Die modernen Herstellungen elidieren ein μοι, was vor kurzer lbe nicht zu ertragen ist, oder ändern gewaltsam.

1) Robert Bild und Lied S. 155, M. d. I. VIII 15. Euripides hat die Chry- hemis Or. 23 eben so überflüssig wie Sophokles die Iphianassa. Sonst mmt sie wohl nicht vor, wenigstens nicht so, dass man etwas lernte. Der me steht z. B. Schol. Lykoph. 183.

2) Jedenfalls ist sie identisch mit der des Pherekydes, welche beim Scho- sten steht: dort kehrt Pelops mit den Flügelpferden ἐπὶ τὴν Πελοπόννησον ück, und stürzt unterwegs Mytilos in das Meer, also kamen sie von Osten, o war hier die Voraussetzung der Sage dieselbe wie sie Robert (B. u. L. 157) fordert, d. h. Oinomaos König von Lesbos. Eine Illustration dieser ge ist das Vasenbild M. d. I. X 25.

Dramas ist. Denn da Sophokles die That des Orestes für durchaus läblich und Gott wohlgefällig hält, so sollte jede Reminiscenz an die Sagenform, welche den Muttermord verurtheilt, billig vermieden sein. Aber die Macht der Tradition, welcher der Dichter sich sonst entzog, war hier stärker als er, und so blieb eine Andeutung des ehemaligen Zusammenhangs stehen.

Klytaimnestra tritt auf, schilt Elekten, lässt sich aber doch auf ein Wortgefecht ein, in welchem sie den kürzeren zieht, und kommt erst dann zu ihrem Geschäft, einem Opfer an Apollon wegen des Traumgesichtes. Unmittelbar darauf bringt der verkleidete Pädagoge die Nachricht von Orestes Tode. Auch hier ist die Scenenführung nach dem Vorbilde einer andern erhaltenen Tragödie gemacht. Im König Oidipus<sup>1)</sup>) erscheint Iokaste um Apollon zu opfern kurz eh der Bote den Tod des Polybos meldet. Nicht bloss, dass das Auftreten der für den Boten nöthigen Person also motivirt wird, auch das Ethos der Scenen ist dasselbe, denn beide Male durchschauen Chor und Zuschauer die Hohlheit der Gesinnung und die Gewissensangst, welche zu dem Opfer trieb, und beide Male scheint die Erfüllung des Gebetes unmittelbar zu folgen. Nur ist es im Oidipus ein wichtiges Mittel zur Charakteristik Iokastes, und sorgt das vorhergehende Chorlied genügend dafür, den Contrast zwischen Handlung und Gesinnung hervorzuheben, während hier das Opfer an Apollon neben der Grabspende für Agamemnon zurücktritt und wesentlich nur das Auftreten der Person motivirt. Fast anstössig ist der Redekampf zu nennen. Sophokles musste daran liegen, Klytaimnestra

1) Noch eine andere Stelle seines Oidipus hat Sophokles hier verwandt. Dort sagt der Chor, als Oidipus sich als Findelkind kennen gelernt hat (105): 'εἴπερ ἔγώ μάντις εἰμὶ καὶ κατὰ γνώμην ἴδοις, werden wir morgen an Vollmondfeste den Kithairon, der dieses Knäblein beschützt hat, feiern können. Es wird also eine Vermuthung ausgesprochen, unmittelbar angeregt durch die Entdeckung, dass ein Geheimniß obwalte, und die freudige Hoffnung birgt sich unter der Form der Prophezeiung. El. 472 εἰ μὴ ἔγώ παράφεων μάντις ἔφευ καὶ γνώμας λειπομένα σοφάς, εἰσω ἀ πρόμαντις Δίκη. Die Verlassung, Klytaimnestras Traum, ist ganz ähnlich. Aber was hier vorgetragen wird, ist eine Vermuthung, die für jeden Menschenverstand nahe lag, und den Mädchen steht die μαντεία sonderbar zu Gesicht. Die Fürsten von Theben stellen ihre γνώμη, der des Sehers Teiresias hier wie vorher (500) entgegen, und sie stehen wirklich vor einem Räthsel, dessen Lösung über menschliche Vermuthung hinausgeht. Auch das macht einen Unterschied, dass die Prophezeiung in der Elektra die Wahrheit sagt, im Oidipus bitter getäuscht wird. Nur das letztere wirkt ergreifend.

möglichst schwarz zu malen, damit Elektra auch nur Theilnahme finden konnte. Wollte er sie die Mutter im Wortgefechte besiegen lassen, so musste diese freilich wenigstens der Tochter das Wort lassen. Aber die Klytaimnestra, welche ihr nicht einmal satt zu essen giebt, wird sich diesen Grobheiten schwerlich aussetzen, wird schwerlich der Tochter freundlich entgegenkommen, wenn diese nur nicht gradezu ausfällig wird (556), und auf die Erklärung, dass Elektra es schon zufrieden wäre, wenn sie Orestes zum **Muttermörder** erzogen hätte (604), ist die Drohung mit Aigisthos **Heimkehr** wirklich eine milde Entgegnung. Unehrerbietigkeit und Gehässigkeit steht keiner Tochter wider die Mutter gut, mag diese sein wie sie will: hier ist Selbstbeherrschung und Würde zudem entschieden auf der Mutter Seite.<sup>1)</sup> Besonders bemerkenswerth ist eine Einzelheit. Klytaimnestra hat als alleinigen Grund, weshalb sie Agamemnon getötet hätte, die Opferung Iphigeneias für die Griechen oder für Menelaos angegeben; auffallender Weise kommen die Beschwerden der Gattin wegen Kassandras gar nicht vor. Elektra würde also allerdings die Mutter vollkommen widerlegen, wenn sie jene That rechtfertigen könnte, sie thut sich auch sehr viel darauf zu gute, den wahren Grund angeben zu können.<sup>2)</sup>

1) Von einer hässlichen Wendung kann ich Elektra befreien. Elektra sagt 586 *αἰσχιστα πάντων ἔργα δρῶσα τυγχάνεις, ητις ξυνεύδεις τῷ παλαιμναίῳ . . . . . καὶ παιδοποιεῖς, τοὺς δὲ πρόσθεν εὐσεβεῖς καξ εὐσεβῶν βλαστόντας ἐκβαλοῦσ' ἔχεις. πῶς ταῦτ' ἐπαινέσαιμ' ἄν; η καὶ ταῦτ' ἔρεις ως τῆς θυγατρὸς ἀντίπονα λαμβάνεις; [αἰσχρῶς δ' ἐάνπερ καὶ λέγης· οὐ γὰρ καλὸν ἐχθροῖς γαμεῖσθαι τῆς θυγατρὸς εἴνεκα] ἀλλ' οὐ γὰρ οὐδὲ νουθετεῖν ἔξεστί σε κτέ.*

Die eingeklammerten Verse 593. 4 hat ein anderer als Sophokles als Antwort der rhetorischen Frage gedichtet, denn die Antwort ist falsch: nicht *ἀγρός* ist Aigisthos, sondern *κακός*, und was Klytaimnestra gethan hat, ist viel mehr, es wäre etwa *ὑπὲρ μιᾶς θυγατρὸς θανούσης τᾶλλα τέκνα ἀπολλύναι*. Endlich bricht *ἀλλά*, begründet durch *οὐ γὰρ ἔστι σε νουθετεῖν*, ab; das wirkt nach einer rhetorischen Frage; nach einer vollen Beantwortung derselben ist nichts abzubrechen. Dass δέ 593 eine schlechte Partikel ist, hat vielleicht schon der byzantinische Schreiber gesehen, der sie in einer der werthlosen Handschriften gestrichen hat. Aber weder das Asyndeton noch eine andere Partikel kann eine Verbindung herstellen, die man ertragen könnte.

2) 563 *ἔροῦ δὲ τὴν κυναγὸν Ἀρτεμιν, τίνος ποινὰς τὰ πολλὰ πνεύματα*<sup>εσχ</sup> *ἐν Αὐλίδι· ηγώ φράσω· κείνης γὰρ οὐ θέμις μαθεῖν· πατήρ ποθ'* *οιμός*, ως *ἔγω κλίνω κτέ.* *ῳδ' ην τὰ κείνης θέματα.* Der Gegensatz der richtigen Version gegen die fälschlich geglaubte ist evident. Der Vers *ηγώ φρέ.* kann Verdacht erwecken, aber ich habe der Athetese mit Unrecht bei-

Agamemnon habe ein vorwitziges Wort gegen Artemis gesprochen, diese desshalb die Flotte weder nach Troia noch nach Hause fahren lassen, und so sei er schliesslich zu dem Opfer gedrängt worden. Also für sein eigenes Verschulden durste der Vater das Kind eher schlachten als für die Ehre seines Bruders oder die Wohlfahrt seines Volkes? Oder war die Göttin schuldig? Hieran ist bei Sophokles nicht zu denken, jenes muss er wirklich geglaubt haben, denn ganz geflissentlich hebt er die Richtigkeit dieser Begründung hervor. Er tritt damit in Gegensatz zu der geläufigen, von Aischylos befolgten oder ausgehenden Vorstellung, indem er auf die Kyprien<sup>1)</sup> zurückgreift. Aber man kann nicht sagen, dass er hiermit wie mit der ganzen Scene einen glücklichen Griff gethan hätte, und man vermisst für sein Vorgehen die Veranlassung.

Hier wollen wir stehen bleiben und nun einige Scenen der euripideischen Elektra betrachten.

Das Stück beginnt kurz vor Sonnenaufgang (102). Der Bauer, Elektras Gatte, giebt die Exposition, welche hier besonders noth-

---

gestimmt (*An. Eur.* 205). Es ist nicht θέμα, also *οὐχ θάτον*, dass Artemis die Aufklärung giebt; das heisst nicht das triviale, dass die Göttin nicht vernommen werden könnte, sondern die reine Göttin kann mit der Verbrecherin Klytaimnestra nicht verkehren. Eine respectvolle Wendung gegen die Göttin, welche ihr Vater beleidigt hat, steht Elektra wohl an. Klytaimnestra empfindet den Stich, denn um ihn zu pariren, schwört sie 626 bei Artemis: wie wollte man diesen Schwur sonst erklären? Freilich ist er den Athenerinnen, wie die Komödie zeigt, gewöhnlich, aber in der Tragödie ruft nur die Jungfrau die jungfräuliche Beschützerin an (*Soph. El.* 1238. *Eur. Phoen.* 192), oder es liegt ein ganz besonderer Grund vor, wie *Med.* 160, erläutert Herm. XV 514, und in dem vom Artemiscult durchwehten *Hippolytos*. Es ist sehr nöthig, die Schwüre einmal im Zusammenhang zu bearbeiten. — Die *πολλὰ πνεύματα* sind nichts anderes als 'die vielen Winde', welche παλιρρόθοις ἐν Αἰθίδος τόποις gewöhnlich wehen. Artemis hielt sie zurück; es wehte nur der thrakische Boreas, welcher jede Schiffssfahrt verhinderte; so erzählt es Aischylos. Diese Erwägung hilft zur Heilung von *Eur. Iph.* T. 15, wo es so heissen muss δεινῆς τ' ἀπλοίας πνευμάτων τε [οὐ] τυγχάνων. Wenn verkannt wurde, dass δεινῆς auch zu πνευμάτων zu beziehen ist und ἀπλοῦ nicht Windstille bedeutet, sondern 'Unmöglichkeit zu fahren', so war die Interpolation der Negation das nächst liegende. Es giebt eine schlagende Parallelstelle, Thuk. II 55: ein athenischer Feldherr ist auf Kreta καὶ ὑπὸ ἀρίμους καὶ ἀπλοίας ἐνθιέργιψεν οὐχ ὄλιγον χρόνον. Auch hier ist viel überflüssig conjicirt. ἐπὸ ist im Vaticanus und seiner Sippe vor ἀπλοίας verkehrt wiederholt.

1) Vgl. den Excurs.

wendig ist, weil die Scheinehe Elektras alle Voraussetzungen der Fabel geändert hat. Elektra geht zum Wasserholen, der Bauer aufs Feld. Unterdessen kommt Orestes mit Pylades<sup>1)</sup> und giebt seinerseits die Exposition; er hat am Grabe des Vaters geopfert und will sich nun nach seiner Schwester umsehen, mit welcher er keine Verbindung unterhalten hat. Als diese zurückkommt, hält er sie wegen ihrer Tracht und ihres Geschäftes für eine Sclavin und tritt bei Seite sie zu belauschen, sie singt ein Lied, an welchem sich bald der Chor, Mädchen von Argos, betheiligt. Diese sind gekommen, Elektra zu einem Herafeste einzuladen und wollen ihr erforderlichen Falls die Festgewande leihen. Wir erfahren, dass Elektra ganz verzweifelt ist, da sie von ihrem Bruder nichts weiter weiss als dass er in der Verbannung lebt. Nun tritt Orestes vor, ohne sich jedoch zu erkennen zu geben, und erfährt was er will, wie es um Elektras Ehe steht, wie sie gegen die Mutter und ihn gesonnen ist, und wie es die Machthaber in Argos treiben. Darüber kommt der Bauer zurück, ladet die Fremden, welche für Boten des Orestes gelten, zum Frühstück ein und wird von seiner Frau zu dem alten Pädagogen geschickt um das dafür erforderliche zu besorgen.

Die Aehnlichkeit der Anlage mit Sophokles springt in die Augen. Prolog des Orestes, Klagelied Elektras, Aufstreten des Chores ist beiden gemeinsam. Es ist ganz und gar ausgeschlossen, hier eine zufällige Uebereinstimmung anzunehmen. Wer aber dem andern Vorbild gewesen ist, darüber kann man nicht im Zweifel sein, sobald man bemerkt, dass was bei Sophokles ganz äusserlich

---

1) Pylades erscheint hier so müssig wie bei Sophokles, erhält zuletzt Elektra zur Frau, offenbar aus dem Mythos; das kehrt auch Iph. Taur. 915 wieder, und ist im Orestes ausgemalt; in beiden späten Dramen hat Euripides diese Figur mehr hervorgezogen; andere (Hygin *fab.* 119, Sarkophage) sind weiter gegangen. Eben so wenig bedeutsam, aber darum durch die Sage gegeben, ist Pylades bei Aischylos; seine Freundschaft feiert Pindar (Pyth. 11 wahrscheinlich nach Hesiod), und er erscheint in der Hypothesis der Nosten. Da er also durchaus zu den stehenden Personen der Sage gehört, kann ich Robert nicht zugeben, dass Stesichoros ihn nicht erwähnt hätte, glaube vielmehr, dass die Methode, welche Robert mit so viel Erfolg zur Reconstruction des stesichorischen Gedichtes angewandt hat, uns zwingt selbst die Ehe zwischen Pylades und Elektra dem Stesichoros zuzuschreiben, zumal Hellanikos (Paus. II 16, 7) Nachkommenschaft aus der Ehe angiebt, so dass genealogische Epen wohl zuerst diese Verbindung ersonnen haben.

und unmotivirt ist, bei Euripides in natürlichem und nothwendigem Zusammenhange steht. Sein Chor motivirt sein Auftreten, und für ihn war die Vertauschung der Aischyleischen Diennerinnen mit Mädchen von Argos selbstverständlich. Sein Orestes hat im Prolog auf der Bühne etwas zu suchen, muss die Elektra für eine Sclavin halten, und muss sich erst über die Verhältnisse orientiren. Bei Sophokles ist im Grunde genommen nicht bloss die Expedition des Orestes im Prolog, sondern die ganze Sendung des Pädagogen mit der Todesbotschaft ohne Zweck.

Auch der Redekampf zwischen Klytaimnestra und Elektra kommt bei Euripides vor, und hier ist das Verhältniss womöglich noch augenfälliger. Klytaimnestra kommt auf die Nachricht von der Entbindung Elektras herangesfahren; eine bittere Bemerkung der Tochter<sup>1)</sup> bewegt sie sich durch eine Rede wegen ihrer Mordthat zu entschuldigen. Elektra bittet um die Erlaubniss zu einer Erwiderung, welche die Mutter gern gewährt, und erwidert mit grösster Heftigkeit und Gehässigkeit. Die Mutter bricht den Wortwechsel ab, gekränkt, aber doch bewegt und voll Rücksicht. Der Hörer empfindet für die Mutter Sympathie und Widerwillen gegen die Tochter, und das soll er grade: das ist die Absicht des Euripides, und nichts im ganzen Drama dient ihr so wie diese Scene. Bei Sophokles soll das Verhältniss das entgegengesetzte sein: aber möchte er auch versuchen den Rahmen anders zu füllen (wie er denn das hier vorzüglich behandelte Capitel der ehelichen Treue

---

1) Klytaimnestra kommt auf die Bühne gefahren, begleitet von einem Tross Sclavinnen: so sehen wir den Gegensatz ihres Wohllebens und der ärmlichen Hütte. Sie befiehlt diesen, ihr vom Wagen zu helfen. Da tritt Elektra vor, 1004 [οἲκουν ἔγω, δούλη γὰρ ἐκβεβλημένη δόμων πατρόφιων δυστοχεῖ οἰκῶ δόμους.] μῆτερ λάθωμαι ματαρίας τῆς σῆς χερός; ΚΑ. δούλαι πάρεσιν αἴδε, μὴ σὺ μοι πόνει. ΗΛ. τί δ' αἰχμάλωτός τοι μ' ἀπόκισσε δόμων. ἥρημένων δὲ δωμάτων ὑρήμεθα ὡς αἴδε, πατρὸς δραφανοὶ λελειψμένοι. Klytaimnestras Worte 'bemühe dich nicht, es sind ja Sclavinnen da', und Elektras Antwort 'wie so? du hast mich ja wie eine Kriegsgefangene verstoßen, und wie sie durch die Einnahme von Ilios, so bin ich durch den Verlust meines Vaters in die Dienstbarkeit gekommen' (denn so ist die um der Pointe Willen verschränkte Wortstellung aufzulösen), beweisen gleichermassen, dass Elektra nichts weiter als das Anerbieten der Mutter vom Wagen zu helfen gesprochen hat, am wenigsten aber das Motiv für diese Dienstleistung verwandt hat, welches die Mutter sofort dagegen verwendet, dass es Sclavendienst sei. Und wenn sie sich δούλη genannt hätte, wie könnte sie sich nachher, und nur metaphorisch, αἰχμάλωτος nennen?

ganz ausser Spiel lässt), der Rahmen selbst war für seine Absicht nicht geschickt. Freilich eins hatte Euripides seine Elektra nicht entschuldigen lassen: die Opferung Iphigeneias im Interesse des Menelaos.<sup>1)</sup> Da glaubte Sophokles einen Trumpf ausspielen zu können, desshalb behielt er die Entschuldigungen Klytaimnestras bei, und holte sich aus den Kyptien eine Widerlegung. Aber auch hier mit geringem Erfolge.

Folglich ist die Elektra des Sophokles mit Kenntniss der euripideischen gedichtet, oder vielmehr durch dieselbe veranlasst. Denn Euripides Elektra ist aus dem Jahre 413<sup>2)</sup>; und wenn Sophokles den Stoff, dessen Behandlung durch Aischylos er schon als nam-

1) Klytaimnestras Rede ist so disponirt. 'Daran ist dein Vater schuld; **th** will mich rechtfertigen; freilich ich stehe im üblen Ruf, und deshalb **ird** man meiner Rede keinen Geschmack abgewinnen (ihre γλώσσα ist πικρά, egensatz des Νεστόρειον εύγλωσσον μέλι sgm. 891, nicht weil sie selbst **teres** redet, sondern weil die Rede den Hörern in Folge ihrer Vorurtheile leicht leicht eingeht!), doch das ist unrecht, auf die Sache kommt es an 015 ist τὸ πρᾶγμα γὰρ (dē C) μαθόντας zu lesen). Agamemnon hat mich **trogen** und Iphigeneia geschlachtet, nicht fürs Vaterland (wie Erechtheus), **nd**ndt weil Menelaos sein verbuhltes Weib nicht zu hüten gewusst hatte. **nd** doch, das hätte ich ertragen, nun kehrte er aber mit einer Kebse heim. **as** hat mich, ein schwaches Weib, versüft, auch die Treue zu brechen. **ber** deshalb darf ich doch nicht allein getadelt werden. [Wenn Menelaos **raubt** wäre, so hätte ich wohl den Orestes auch schlachten müssen, damit **eine** Schwester einen Mann hätte, das würde doch Agamemnon nicht **ten** haben. Und da sollte er nicht sterben, der mein Kind erschlug und **h** sollte es von ihm mir gefallen lassen?] Da es so stand, suchte ich mir **atürliche** Rückhalt bei seinen Feinden, da sein Anhang mir doch zum Morde **cht** geholfen haben würde. Nun bestreite einer die Berechtigung zur That.' **ass** die eingeklammerte Partie (1041—45) in sich sinnlos ist und den Zusammenhang zerstört, eine ganz thörichte Schauspielerinterpolation, bedarf eines Erachtens keiner Beweise weiter. Ausserdem habe ich 1046 ἐξ τῶν δ' Κτείν' C) ἔτρεψθη ξυπερ ην πορεύσιμον geschrieben: die Ueberlieferung **t** schon durch den unmöglichen Aorist gerichtet.

2) Ich halte nach wie vor (*An. Eur.* 152) die Gründe, mit denen Weil **ese** Datirung gestützt hat, für durchschlagend; wenn übrigens die Dioskuren gen (1347), 'sie wollten die Flotte im sizilischen Meere beschützen, denn **e** ständen zwar den Unreinen nicht bei, wohl aber denen, die Göttern und **enschen** gegenüber gerecht wären, darum solle Niemand mit Meineidigen ne Fahrt unternehmen', so liegt auch darin eine actuelle Beziehung auf den tächteten Gottesfreveler Alkibiades. So lange er bei der Flotte war, konnte **is** Unternehmen keinen Segen bringen: jetzt werden die Götter dem frommen ikias beistehen.

hafter Dichter erlebt hatte, vierzig Jahre unberührt liess<sup>1)</sup>), dann als achtzigjähriger aufnahm und im bewussten oder unbewussten Anschluss an Euripides bearbeitete, der doch auch die Orestia gesehen hatte und auch so lange gewartet hatte, so kann das post hoc nur ein propter hoc sein. Was den Sophokles vermochte in die Concurrenz mit Euripides einzutreten, ergiebt sich, wenn man sich klar macht, was Euripides in seiner Elektra hat geben wollen.<sup>2)</sup>

Für ihn war das Verhältniss zu Aischylos das bestimmende; an ihn hat er sich überhaupt in seinem Greisenalter mit steigender, auch formeller, Umwandlung seiner eigenen Dichtweise, geschlossen. Diesmal nahm er ausser dem bei Aischylos gebotenen nur sehr wenige Sagenzüge anderswoher auf; das meiste, wie man vermuthen darf, von Stesichoros, der Quelle des Aischylos: so der von Aigisthos auf Orestes Kopf gesetzten Preis (33), welcher motivirt, dass Orestes nicht, wie bei Aischylos, und nachher bei Sophokles wieder, von Kirrha kommt, sondern ein landflüchtiger Verbannter ist<sup>3)</sup>, und die Verbannung Orests nach Oresthasion, als

1) Als Aristophanes, etwa im Jahre 419, die Parabase der zweiten Wolken schrieb, war die Sagenform der Choephoren für die Wiedererkennung zwischen Orestes und Elektra die unbestrittenen volksthümliche (539). Das Euripides seine Kritik damals noch nicht daran geübt hatte, würde notwendig folgen, auch wenn es nicht sonst feststände. Aber wenn Sophokles ignorirt worden wäre, so würde das nur unter der Voraussetzung möglich gewesen sein, dass seine Elektra keinen Eindruck gemacht hätte. Sie ist von Pherekrates parodirt worden (Schol. 57), leider ergiebt das kein chronologisches Moment.

2) Ich sehe mich durch die Analysen und Vergleichungen beider Dramen, so weit ich sie kenne, nicht gefördert, ausser durch Mau (*Comment. Momms.* 291). Dieser hat an einigen Stellen Euripides gegen Sophokles schreiben lassen, aber für ihn war das Altersverhältniss wie es geglaubt wird Voraussetzung. Hoffentlich gelingt es mir, ihn zu überzeugen, dass seinen Forderungen in anderer Weise und ohne Athetesem ihr Recht werden kann.

3) Arnim (S. 69 ff.) hat also nicht Recht damit, dass diese Härte des Aigisthos für den Aufbau des Stückes werthlos sei, wenn sie auch nirgend weiter darin vorkommt. Aber von der Annahme einer Interpolation hätte man schon das zurückhalten sollen, dass der Zug der Sage sonst bezweigt ist. Er hat öfters dem keine Rechnung getragen, dass ein Dichter in der Recapitulation einer fremden Erzählung auch solche Züge wiedergiebt, welche für ihn selbst unmittelbar ohne Bedeutung sind. Außerdem hat er Vs. 29 eben so wenig verstanden wie sein Vorgänger. Klytaimnestra batte für den Gattenmord eine σκῆψις, παιδῶν δ' ἔδειστε μὴ φθονηθεῖν φόρῳ. Das ist freilich verkehrt, wenn es sich um menschlichen Neid handelt, obwohl auch da, in

ie verhältnissmässig härteste Strafe, welche die Sage kannte (1274 gl. Or. 1643). Auf Kinder der Klytaimnestra deuten 62 und 626, hne besondere Absicht, wie bei Sophokles (589), weil Ergone den in der attisch-areopagischen Sage als Klägerin bekannt war.<sup>1)</sup> ie Prophezeiung des Kastor 1280 bereitet nur das Publicum auf ie euripideische Helene vor. Mit bedeutendem Effect erzählt in ganzes Chorlied die Geschichte vom goldenen Schafe des hyestes, also die Veranlassung des Geschlechtsfluches: denn es folgt die abweisende Kritik *λέγεται· τὰς δὲ πιστιν σμικρὰν παρ' οὐτιγ' ἔχει* (737). Euripides war sich dessen wohl bewusst, dass r den Geschlechtsfluch nicht brauchen konnte, deshalb verwirf r ihn ausdrücklich. Er wusste, was er that, und weshalb er von ischylos abwich. Die religiöse Tiefe der Oresteia würde er ja och niemals haben anstreben können, denn nur in der trilogischen ehandlung und nur unter den Händen eines, wenn der Ausdruck rlaubt ist, theologischen Dichters konnte der Mythos die univer-selle Bedeutung erhalten. Ein Conflict der Pflichten, wie bei trestes, war unvermeidlich, so lange der Einzelne gezwungen war ich das Recht zu nehmen. Darum hat die göttliche Gnade der eordneten menschlichen Gesellschaft, dem Staate, das Gericht über ie Einzelnen in die Hand gegeben, zur Wehr wie zur Waffe. Die

olge des bösen Blickes, der φθόνος mehr bedeutet als wir zunächst emfinden, vgl. 902. Allein Klytaimnestra fürchtet der Götter 'Neid', ihr Uebel-fallen, ihre Ahndung. Bei Sophokles sagt Aigisthos vor der vermeintlichen eiche des Orestes 1466 ὃ Ζεῦ, δέδορχα φάσμ' ἀνεν φθόνον μὲν οὐ πε-τωχός, εἰ δ' ἐπεστι νέμεσις, οὐ λέγω. Er fürchtet denselben φθόνος, sonst würde er jubeln, und er ruft Zeus an. Vgl. auch Aisch. Ag. 947 und ur. Hipp. 497. An den meisten dieser Stellen, vielleicht an allen, ist ge-ndert. Es ist mir zweifelhaft, ob die Textverbesserer Lehrs über den Neid er Götter, und Jahn über den bösen Blick, gekannt haben. Trotz solchen orgängern verdient der ganze Gegenstand eine erneute Behandlung. Zu-llige Lectüre wirft mir gerade eine zwar späte aber hübsche Stelle in den choosse Appian *bell. civ.* I 71 von den Morden der Marianer in Rom αἰδώς εἰ Θεῶν η νέμεσις ἀνθρώπων η φθόνον φόβος οὐδεὶς ἔτι τοῖς γιγνομένοις τῆν. — Auch darin ist Arним zu ängstlich gegenüber Klinkenbergs zuver-echtlicher Behauptung gewesen, dass er in den Worten τὸν λόγοισι κηδεύοντ' οὐ (47) den Plural λόγοισι beanstandete. Gleichzeitig nannte Vahlen (über ie Anfänge der Heroiden 33) den Sprachgebrauch allbekannt. Hier ein paar tellen Soph. Ai. 1020 δοῦλος λόγοισι φανεῖς, Eur. Iph. T. 837 ὃ χρεῖσσον λόγοισιν εὐτυχῶν, Helen. 1572 οὐκέτ' ὃν λόγοισι Μενέλεως. Arist. Volk. 611 οὐ λόγοις ἀλλ' ἐμφανῶς. ἔργοισι steht Hel. 286.

1) Hygin. 122. Genaueres über Sophokles Ergone ist unbekannt.

gläubige Seele, welcher der Mythos heilige Wahrheit war, erbaute sich so an der vollkommenen Lösung des Conflictes. Euripides war in diesem Sinne keine gläubige Seele und vor dem Mythos hatte er nicht den mindesten Respect. Seine Kritik stand nirgend still und nach dem Kanon seines individuellen Rechtsgefühls bestritt er auch dem Mythos oft die Wahrheit, öfter die Sittlichkeit, was in göttlichen Dingen einem Bestreiten der Wahrheit gleichkommt. Die ganze Heldensage war für ihn nur der Thon, aus dem er seine Figuren knetete. Das Recht des hellenischen Dichters, selbstthätig an dem gemeinsamen Gute des Volkes fortzudichten, übte ein Jeder von ihnen, je zeugungskräftiger seine Phantasie war, um so kühner und erfolgreicher; gerade das war es, was Euripides immer wieder zu den chalkidischen Dichtern und zu Aischylos hinzog. Aber Euripides übte dieses Recht nicht so aus, dass er in den Geleisen der Sage fortwandelte, sondern er zwang dieselbe gewaltsam in Bahnen abweichender, oft entgegengesetzter Richtung, nach seinem subjectiven Belieben. Er musste es; denn mit der hellenischen Dichterplicht, Lehrer des Volks zu sein, war es ihm nicht minder ernst als dem Aischylos. Da er sich aber innerlich nicht mehr auf dem Standpunkte des Mythos befand, so gerieth er in Wahrheit in einen Conflict mit seinem 'Stoffe'. Grossartig, titanisch war der Versuch; aber die Sage ist eben kein todter 'Stoff', sondern sie ist eine lebendige göttliche Macht. Mit ihr vermag der Einzelne alles, gegen sie wird er auf die Dauer immer erliegen, und wird auch die schönste Frucht wormstichig sein. Auch von den modernen Dichtern hat nur der die vollendete Schönheit erreicht, der sich der Majestät der Sage fromm zu beugen gewusst hat. Schon an einem äusserlichen Merkmale musste Euripides die Unzulänglichkeit seiner Macht erkennen. Die Sage hat keine feste Gestalt im einzelnen und lässt dem dichtenden Individuum Spielraum genug, aber sie hat eine Continuität, und sie hat feste Marksteine der Handlung, welche weder umzustürzen noch zu umgehen sind. Mochte nun Euripides auch einen Act der Sage mit noch so grosser Freiheit umgestalten und dieser Umgestaltung durch seine eigene Dichterkraft volles Leben verleihen: er musste nach vorn und nach hinten an die Sage Anschluss schaffen. Das that er, je weiter die Kluft ward, die ihn innerlich von der Sage trennte, desto äusserlicher, im Prolog und durch den Maschinengott, diese üble Ersfindung seines Greisenalters;

ine letzte Periode kommt hier überhaupt vornehmlich in Be-  
acht. Auch die festen Ecksteine der Sage wurden ihm häufig  
nug zu Steinen des Anstosses. Er mochte Helene noch so ver-  
orfen darstellen, sie kehrte doch nach Sparta als Königin zurück,  
os fiel trotz allen Freveln der Hellenen und Orestes ward unter  
len Umständen freigesprochen. Damit kam ein innerer Wider-  
ruch in seine eigenen Werke. Aber das war unvermeidlich. Nur  
n diesen Preis war die Freiheit feil, die Charaktere und die  
indlungen aus selbstgewollten Voraussetzungen zu entwickeln.  
er Mythos war eine Schranke der dramatischen Kunst geworden:  
iripides brach sie und hob damit das Drama auf den Gipfel, dass  
die Menschen darzustellen vermochte wie sie sind. Auf ihrem  
Shepunkte muss jede Kunst die typischen Formen abstreifen, mag  
t Heiligenscheinen und redenden Attributen auch die Innigkeit  
d Tiefe der archaischen Kunst verloren gehen.

Der Muttermord war den Hellenen, welche die Sagen von  
kmeon und Orestes zu paradigmatischer Bedeutung erhoben, be-  
ts das schwerste Verbrechen. Aber selbst dem Aischylos schien  
noch ein stühnbares zu sein. Das Verhältniss zwischen der  
üter und dem erwachsenen Sohne kann sehr wohl ein Grad-  
esser für die innere Cultur der Völker sein. Dem Orient ist es  
end, und auch unter den Hellenen hat sich nur der ionische  
amm, der Adel des Menschengeschlechtes, zu einer tiefen Durch-  
istigung desselben erhoben. Der Himmel hat wohl in Vater  
us und seinen Töchtern schon das parallele, aber minder tiefe,  
rhältniss hypostasirt. Hephaistos und Ares helfen der Hera, Apol-  
i der Leto, aber das giebt nur die äusserliche Verpflichtung  
eder, dass der erwachsene Sohn *xivqos* der Mutter ist. Die  
rer bleiben auf niedriger Stufe; für Pindar ist noch zu hoch, was  
ion der ionische Sänger so rührend dargestellt hat, wie der  
ldenhafte Achilleus an der Mutterbrust weinen darf. Was im  
mer anklingt, das tönt voll und rein in Athen. Wenn Aias  
er Herakles zum Sterben kommen, dann gilt der Mutter der  
zte Gruss. Theseus und Aithra, Iokaste Melanippe Hypsipyle  
tiopia und ihre Söhne sind euripideische Figuren. Der attische  
senmaler lässt Hekabe dem scheidenden Hektor den letzten Trunk  
edenzen. Strepsiades kann sich von seinem Sohne wohl den  
*rrqalolag* noch rechtfertigen lassen; beim *μητρqalolag* läuft ihm  
Galle über. In diesen Stimmen liegt das höchste Zeugniß

von der Würde der attischen Frau. Die römische wird erst in der Revolutionszeit so hoch gehoben; die Coriolansage wird in dem Sinne umgestaltet, und die Geschichte erzählt von *Cornelia Rau Aurelia Atia*. Dann sinkt wieder die Temperatur des menschlichen Herzens. Dem Christenthum hätte die paradigmatische Ausbildung eines solchen Verhältnisses nahe gelegen; aber lediglich die bildende Kunst, diese seit Giotto, ist ihm einigermassen gerecht geworden. Shakespeare hat Volumnia und Coriolan im Sinne der römischen Fabel, und Hamlet und Gertrud aus eigner Seele geschaffen, ahnungslos, dass er die Orestesfabel streifte. Und doch, welcher Abstand noch von Hermann und seiner Mutter auf der Bank des Weingartens Goethe erst erhebt sich wieder zu dem Gefühle des fünften Jahrhunderts. Unendlich reicher ist der Ausdruck des Gefühles geworden, und er spricht zu uns in der Sprache unseres Herzens: aber man soll nicht vergessen, dass Euripides, der Sohn, dessen Mutterliebe so oft von dem frechen Spötter Aristophanes gekränkt ward, an der Darstellung dieses selben Gefühles sich sein Leben lang bemüht hat. Alkmeon hatte er schon in seiner ersten Periode behandelt, und in seinem letzten Jahre nahm er den Stoff von neuem auf. Auch bei der Dramatisirung der Elektra ging er von dem tiefsten sittlichen Probleme aus, und, wie weit die Ausführung ihn abgeführt haben mag, den Anstoss gab ihm seines Herzens Frömmigkeit. Ein Gott soll das verabscheuungswürdigste Verbreches geboten haben? Das ist für Euripides Blasphemie: ein Teufel war das, kein Gott.<sup>1)</sup> Oder vielmehr, da die euripideischen Personen selbst die Verantwortung ihrer Handlungen tragen: Orestes ist ein Verbrecher. Freilich, wenn die That so erschien, so war ihre milde Ahndung, welche in der Sage unumstößlich fest stand, eine schwere Verletzung des Gerechtigkeitsbewusstseins — aber diese Dissonanz war dem Dichter schon recht; war sie doch die Schuld des Mythos. Nun konnte er zum intellectuellen Urheber des Verbrechens aber den Knaben Orestes nicht brauchen, der die Mutter kaum gekannt und jedenfalls nur durch das Motiv getrieben werden konnte, den Vater zu rächen. Und dieses war, soviel es Aigisthos ainging, auch in Euripides Sinne lobenswerth. Denn da natürlich der Geschlechtsfluch für ihn nicht existierte, war Aigisthos nur der feige

---

1) 979. Orestes wiederholt es angesichts des Apollon Or. 1669. Kastor (El. 1246) verurtheilt Apollon eigentlich auch.

Wollüstling, der Verführer Klytaimnestras, der um so schwerer belastet erschien, je mehr Klytaimnestra eine mildere Beurtheilung erfuhr. Somit war für Orestes die Charakteristik vorgezeichnet: entschlossen und energisch wider Aigisthos, zaghaft und widerstrebend, wo es den Muttermord galt. Wem nun dafür die Schuld der *σούλευσις* zuschieben? Darin lag die Entscheidung. War die Antwort auf diese Frage gefunden, so war der Hebel da, mit dem der Mythos aus seinen Angeln gehoben werden konnte; die ganze neue Tragödie war damit im Keime vorhanden. Euripides that einen kühnen Griff und wählte Elektra. Bisher, bei Stesichoros und Aischylos, war sie nur dazu da gewesen, dem Orestes, der aus der Fremde kommt, den Druck zu zeigen, unter dem sein Vaterhaus schmachtet, und somit, selbst passiv, ihn zur That anzufeuern; sobald es zum Handeln kam, trat sie zurück. Euripides machte ein Individuum aus ihr, schnitt die ganze Fabel auf diesen einen Charakter zu und verwandte auf seine Durchbildung die ganze liebevolle Sorgfalt seiner selbstbewussten Ethopöie. Wenn wir den vielen bezeichnenden Zügen der Zeichnung nachgehen, werden wir das Bild verstehen und des Künstlers Absicht erkennen.

Selbst eine schlechte Tochter kann zum Muttermorde nur durch unerhörte Verhältnisse getrieben werden. In solche rückt Euripides seine Elektra durch die Scheinehe. Nicht nur dass die verwöhnte Königstochter in Not und Schande, oder wenigstens was ihr so scheint, gestossen wird: das würde auch die wirkliche Ehe bewirken; nein, das schonende Zartgefühl des verarmten Landjunkers wirkt nur noch um vieles verderblicher. Selbst für Goethes Eugenie bleiben in der Scheinehe nur zwei Wege, Liebe zu dem aufgezwungenen Gatten, das ist Verzicht auf die eigene Persönlichkeit, oder ein weiteres Durchbrechen der Schranken, welche das Weib niemals ungestraft überschreitet. Aber Elektra ist keine Eugenie, sondern die Tochter Klytaimnestras und der Mutter in der Anlage durchaus verwandt, und neben ihr steht kein 'Gericthsrath'. Sie beherrscht, tyrannisiert, verachtet im Grunde den Mann, dem sie doch zum Danke verpflichtet ist. Ihr Zustand, der über Jahr und Tag dauert, ist unerträglich, jeder Blick auf ihre Umgebung muss ihren Hass gegen die Urheber dieser Lage anfachen. Und doch ist die Ehe nur Schein, die Möglichkeit einer Lösung ist nicht ausgeschlossen; darum lebt sie weiter. Die Jungfräulichkeit ist erhalten; das Schamgefühl ist verloren. Das deli-

cateste Verhältniss ist offenkundig; die Mädchen von Argos laden die Frau des Bauern zum Jungfrauenchor der Hera (174), Elektra selbst hat nichts eiligeres zu thun, als es dem Boten des Bruders anzuvertrauen, und die daraus folgenden Inconvenienzen zu schildern.<sup>1)</sup> Ja selbst vor Aigisthos Leiche, nachdem sie sich eine ganze Weile über Dinge ausgelassen hat, die nicht nur in eines attischen Mädchens Munde anstössig sind, versichert sie, gewisse Punkte nur verständlich anzudeuten, 'weil sie sich für einer Jungfrau Mund nicht schickten' (945). Frivolität, das ist ihr Charakter. Mit Wohlbehagen beleuchtet sie den Ehebruch ihrer Mutter und die Chancen einer Ehe mit dem Verführer für beide Theile, schon als kleines Mädchen will sie aufgepasst haben, welche Toilette Klytaimnestra nach ihres Gatten Abreise gemacht habe (1068). Sie hat auch einmal einen Bräutigam gehabt, ihren Onkel Kastor, das verfehlt sie nicht, dem Boten des Bruders beizubringen (312), und es dient auch als Würze in der Rede wider die Mutter (1064). Natürlich fliest sie über von sittlicher Entrüstung; sie ist auch argwöhnisch, wie einer verdorbenen Seele ziemt; als ein fremder Mann ihre Hand fasst, entsetzt sie sich über die Vertraulichkeit.<sup>2)</sup> Aber der Gatte, so gehorsam er auch ist, traut ihr doch nicht recht. Als er sie mit zwei jungen Leuten im Gespräch trifft, ist ihm das verdächtig (343), sie entschuldigt den Bauern bei den Gästen, als hätte er eine Sottise gesagt (348); bei solchem Weile sind die fortwährenden Klagen über mangelnden Comfort des Lebens ein wesentliches Mittel der Charakteristik. Ihr erster Auftrag für den Bruder ist die Klage über ihr schlechtes Kleid (304, vgl. 239). Auf uns wirkt es fast lächerlich, wenn sie den Orestes aufgefordert werden lässt 'von Hand und Mund und Seele und geschornem Haupt und seinem Vater' (335). Ganz besonders aber ist die Frühstücksaffäre zur Charakteristik in dieser Beziehung erfunden. Wie kanzelt sie den Bauern ab, dass er die Fremden eingeladen hat, und als der

1) 309 ἀνίστρος ἵερῶν καὶ χορῶν τητωμένη ἀναίνομαι γεράκες οὐδα παρθένος, ἀναίνομαι δὲ Κάστορα, ihren Bräutigam. Nur diese überlieferte Fassung (vgl. An. Eur. p. 63) stimmt zum Ethos.

2) 223 ἄπελθε, μή ψαύ' ὡν σε μή, ψαύειν χρεών. Es ist bezeichnend, dass der züchtige Held Achilleus fast dieselben Worte gebraucht, als Klytaimnestra ihn als Schwiegersohn begrüssen will Iph. Aul. 834. Was den rücksichtsvollen Manne gegenüber der Matrone ziemt, hat im Munde des Mädchens den Klang der Ziererei.

iedermann zu meinen wagt, sie würden für den Hunger wohl auch mit Bauernkost zufrieden sein, schickt sie den Aermsten über Land, um eine standesgemässse Collation zu holen (Lammsbraten, Läse, schweren Wein, sogar Kränze, wie zum *πρώτην* ininem attischen *καπηλεῖον*: wir bekommen es ausdrücklich zu hören, 495). Und köstlich ist es doch, dass die ganze Sorge umsonst ist und der Bauer Recht behalten hat. Denn das Frühstück, das der Alte bringt, bleibt unberührt, so dass Orestes, wenn wir nicht annehmen wollen, dass er nüchtern gegen Aigisthos abieht, doch nur Bauernkost bekommen hat.<sup>1)</sup> Wie sie den Gatten ehantelt, so thut sie es mit dem Pädagogen, der keinen Dank für seine Mühe, sondern nur hochfahrende Zurechtweisung für seine eichtsinnigen Hoffnungen zu hören bekommt, und doch zeigt auch hier der Erfolg, wie sehr er Recht gehabt hat. Dieser frivolen Seele sind natürlich alle tieferen Empfindungen gänzlich fremd. Als sie einen Bruder wiedererkennt, bringt sie nichts mehr hervor als ein paar conventionelle Phrasen (577); im Eingang klagt sie zwar breit genug, aber was ist die ganze Monodie mehr als eine Summe von emeinplätzen: *ἔγενόμαν Ἀγαμέμνονος κάτεκέν με Κλυταιμνή-*

1) Wenn man das Stück nicht aus dem richtigen Augenpunkte ansieht, müssen manche dieser Züge unbegreiflich und unerträglich scheinen. Ich bin in verkehrtem Radicalismus früher so weit gegangen, dass ich 80 Verse *ιν* verwarf (*An. Eur.* 240). Glücklicherweise habe ich mich doch gehütet eselben zu nennen, und so habe ich jetzt ausser der Athetese von 424. 5, die oben erklärt sind, nur die von Vs. 10 zurückzunehmen, welche Arnim widerlegt hat. Denn das hitzige Fieber der Vertilgungswuth durch die kalte läubigkeit quand même zu vertreiben bin ich durchaus nicht gewillt. Ich hätte sogar im Prolog 40—42 für acht und dafür 39 für eine Dittographie. Eine solche steht auch noch 603. 4 neben 601. 2. Eine ganz offenkundige grammatischerinterpolation ist 790, denn die Partikeln fordern folgende Interaktion. Aigisthos spricht *ἴωμεν ἐς δόμους* (*καὶ ταῦθ' ἄμ' ἡγόρευε καὶ ιφὸς λαβὼν ἐπῆγεν ἡμᾶς*) *οὐδὲ ἀπαρεῖσθαι χρεῶν* [*ἐπεὶ δὲ ἐν οἴκοις ἡμεν* *νέπει τάδε] λούτε*’ *ως τάχιστα τοῖς ξένοις τις αἰρέτω*. Nachdem zugegeben ist, dass 1051—54 dem Chor gehören (*An. Eur.* 72), wird man auch nicht Bedenken tragen dürfen, demselben das Distichon 1100. 1101 zu lassen, es so viel Zweck hat wie diese Interloquien häufig, d. h. nur den des ietorischen Ruhepunktes. Die drei vorhergehenden Verse sind hier unächt, ich wenn sie nicht aus den Kreterinnen (Fgm. 467) stammen sollten, da tobaeus Autorität hier schwerlich über allen Zweifel erhaben ist. Aber die horworte stimmen zu ihnen wenig besser als zu dem Redekampfe der Elektra. 103. 4 sind ganz unentbehrlisch: in ihnen liegt ja das, was vor Klytaimnestra re Tochter entschuldigt.

*στρα στυγνὰ Τυνδάρεω κόρα, κικλήσκονσι δέ μ' ἀθλίαν Ἡλέτραν πολιῆται.* Das ist nicht die gewöhnliche Selbstvorstellung, denn Elektra ist den Zuschauern schon bekannt: es soll inhaltsleer sein; sie treibt das Klagen um gegen Aigisthos und die verfluchte Mutter zu demonstrieren<sup>1)</sup>), wie sie das Wasserholen selbst besorgt, 'obwohl sie es nicht gerade nötig hätte' (57), und mitten zwischen den Klagen einer Sclavin, die also füglich zum Brunnen gehen könnte, befiehlt: 'nimm mir die Hydria vom Kopfe; ich muss mein Klagedien singen' (140). Auch der Refrain dient hier die eintönige Wiederholung zu malen. Der Muttermord selbst ist ihr ein vertrauter Gedanke; sie ist mit sich längst darüber einig, von einer Entschlossenheit, über die Orestes, trotzdem er auf Geheiss des Gottes dasselbe zu thun gekommen ist, sich entsetzt (278), und als es den Mordplan gilt, wird sie erfunderisch und giebt die List an, welche Klytaimnestra in das Garn lockt. Die Tochter rechnet auf der Mutter Mitleid, die Jungfrau heuchelt ein Wocherbett. Wirklich kommt die Mutter; Elektra redet dem zaudernden Bruder die Gewissensbedenken weg; in ihr regt sich kein Gefühl, als die Mutter, auch ein frivoles, aber ein verführtes Weib, nicht bloss liebreich zu ihr ist, sondern die eigne Reue offenbart. Wir sehen Elektra ins Haus eilen, um an der Greuelthat selbst Hand anzulegen. Hernach gesteht sie zu, die Hauptschuldige, durch nichts Entschuldigte zu sein (1183. 1303), und empfindet den Frevel.<sup>2)</sup> Aber hier ward der Dichter gezwungen, seine eigene

1) οὐδὴ τι χρεῖας ἐς τοσόνδος ἀφίγμανη· ἀλλ' ὡς ἔρδων δεῖξωμεν Αἴγυσθον θεοῖς γόνους ἀφίημ' αἰθέρ' ἐς μέγαν πατρόν. Ueberlieferst ist τ' ἀφίην, das Verbum hat Reiske hergestellt, die Entfernung der Copula erfordert das Satzgefüge, da ὡς von dem folgenden Satze abhängt. Sie klagt dem Vater in den grossen Aether hinein (d. h. öffentlich, nicht im Kämmerlein), damit die Götter des Himmels sehen, welchen Schimpf ihr Aigisthos anthut. Die gewöhnlich verworfenen Verse tragen allerdings die Charakteristik stark auf, weil sich ja in ihnen Elektras Charakter dem Publicum vorstellt.

2) Das Stärkste haben die Herausgeber der Elektra vorenthalten. Es ist die zweite Antistrope des grossen Wechselgesanges 1214—17, die jetzt dem Orestes gegeben wird; die Personenbezeichnungen der Handschrift sind aber ohne Werth, der Inhalt „sie berührte meine Wange und rief 'Kind, ich flehe dich an', sie hing an meinem Halse, so dass ich das Schwert fallen ließ“ scheint dem Sohne zuzugehören. Aber der Chor sagt τάλαινα, πῶς ἔτεις φόνον δι' ὄμμάτων ἴδειν σέθεν ματρὸς ἐκπνεούσας. Es folgen nun Worte des Orestes. Hierin das τάλαινα auf Klytaimnestra zu beziehen, ist eine wichtige Ausflucht, und entscheidend ist der Bau des Gedichtes. Die beiden an-

Zeichnung zu zerstören, weil die unerbittliche Continuität des **Mythos** mit ihr unvereinbar war.

Das ist des Euripides Elektra. Es ist ein Werk, auf welches **r** viel mehr Sorgfalt und Mühe verwandt hat, als z. B. selbst auf **len** Ion; es ist weder dramatisch eine geringe Schöpfung, noch verleugnet es die eigenthümlichsten Vorzüge der euripideischen **Erzählpoesie**. Und doch kann man den Eindruck des Niedrigen, Abstossenden, Unreinen nicht loswerden. Wer kennt nicht A. W. Schlegels Kritik? Jeder Satz darin ist vielleicht übereilt und schief und parteisch. Aber den Eindruck, den Schlegel empfing, wird **edem** empfindenden Kenner des Dramas von seiner ersten Lectüre **mer** die eigene Erfahrung bestätigen. Und jederzeit kann man, wenn man sich die Empfänglichkeit bewahrt hat, den ersten Eindruck frisch machen; man braucht nur in einem Zuge etwa Eumeaiden und Elektra zu lesen. Es ist als käme man von Goethe zu Heine, als läse man nicht sowohl eine geringere Poesie, als eine Umsetzung ins Meskine Frivole Blasphemische.

Wir wissen nicht, wie die Athener dieses Drama aufnahmen. Aber einer war da, der ebenso empfand wie wir. Das war Sophokles. Ihm war die Heldensage allezeit ein heiliges Vermächtniss gewesen. Die Muse hatte ihm dies Pfund anvertraut, seine Lebensaufgabe war es gewesen, damit zu wuchern. Der aischyleische Drang, die tiefsten sittlichen Probleme im Drama zu lösen, und in

---

dern Strophenpaare sind so geordnet, dass Orest Elektra Chor in jeder Strophe zu Worte kommen. Die zweite Strophe hat Orestes und der Chor, folglich muss ihre Antistrophe nicht wieder Orestes, sondern Elektra und der Chor haben. Also haben wir anzuerkennen, dass Elektra das Schwert gegen die Mutter gezückt hielt, aber von der Mutter Flehen wenigstens so weit gerührt ward, dass sie es fallen liess. Dazu stimmt, was das dritte Strophenpaar bringt. Orestes hat sein Haupt verhüllt (um die Brust, an der er gelegen, nicht zu sehen) und den Streich geführt (1221): Elektra hat ihn angefeuert *ξιφούς τ' ἐφαψάμαν ἄμα* (1225). Sie hat also doch mit an dem blutigen Acte Theil genommen, obwohl die eigene Waffe ihr entfallen war. Sie ist auch blutig, als sie die Bühne betritt (1172). — Vorher 1185 ist eine Lücke leicht zu füllen. Der Chor sagt *ἴω τύχας, τράς σὺς τύχας, ματερ τεκούσ'* *ἄλαστα*, *μέλεα καὶ πέρα παθούσα*. Wenn der Chor die Klytaimnestra 'Mutter die du gebärt' anredet, so ist eine Bestimmung nöthig, und da keine Adversativpartikel da ist, kann schwerlich ein anderer Ausdruck gewählt sein, als die Wiederholung des Wortes. Vgl. 1190 *ἀνθυησας δίκαρ ἄφαντα, φανερὰ δ' ἐξέπραξας ἄχεα*. Den Artikel hat 1185 schon der Corrector ergänzt.

der Durchgeistigung des Mythos die Religion der Väter in den Herzen seines frommen Volkes zu erhalten, lag Sophokles fern. Er war auch keiner der genialen Neuerer, welche an der Sage selbst mit kühner Phantasie weiter dichten; selten gelang es ihm, einem Stoffe durch seine Bearbeitung den Stempel für immer aufzudrücken. Er stand vielmehr zur Sage wesentlich wie der *Atde* der homerischen Zeit: er gab dem Volke des Volkes Gut, geformt in seinem Geiste, zurück. Deshalb verstand ihn auch sein Volk so gut, und gab ihm die Mitwelt die Palme, auf welche er, liebenswürdig hie wie dort, an Plutons Tische selbst verzichtet hat. Er hatte ziemlich so oft gesiegt, wie Euripides einen Chor erhalten hatte, seine gesellschaftliche Stellung war die glücklichste, und neben ihm stand ein engverbundener Sohn, der die väterliche Kunst mit Erfolg übte, während Euripides von den Stimmführern in der öffentlichen Meinung mit Misgunst verfolgt schliesslich aus dem Vaterlande wich. Und dennoch hatte sich der Glücklichere selbst dem Einflusse der überlegnen Genialität seines Rivalen nicht entziehen können; er hat es wohl gar nicht gewollt, wenigstens finden sich bei ihm so directe Hinweisungen auf Dramen des Euripides, wie sie bei jenem nur für eigene Schöpfungen nachgewiesen sind.<sup>1)</sup>

---

1) Philoktet 678 wird ohne jede Veranlassung die Sage von Ixion erwähnt. Ist es Zufall, dass kurz zuvor Euripides sein gleichnamiges Drama gedichtet hat? Ausser Zweifel steht es im Aias. Dort nimmt Teukros auf die Gestaltung der Aeropesage Bezug, welche Euripides in den Kreterinnen, so viel zu sehen, ganz nach freier Erfindung gegeben hatte. Dieses wichtige chronologische Moment habe ich schon *An. Eur.* 255 angemerkt. Dass die Form den Aias unter die Antigone rückt, vgl. ebenda S. 195. Der Aias enthält aber auch einen Anklang an ein berühmteres Stück derselben europäischen Tetralogie, welcher die Kreterinnen angehören. 1102 Σπάρτης ἀναστῶν ἤλθει, οὐχ ἡμῶν χρατῶν, vgl. mit dem bald sprichwörtlichen Verse des Telephos Σπάρτην ἔλαχει, κείνην κόσμει. Auch überhaupt ist die Verwandtschaft der Zankszenen im Telephos, wo ebenfalls Agamemnon Menelaos Odysseus auftreten, dieser als der Löser des Knotens, sehr wohl noch zu erkennen. Wie viele Jahre der Aias nach 438 fällt, ist damit freilich nicht gesagt. Die Animosität gegen Sparta und den δραπέτης κλῆρος 1285, die Verwünschung dessen der ἔθεξεν Ἑλλασιν κοινὸν Ἀρη, also den Bruderkrieg, klingt nicht nach den Friedensjahren 437—33, eher nach der Zeit, wo Euripides den Kresphontes dichtete. Das attische Schützenkorps, welches den Begriff des τοξότης zu dem eines barbarischen Slaven mache, wie er hier gebraucht wird, ist nach 460 errichtet, denn damals waren die Schützen dem einzelnen Regiments beigegeben (*CIA. I* 433, das Corps erscheint später, 446), aber

Viel augenfälliger ist die Umgestaltung der sophokleischen Poesie selbst durch den Anschluss an Euripides. Das gilt vom Maschinen-gott und Prolog, von der kommatischen Parodos und dem Redekampf, das gilt von der psychologischen Durchbildung der Charaktere und (sehr häufig) von der Wahl des Stoffes, das gilt in allem Einzelnen von der Sprache. Ein grosser Dichter kann das thun, denn er läuft keine Gefahr seine Individualität einzubüßen. Auch in der Elektra ist Sophokles, vielleicht noch mehr als ihm bewusst war, von Euripides abhängig gewesen, ja in der einen Scene des Redekampfes zum Schaden seines Werkes: und doch verschwindet die Aehnlichkeit wenigstens beim unmittelbaren Genusse der Poesie völlig. Aber allerdings ist das Drama auch bestimmt gegen Euripides zu wirken. Die Weise mit dem Mythos umzugehen, wie es Euripides hier gewagt hatte, war in Sophokles Augen nicht bloss frivol und blasphemisch, es war die bare Negation seiner eigensten Dichtungsweise. Er trat dagegen auf und wollte den Gegner mit seinen eignen Waffen schlagen. Der Erfolg zeigt, dass er es gethan hat: Elektra trägt fortan die sophokleischen, nicht die euripideischen Züge, von den Nachdichtern, wie dem der den Dulorestes verfasst hat<sup>1)</sup>, an bis auf Goethes

---

die Errichtung wird nicht viel später fallen, so dass diese Anspielung nichts Neues lehrt. Mag man denn also Aias um 430 ansetzen; Oidipus zu bestimmen haben wir nur die Form, d. h. etwa die Zeit 440—20. — Bei Euripides ist sehr merkwürdig, wie er in Troerinnen und Phoenissen jede Hin-deutung auf die unmittelbar vorhergehenden Dramen, Alexandros Palamedes Chrysippes, meidet. Innerhalb derselben Trilogie kenne ich jetzt nur die Beziehungen der Helene auf Andromeda, um derentwillen der Peloponnes Περσέων οίκων ἀκραι (1464) heisst, und Menelaos bei den σοφιταῖ Περσέως (767) vorbeigekommen ist. Sonst weist Ion 277 auf Erechtheus zurück, Elektra 1281 auf Helena voraus. Manches wird noch zu finden sein. Selbst bei Aischylos geht doch wohl Eum. 723 auf des Phrynicos Alkestis, und klingt Choeph. 605 an den Chor aus Phrynicos Pleuronierinnen an.

1) Dass freilich das apulische Vasenbild, welches Michaelis vor die Vorrede seiner Elektraausgabe gesetzt hat, die Scene darstellt, wo Orestes die Urne seiner Schwester übergiebt, also, da dieser Zug nicht der Sage angehört, die bestimmte Tragödie wiedergiebt, ist mir um so unglaublicher, als ich diesen Figuren nicht ansehen kann, dass sie sich mit einer Aschenurne beschäftigen, und Heroen sind. Die Popularität des Dramas zeigen Kephisodoros (Athen. III 122 d) Dioskorides (AP. VII 37) Machon (Athen. XIII 379a), die römischen Bearbeitungen des Acilius und Q. Cicero, auffallenderweise auch Properz III 14, 5.

Iphigenie in Delphi. Mit welchen Mitteln ist der Sieg erfochten? Nicht durch die Führung der Handlung oder die Umdichtung der Sage. Der Aufbau im ersten Theile ist dem Euripides nachgebildet, der Chor ebenfalls, im einzelnen bringt er zudem mehrfach aischyleische Motive.<sup>1)</sup> Die Einführung eines Boten, welcher Klytaimnestra die falsche Nachricht von Orestes Tode bringt, ist aischyleisch; die Verdoppelung des Motives kaum glücklich zu nennen. Aischyleisch ist es auch, dass Aigisthos voll Zuversicht von aussen kommt um statt der Bestätigung seiner Hoffnung den Tod zu finden. Den Schmerz des Atridenhauses über den Tod seines letzten Schützers hatte er auch schon zum Ausdruck gebracht, durch den Mund der Amme. Dass Elektra von Grabspenden ihres Bruders zwar hört, aber durch ihren Unglauben diese Gewähr seines Kommens von sich weist, ist ein euripideisches Motiv.<sup>2)</sup> Chrysothemis ist zwar in diese Fabel neu eingeführt, aber doch nur im Anschluss an eine ältere sophokleische Schöpfung. Auch die Voraussetzungen der Handlung enthalten nur einen neuen

1) Ausser dem Rufe der getroffenen Klytaimnestra 1415, welcher den Zuschauer an den des aischyleischen Agamemnon erinnern soll, ist namentlich das ganze Lied 1384—93 aus Reminiscenzen an die Choeporen zusammengesetzt.

2) Bei Euripides erzählt der Pädagoge wortreich von dem Funde der Grabspenden. Nachdem Orestes aufgetreten ist, wird ihrer keine Erwähnung gethan, zur Erkennung dienen sie nicht. Weshalb in aller Welt hätte Euripides sie eingeführt, wenn Elektra mit einem trocknen Worte darüber hinweg gegangen wäre? Mit andern Worten, die altkluge Kritik der Vorschläge, welche der Alte macht (der aischyleischen Erkennungszeichen), ist nicht nur nicht überflüssig, sondern um ihretwillen hat Euripides überhaupt den Alten zum Grabe geschickt. Auch fehlt es nicht an einem Hinweis im Folgenden. 577 sagt Elektra, nachdem sie die Narbe erkannt hat, welche Euripides als Ersatz der aischyleischen *ἀνίστανται θυμόν*. Sind die *σύμβολα* nur die Narbe? dann würde es *τοῦτο* heißen. Sie giebt vielmehr jetzt zu, dass die Schlüsse des Pädagogen, welche sie vorhin verworfen hatte, zutreffen. Also an eine Athetese der Verse kann nicht gedacht werden, so sehr im Interesse des Euripides zu wünschen wäre, dass er nicht den Zoliothersites gespielt hätte. Aber Vss. 545. 6 sind noch ein Rätsel. An dem Sinn, den auch die landläufige Textgestaltung zu geben sucht, ist kein Zweifel. Elektra schneidet die Hoffnungen der Alten ab 'nein, das wird irgend ein Beliebiger, Bürger oder Fremder, gewesen sein', aber die Worte versagen bisher die Heilung. Stellt man die Verse um, so ist überhaupt kein Zusammenhang mehr vorhanden.

Zug, nämlich dass Elektra den Orestes als Kind gerettet hat<sup>1)</sup>), const ist diese nach Beseitigung der Scheinehe wieder ganz zu der gequälten Stieftochter des Aigisthos geworden, wie sie es schon bei Stesichoros war. Ebensowenig wie Reichthum der Erfindung ist religiöse Vertiefung bei Sophokles zu finden. Im Gegentheil, es fehlt nicht nur die typische Bedeutung des Mythos, wie bei Aischylos, es ist das sittliche Problem überhaupt umgangen oder vielmehr ignorirt, Orestes handelt im Auftrage Apollons, aber die göttliche Sendung ist nicht wesentlich: der Muttermord erscheint selbstverständlich wie eine Pflicht, läblich wie eine Heldenthat. Nur die Vorsicht gebrauchte Sophokles, den Tod des Aigisthos ans Ende zu rücken, damit wenigstens der letzte Eindruck, den der Zuschauer erhielt, nicht der verletzende war. Aber wenn Orestes den Aigisthos in das Haus treibt um ihn da zu tödten, so merkt man nicht bloss die Absicht, die Bühne leer zu machen (wie ja auch der Chor nur abzieht, weil das Stück zu Ende ist), sondern die triviale Moral 'jeder Verbrecher müsste so prompt exekutirt werden, das Exempel würde gut abschrecken' ist wirklich die einzige Moral, welche aus dieser letzten That sich allenfalls ziehen liess, wie ja auch der aischyleische Orestes den Tod des Aigisthos nicht mit rechnet, da dem nichts als was rechtens ist geschehen sei (Choeph. 989). Bei Sophokles missfällt die Trivialität; und doch ist die Sentenz als solche stilistisch unerlässlich, damit das Stück doch einigermassen voll ausklinge und der Schauspieler einen 'Abgang' habe. Man darf die Frage aufwerfen, wie Sophokles es wagen konnte, sich so in Gegensatz zu seinem und seines Volkes sittlichem Empfinden zu setzen. Die Antwort ist in dem gegeben, was oben über die Opferung der Iphigeniea gezeigt ist. Wie er dort die epische Fassung einfach als die ächte und wahre ins Feld führte, so that er es auch hier. Denn in der Odyssee billigt selbst Zeus laut und vernehmlich die That des Orestes, und Sophokles hatte das Recht, diese Billigung auch auf den Muttermord zu beziehen, den er in dem Verse γ 310 erwähnt fand. Unsere bessere

---

1) Diesen Zug hat nach Sophokles Seneca im Agamemnon, und Hygin in den Fabeln 117—119, welcher in seltsamster Weise die verschiedensten Motive mischt. Auch die Anklage des Tyndareos, also ein Zug des euripideischen Orestes, ist darin. Man ist versucht an einen Spätlings der Poesie zu denken, denn mit einem variantensammelnden Grammatiker kommt man nicht aus. Euphorion hat die Sage behandelt (Fgm. 51).

Erkenntniss haben wir kein Recht von ihm zu verlangen. Er gab den *ἄντλογος*, wie sich damit Euripides bei Aristophanes (*Frösche* 1052) entschuldigt, allerdings ohne den Beifall zu finden, der dem Sophokles hier geworden ist.

Denn diese Anstösse sind nur eine Consequenz der Darstellung, welche wirklich den Euripides geschlagen hat. Hier sahen die Athener und sehen wir, was sie und wir in der Tragödie erwarten: die Heroen, wie sie die Sage, des Volkes heiliges und treu gehegtes Gut, giebt, und wie sie sie allein erträgt, wenn sie ihr Wesen nicht selbst negiren will. Die Stilisirung der Handlung und der Charaktere ist die heroisirte; sind sie minder modern im Handeln und Empfinden, als man es wohl schon gewohnt ist, so erscheint das als die stilistische Kunst, welche später keine Rhetorik *εὐπίνεια* nennt; im Widerspruch zu der profanen *xat-votomia* des Euripides gefällt das doppelt. Ausserdem aber hat Sophokles wohl verstanden, die pathetischen und lyrischen Situationen auszunutzen. Wie sollten seiner Elektra empfundene Klänglieder nicht mehr zum Herzen sprechen als die conventionellen Floskeln, in welchen die herzlose Gestalt des Euripides den Schein einer Empfindung zu geben versucht, die ihr fremd ist? Elektra mit der Asche ihres Bruders ist eine so tief rührende Erscheinung, dass man willig dabei vergisst, wie gänzlich müssig die Scene ist, und wie nutzlos die Marter, welche der Bruder seiner Schwester anthut, die er kaum erkennen kann. Und schliesslich hat der grosse Dichter hie und da einige der Perlen eingestreut, welches er die Wirkung auf die Nachgeborenen besonders verdankt. Ein *ὅπως δοῦν ὑλοτόμοι*, neben dem wir wie die Athener das homeriche *Ἄσ βοῦ ἐπὶ φάτνῃ* hören, und das, sobald man des Beiles gedenkt, mit welchem der Streich geführt ward, so überwältigend ist, ein *δόλος ἦν ὁ φράσσας, ἔρος ὁ κτείνας* hatte Euripides nicht auf die Wagschale zu legen. Eine Stelle will ich noch nennen, welche allein schon dem Dichter die Palme verschaffen würde: 1220 sagt Orestes seiner Schwester, die ihn todt glaubt, 'er lebt', und sie *πῶς εἴπας, ὡς παῖ;* *OP. ψεῦδος οὐδὲν ἄν λέγω ΗΛ. ἵ ζῆ γὰρ ἀνήρ;* *OP. εἴπερ ἐμψυχός γ' ἔγώ. ΗΛ. η γὰρ σὺ κεῖνος;* den Jüngling, der vor ihr steht, redet sie *παῖς* an; den Orestes nennt sie *ἀνήρ*. Da malt sich einmal ihre Ahnungslosigkeit, ferner aber auch, wie in ihrer brennenden Sehnsucht der Bruder, der kaum zum Jüngling erwachsene, längst die vollen-

ete Heldenkraft gewonnen hat: da er vor ihr steht, muss sie ihn or lauter Liebe misskennen. Das ist Poesie, welche das Herzblut a Wallung bringt; wie sollten dagegen alle Künste des Verstandes uskommen? Die Elektra des Sophokles nimmt auch wider unsren 'erstand unser Gefühl gefangen. Die euripideische mag mit noch o viel psychologischer Wahrheit und noch so viel dramatischer Kunst gezeichnet sein: der Widerwillen, den wir empfinden, bestätigt des grossen deutschen Tragikers Wort: 'alles wirft der Mensch in eine Pfütze, nur kein Gefühl'.

So erkenne ich den Vorrang der Elektra des Sophokles beitwillig an, aber nur dem Werthe nach. Der Zeit nach folgt sie lem Euripides, und von dieser hängt sie ab, ohne sie würde sie ar nicht existiren. Die Ueberlegenheit des tragischen Genius beährt Euripides auch hier, und allerdings ist hier für uns die Gelegenheit die beiden Dichter in ihrem Wechselverhältnisse kennen u lernen nach Massstabe des erhaltenem Materiales, am günstigsten, aber auch die Versuchung, Euripides zu nah zu thun, m grössten.

Nun ist es aber eine fast allgemein zugestandene petitio principii, dass das Altersverhältniss umgekehrt sein müsse, weil Sophokles an Lebensalter ein 'paar Jahre vor Euripides voraus hat. Ver dieses Altersverhältniss auch auf je zwei parallele Dramen erselben ohne weiteres überträgt, der muss alles was ich ausgebracht habe principiell verwerfen.

Wer es fertig bringt, die Trachinierinnen vor den Herakles, ie obscure sophokleische Phaidra vor den Hippolytos zu rangiren, er wird bei der Elektra um so mehr so versfahren, als der Einruck der sophokleischen Poesie wirklich ein viel alterthümlicher t. Diese Richtung hat schon dazu geführt, dass man die ursprünglich bezeugte Entstehungszeit des Oidipus auf Kolonos verückt hat, und wenn ich nicht weiss, ob schon behauptet ist, dass ie Didaskalie des Philoktet lüge, so liegt das vielleicht an meiner eringen Vertrautheit mit der sophokleischen Litteratur. Aber an rkundlichen Daten rüttelt nur die Willkür. Es ist ausser Zweifel, ass Sophokles die Anregung dazu, seine eigene Heimatssage zu earbeiten, aus den Phönissen des Euripides empsangen hat<sup>1)</sup>), und

1) Sich zu überzeugen, dass die Trochaeen, welche jetzt die Phoenissen schliessen, nur ein kindisches Plagium am Schluss des sophokleischen Königs idipus begehen und nicht von dem Dichter des Wechselgesanges herrühren,

die drei Philoktete sind vollends eine schlagende Parallel zu dem, was ich hier für die Elektren beweise. Aischylos dramatisirt den Mythos, Euripides bildet denselben mit der grössten Freiheit um, so dass er ein vollkommen neues Gesicht erhält. Sophokles entfernt zwar die Neuerungen und wandelt die euripideischen Menschen wieder in Heroen, aber er thut es mit den Mitteln der euripideischen Technik und in sofern im euripideischen Sinne, als er das dramatische Interesse von dem Mittelpunkte der Sage fort-rückt und auf einen frisch geformten Charakter und einen frisch geformten im Grunde der Sage widersprechenden Conflict verlegt. Wer nachsinnen will, wird die Dichtweise des Philoktet derjenigen der Elektra ganz verwandt finden und sich so selbst bestätigen, dass beide ziemlich gleichzeitig gedichtet sind.<sup>1)</sup> Hohes Interesse gewährt es auch, zu verfolgen, wie Euripides sich gegen die sophokleische Elektra verhalten hat. Dafür ist sein Orestes das wichtigste Document. Hatte Sophokles auf das alte Epos zurückgegriffen, so that hier Euripides desgleichen.<sup>2)</sup> Er gibt gewissermassen eine Fortsetzung und damit eine Kritik des sophokleischen Dramas. Er zeichnet Elektra unter den sophokleischen Voraussetzungen, aber fortentwickelt mit euripideischem Realismus, als die verbitterte παρθένος μακρὸν δὴ χρόνον, wie es G. Hermann richtig erkannt

genügt eine Vergleichung beider Partien. Athetirt hat sie Hartung. Die letzten Chorworte sind vollends ein locus communis. Der Schluss der Phoenizes ist also von Schauspielerhänden zugestutzt; verloren sind wenige Zeilen ohne Belang. Doch beweist die Interpolation, was auch die Exegese ergiebt, dass der Schluss des Königs Oidipus dem Oidipus selbst, nicht dem Chor gehört.

1) Die sehr tüchtige Strassburger Dissertation von Fr. Schröder *de litteratis apud tragicos Graecos* hat S. 7 die nahe Verwandtschaft zwischen Philoktet und Elektra beobachtet, mit der Bemerkung *Electram in antiquiorum Sophoclis tragoeidianarum numero esse minime constat*, und S. 118 kommt er sogar dazu die Elektra hinter Euripides Hekabe zu rücken. Ich hatte dieses Aufsatz schon auszuarbeiten begonnen, als ich Schröders Arbeit erhielt; die letztere Beobachtung aber habe ich von ihm gelernt. Ich freue mich, dass er auch über die Trachinierinnen das Richtige sagt (S. 112). Allerdings sind die von ihm für Elektra gesammelten Anklänge nicht so durchschlagend wie die Euripidescite der Trachinierinnen. Uebrigens macht seine Zusammenstellung S. 102. 3 wahrscheinlich, dass der Aias die Medeia voraussetzt, was mit dem oben S. 234 A. 1 Vorgetragenen vortrefflich stimmt. Schröder hat sehr recht gethan, die vollen Sammlungen zu geben, obwohl natürlich nur Einzelnes durchschlagend sein kann. Aber damit, dass er sich auf den Dialog beschränkt hat, hat er nicht Recht gethan.

2) Robert B. u. L. 162.

mt. Ihr Wachstehen und Belisten der Hermione ist fast eine Parodie der sophokleischen parallelen Scene. Dieser Orestes mag lie That vielleicht ohne Gewissensbisse begangen haben wie der sophokleische: die Eingangsscenen schildern die Ernüchterung von der sophokleischen Bluthat in wahrhaft ergreifenden Zügen. Und wenn Sophokles die Berechtigung des Muttermordes als Axiom hingenommen hatte, so zeigt bei Euripides der Vertreter der Blutache, Tyndareos, und die demokratische Volksversammlung keine Schonung für das, was Beiden ein Verbrechen ist. Es liesse das sich weiter ausführen, ohne grosse Mühe und, wie mich dünkt, mit grossem Ertrage.<sup>1)</sup> Denn ich glaube, dass über die Genesis und die Absicht der athenischen Dramen, wenigstens des letzten Drittels des fünften Jahrhunderts, wo die Documente zahlreicher sind, sich noch sehr viel ermitteln lässt, sobald nur den antiken Dichtern eine ähnliche Analyse zu Theil wird, wie sie den Werken

1) Eine Coincidenz muss ich noch notiren, leider nur als Aporie. Schon der Scholiast des Sophokles hat sich vergeblich bemüht die Pointe zu finden, die Sophokles mit den der heroischen Person schlecht passenden Bemerkungen 62 ff. beabsichtigt hat. 'Auch weise Leute haben sich todt gesagt und wurden dann, wenn sie wieder erschienen, um so höher verehrt.' Beziehungen auf Zamolxis Aristeas Pythagoras sind nicht durchschlagend. Nun lässt sich ja Menelaos in des Euripides Helena, also im Jahre 412, auch todt sagen, aber als Helena ihm den Vorschlag macht, kritisirt er ihn als altbacken *πατιότης τῷ λόγῳ ένεστι τις* (1056). Dass beide dasselbe Factum in verschiedener Weise bezeichnen, ist klar, aber weder das Factum, noch das Verhältniss der beiden Kritiken verstehe ich. Den vorhergehenden Vers des Sophokles (61), verwirft Michaelis, notirt aber dazu, dass er bei Athenaeus 122 c stehe. Das Citat erforderte, um genau zu sein, den Zusatz, dass Kephisodoros von Athen der Zeuge des Verses ist, den man heute verwirft. War er damals schon interpolirt, oder stand er in einer andern Tragödie? (Kephisodoros giebt nur den Dichternamen.) Derjenige, der ihn zuerst verworfen hat, Steinhart, hielt ihn für des Dichters und des Orestes unwürdig. Der treffliche Mann athetirte, wie treffliche Alexandriner, *διὰ τὸ ἀργεῖς*, aus moralischen Bedenken. Deren Unzulässigkeit zeigt das Citat des vierten Jahrhunderts. Dass der Vers, der ihm anstössig war, dann auch Steinhart den Zusammenhang zu stören schien, ist ganz begreiflich. Aber die Satzfügung fordert ja ein Glied zwischen 'was grämt es mich, wenn ich durch den Schein des Todes Leben und Ehre gewinne' und 'denn Ehre haben schon viele dadurch gewonnen', das *τι γὰρ με λυτεῖ* erhält seine Begründung erst durch die Versicherung 'jedes Wort ist erlaubt, wenn es nur Nutzen bringt'. Das eine rechtfertigt die Handlung von der moralischen Seite, das andere von der Seite des Vortheils. Wer hier streichen will, muss die ganze Tirade streichen, was denn freilich auch geschehen ist.

unserer grossen Dichter in jüngster Zeit mit so viel Erfolg umgewandt worden ist. Aehnlich ist ja manches in der Logographie des vierten Jahrhunderts gelungen; ich weiss, dass sich für die Alexandriner erst dadurch das Verständniß eröffnet.

Lediglich aus dem Inhalt, aus der Poesie, heraus habe ich das Altersverhältniss der Elektren bestimmt. Denn ich bin der Ansicht, dass überall der Inhalt, die Seele, mehr gilt als die tote Form, und dass es nicht angeht, aus formalen Beobachtungen, ohne Beachtung oder gar wider den Inhalt das Alter und die Echtheit antiker Schriften zu bestimmen. Aber freilich, schlimmer noch wäre es, die formalen Kriterien zu ignoriren oder gar zu verachten. Aufs Jahr wird man mit ihnen zwar keine Tragödie datiren, der Beweis aber lässt sich erbringen, dass die sophokleische Elektra der letzten Periode des Dichters angehört.

Der Bau der iambischen Trimeter, d. h. die Häufigkeit der Auflösungen ist bei Sophokles kein Alterskriterium von Belang, wie der Oidipus auf Kolonos zeigt; auch bei Euripides nur in beschränktem Maasse, wie die Vergleichung von Ion und Elektra lehren kann.<sup>1)</sup> Es ist aber an sich schon anzunehmen, dass die rhythmische Mannigfaltigkeit der lyrischen Partieen mehr Anhaltspunkte gewährt. Sie sind zu diesem Behufe einer doppelten Untersuchung zu unterziehen, erstens nach der Vertheilung zwischen Chor und Schauspieler, zweitens nach den darin verwendeten Maassen.

Der Gesang von der Bühne verdrängt allmählich den Chorgesang immer mehr, wie ja auch in dramaturgischer Beziehung die

---

1) Von Ion habe ich *An. Eur.* 179 gesagt *si ad genus fabulas specie secundae aetati adscribenda, extrema forma posterioribus similit.* An den Trimetern hat das Enthoven (*de Ione* Bonn 1880) ausgeführt; die chorischen Metra lehren dasselbe. Der sichere terminus post quem ist Erechtheus 421, ein eben so sicherer terminus ante quem der Zusammenbruch des Reichen. Dem die Prophezeiung Athenas, welche die Ionier als Nachkommen Ions, Dorer und Achaeer als niedere Race behandelt, ist nach dem Winter 419/12 einsch undenkbar (*Kydathen* 44). Will man also die letzte Möglichkeit, so rücke man Ion zu Elektra 413; aber man erkenne dann an, dass die äussere Gestalt der beiden Dramen durchaus verschieden ist, und Elektra weitauß älteren Eindruck macht. Ich sehe keinen Grund, die Möglichkeit zu leugnen, dass der (wie die inneren Widersprüche zeigen, eilfertig gearbeitete) Ion, auch ein paar Jahre älter ist. Die Kinesiasepisode der Lysistrate auf ihn zu beziehen, richtet sich selbst, ebenso wie die Athetese der Pointe in der Athenarede, auf welche übrigens Commer (*de prolog. El.* Bonn 1864) das Recht der Priorität hat.

edeutung des Chores immer mehr sinkt, und in dieser Hinsicht aben wir gesehen, dass die Elektra ziemlich auf der untersten tufe steht. Dazu stimmt es, dass der Chor nur mit zwei selb-  
ändigen Liedern (472—515. 1058—96) bedacht ist, und ausser-  
em mit dem ersten Strophenpaare des letzten Canticums (1384—97).  
In allen andern lyrischen Partien nehmen die Personen theil, und  
war sind sie meist bevorzugt. Dies gilt vor allem von dem lyri-  
chen Hauptstücke des Dramas, der Parodos. Sie umfasst drei  
Strophenpaare und eine Epode, alle zweigetheilt, so dass dem Chore  
die erste kleinere Hälfte, die weit grössere Elektra zufällt, und  
ausserdem geht noch eine Monodie Elektras vorher. Die Bühne  
ist an dem ersten Chorliede bei Sophokles noch im Philoktet und  
in Oidipus auf Kolonos betheiligt, in ersterem hat aber Neopto-  
mos nur Anapäste und ein paar Wörter eines iambischen Verses.  
Die Monodie vorher erscheint sonst nur noch in späten euripi-  
dischen Dramen: auf dieses sehr wichtige chronologische Indicium  
ist schon H. v. Arnim hingewiesen.<sup>1)</sup>

Der zweite Wechselgesang zwischen Elektra und dem Chor  
324—70 vertheilt die Worte so, dass innerhalb der rhythmischen  
Kontinuität öfter Personenwechsel, zum Theil nach ganz wenig  
Worten, eintritt. Da die Fälle nicht selten sind, wo der Chor in  
der Antistrophe diejenigen Partien hat, welche in der Strophe  
in einem Schauspieler gehören, und umgekehrt, so ist der Schluss  
eboten, dass der Chorführer in diesen Liedern den Chor vertrat,  
so dass es ein wirkliches Duett war. Bei Sophokles finden sich  
solche Duette im letzten Liede des Philoktet, nachdem die Respon-  
sion ausgegeben ist, und dreimal im Oidipus auf Kolonos, in Par-  
dos, Exodus und dem Liede 510—48, welches dem der Elektra  
im nächsten verwandt ist. Euripides hat ähnliches in Herakles,  
liketiden, Troerinnen.

Wieder etwas verschieden gebaut sind die beiden noch resti-  
genden Cantica, eines (Vs. 1232—1287) nach der Erkennung  
wischen Elektra und Orestes, in welchem Elektra singt, Orestes  
azwischen iambische, aber auch respondirende Verse spricht, der  
Chor schweigt, und die zweite Strophe des letzten Canticums, wäh-  
rend des Mordes (Vs. 1403—1440), wo ebenfalls Elektra singt,  
nehrere Personen reden, und auch der Chor einiges zu singen

1) S. 38 fortasse hac observatione ad tempus Electrae a Sophocle  
loctae accuratius definiendum aliquis uti poterit.

hat. Dass die Hauptkatastrophe der Tragödie weder eine  $\delta$ erung in einem Botenberichte erhält noch zu einer vollen lyrischen Stimmungsäusserung Anlass gibt, erklärt sich durch den besonderen Stoff. Das Zurücktreten des Chores während des  $\alpha\nu\gamma\gamma\omega\rho$  hat bei Sophokles nur in den Klagen des leidenden Herakles (welche durch heroische Hexameter von der Bühne unterbrochen werden<sup>1</sup>), eine Parallele. Euripides hat in solchen Fällen gewöhnlich die Responsorien aufgegeben; er hat ähnliche Szenen schuf Hekabe (680) und Andromache (825), aber suchen wir schlägähnlichkeit, so finden wir sie nur in den  $\alpha\nu\gamma\gamma\omega\rho$  des Ion, der Iphigeneia Taur.

Schon diese Betrachtung würde genügen zu beweisen, dass die Elektra zu den späten sophokleischen Dramen stellt Antigone Oidipus Aias hat sie nichts zu thun. Betrachten wir schliesslich die Versmasse. Ich beschränke mich auf drei Tungen, Anapäste, Ioniker und das 'gemischte' Metrum der Par-

Elektras Monodie besteht aus Anapästen, welchen die Häufigkeit der Katalexe und die Vorliebe für den Spondeus den charakteristischen Charakter giebt, für den wir an den Namen 'Klagan' gewöhnt sind. Im Anschluss an die Monodie finden sich auch den Strophen der Parodos anapästische gleichgebaute Partien noch in der zweiten Strophe des nächsten Wechselgesanges

1) Die Verwendung der Hexameter selbst in solcher Weise (wie im Loktet) ist ein Alterskriterium. Die Brechung des Hexameters durch Periodenwechsel, wie kurz vorher die anapästische Metra, habe ich schon Anmerkung 196, 198 angemerkt. Sonst scheint die Auswahl der Rhythmen alterthum weil es meist Daktyloepitriten sind, aber diese hat auch die späteste Tragödie geliebt, z. B. Euripides Troerinnen, wo sie noch mehr walten. Älter aber scheinen die Trachinierinnen als Elektra und Phoenissae. Sonst sind sie natürlich nach Euripides Herakles entstanden, der überzuerst Herakles zum Gegenstande einer ernsthaften Tragödie gemacht hat. Abhängigkeit ist stark und geht bis zum unwillkürlichen Citat (1101 — 1353). Einen Vers entlehnen sie auch den Hiketiden (Schröder S. 107 nach 420 fallen sie sicher. Dass Kalkmann (*de Eur. Hippolytis* 9) die Parallelen kannte, befremdet. Er wundert sich über die Uebereinstimmung des Chorliedes Hipp. 545 mit der sophokleischen Handlung. Gewiss merkwürdig: aber machte nicht Sophokles viele Stücke  $\pi\alpha\tau\alpha\kappa\lambda\sigma\theta\eta\pi\alpha$ ? Das ist eben *Oιχαλίας ἀλωσις*. Weshalb Euripides zur Vergleichung herangezogen hat, ist eine Frage, die eine Antwort nicht verlangen kann; doch ist zu bedenken, dass Heldinnen unglaubliche Liebe für einen Chor zu Theseus Zeiten nicht viel zu nennen waren; die Liebschaften des Theseus waren vor Phaidra doch wohl übel angesehen.

phokles hat nichts ganz entsprechendes. Bei Euripides aber lässt **h verfolgen**, wie diese Anapäste aufgekommen sind. Wie von Sokles Antigone und Aias, sind auch seine ältesten Dramen (Alk. ad. Hipp.) an Anapästen reich, die Parodos der Medeia zeigt auch den chorischen Strophen je einen anapästischen Theil, weil die Personen in Anapästen sprechen. Im Hippolytos ist die Monodie des erbenden Helden nicht nur anapästisch, sondern es treten auch dtere, dochmische und glykonische, Reihen dazwischen. Hier, wenn **zend wo**, würden wir Klaganapäste erwarten. Aber der Bau ist ein **nzlich verschiedener**, er unterscheidet sich nicht von den gewöhnlichen Systemen, oder wenigstens in anderer Art. Dann treten in der ganzen Reihe von Dramen (Andr. Heraklid. Herakl. Hiket.; Sophokles Oidipus) die Anapäste überhaupt zurück. In der Hekabe igt die Parodos einen sehr ausgedehnten Gebrauch; zu Klaganapästen aber mehr den Ansatz als ihre volle Entfaltung; dasselbe **ama** verwendet sie auch reichlich in der Monodie des Polymestor, der vereint mit Dochmien und häufig so, dass man schwanken kann, ob der leitende Rhythmus nicht vielmehr der dochmische ist, bekanntlich der Dochmius den Ersatz des anapästischen Monometers erträgt. Voll ausgebildet sind die Klaganapäste in Troeanen Ion Iphigeneia Taur. Zu diesen stellt sich Sophokles Elektra, Philoktetes und Oidipus auf Kolonos geben keine Parallelen, die rachinierinnen auch nicht unmittelbar, sondern erst in einer für Sophokles speciell charakteristischen Modification. El. 1160—62 eten ein paar anapästische Metra mitten in die iambische Rede, in den höchsten Affect zu kennzeichnen. G. Hermann, der das etrum erkannte und die Interjection *φεῦ φεῦ* mit Recht abänderte, meinte doch nicht dulden zu können weder den kataktischen Monometer *οἴμοι μοι*, noch den katalektischen Dimeter *δεινοτάτας οἴμοι μοι*, das letztere, weil die Katalexe den Zusammenhang mit dem folgenden *πεμφθεῖς κελεύθους* zerreißt. Aber das heisst das subjective Gefühl des Wohlgefallens an die elle eines objectiven Kriteriums rücken. Wir haben hier nicht sprachlich untadelige Ueberlieferung zu modelln nach dem was is metrisch behagt, sondern die überlieferte Metrik zu verstehen. Es ist ja für die sog. Klaganapäste gerade charakteristisch, dass eselben die Katalexe vorwiegend und ohne jede Rücksicht auf den unnesabschnitt verwenden. Das finden wir hier; wir haben die nmischung von solchen Anapästen anzuerkennen und dann frei-

lich zu folgern, dass sie erst möglich war, nachdem diese Form anapästischer Verse sich fest eingebürgert hatte, also erst nach 420, und nicht zu bald darnach.

In der Klagerede des Herakles der Trachinierinnen steht 1081 ein Dochmius *ἀλατ*, *ῳ τάλας* und die Interjection *ἀλατ*, bald darauf der akatalektische anapästische Trimeter *ἄναξ Αἰθη δέσμ* μ', *ῳ Αἰος ἀκτίς, παῖσσον*. Das Versmaass ist ganz deutlich, und G. Hermann hätte nicht von seiner ersten einfachen Anerkennung desselben abgehen sollen. Das ist die Parallel zur Elektra; die Anapäste hier verhalten sich zu jenen wie die in Euripides Hekabe zu denen der Troerinnen. Das chronologische Verhältniss scheint, trotz der geringen Ausdehnung der Vergleichungsobject, deutlich. Aber wichtiger noch als die vielleicht unsicher erscheinende Analyse ist das Vorkommen dieser Unterbrechungen des Dialogs durch fremde Maasse. Interjectionen waren daher seit Aischylos allgemein zugelassen, und sie würden ja von den Schauspielern eingelebt worden sein, wenn die Dichter sie nicht vorgeschrieben hätten.<sup>1)</sup> Einzeln hatte Aischylos<sup>2)</sup>, öfter Sopho-

1) Dass diese dennoch die Pausen für den Souffleur oder sonstige Kompausen durch *φεῦ* und *οἴμοι* füllten, würde man zwar so wie so glauben; es bezeugt Demetrios *de eloc.* 58. Eine gewisse Willkür wird deßhalb wohl in den Texten sein, doch schwerlich eine so grosse, wie jetzt die Herausgeber hineinbringen, welche z. B. jedes unschuldige *λα* oder *αλα* in Anapästen verdoppeln, gleich als ob es in das Maass gezwängt werden müste. Leichter als fälschlich eingesetzt, obwohl auch das vorkommt (Eur. Hipp. 591 *αλα* ē ē), ist eine Interjection weggelassen oder verkannt worden. Für Bedenken ein bezeichnendes Beispiel. Androm. 330—32 ist als Einlage aus Menandrus entfernt, 333 metrisch unzulässig und *An. Eur.* 190 verworfen, das für das beispielsweise gesetzten Fall nötige *δή* von Reiske aus dem überflüssigen *η* gewonnen. Dennoch fehlt etwas. Mich befriedigt (*εἰλ.*) *τέθηκα δή οἱ θρυατρί;* vgl. Med. 386. Tro. 945. Iph. Aul. 1185 (verdorben). Ipb. Taur. 1307 tritt Thoas unmittelbar nachdem der Chor seine Anwesenheit gelegnet hat hervor. Da sagt der Bote 1309 *φεῦ· πῶς* (ψευδῶς C) *ἔλεγον αἰδε,* *καὶ μ' ἀτάλαυσον δόμων,* *ῳς ἔκτὸς εἶης;* *οὐ δὲ κατ' οἰκον ησθ' ἀρα.* Hier wirkt allerdings zu der Verderbniss mit, dass das Glied *καὶ μ'* *δη.* δ. zwischen den grammatisch zusammenhängenden Worte *ἔλεγον* *ῳς ἔκτὸς εἶης* gerückt ist, in der Weise, welche Vahlen (*ind. lect.* 1880 p. 12. 16) an einer Reihe Stellen aufgewiesen hat, auch des Euripides eingedenkt, dessen lebendige Rede vielerartige hat. Ich verzeichne ein schönes Beispiel, weil seine Zerstörung Beifall gefunden hat. Hel. 1579 *ἔτ',* *ῳξέν',* *ἔς τὸ πρόσθεν,* *ἢ καλῶς ἔχει,* *πλασματεν;* *ἀρχαὶ γὰρ νεώς μέλονται τοι.*

2) Das Beispiel ist allerdings eine Ausnahme, welches die sophokleische Freiheit nicht rechtfertigt, und muss aus der Entstellung der Ueberlieferung

es<sup>1)</sup>) kürzere iambische Verse unter die Trimeter gemischt, verleichbar den kürzeren Versen, welche unser Drama zwischen seine *ancverse* setzen darf. Euripides hat das, von lyrischen Partien gesehen, kaum gethan.<sup>2)</sup> Aber Dochmien oder Anapäste, welche itweder Gesang oder melodramatischen Vortrag fordern, in den alog zu streuen, das ist ein gefährliches Wagniss, denn es rüttelt den Schranken des reinen Stiles. Das hatte die Ausbreitung *is* Bühnengesanges freilich auch gethan: aber eben darum wird ich diese Freiheit erst der Zeit der Fessellosigkeit oder, wenn an will, des Verfalles gehören. Euripides hat das gemieden; er elt auf reine Form, elidirte nicht am Schlusse des Trimeters ad hielt bis auf die allerletzte Zeit Maass in dem Zerreissen der ialogverse durch Personenwechsel. Sophokles war lässiger: aber ich bei ihm wächst die Lässigkeit mit den Jahren, und man wird der hier vorliegenden Erscheinung ein starkes chronologisches idicium nicht erkennen.

Die ionische Strophe 824 ist auch im Versmaass der *des* idipus auf Kolonos 510 am nächsten verwandt, welche gelegentlich der Vertheilung zwischen Chor und Personen oben herangeogen ist. Sonst hat Sophokles Ioniker zwischen Chor und Bühne ertheilt in dem letzten Chorliede des Philoktet (1173) und in der

st gewonnen werden. Die beiden letzten Anfälle prophetischer Raserei der assandra werden so überliefert, dass man das Bestreben sieht, um jeden reis iambische Trimeter zu ververtigen und darin sind die Modernen weitergegangen. Ich setze die byzantinischen Füllsel in Klammern und schreibe *inst* nur mit Weil *δεινοῖς*, wo *δεινός* überliefert ist. Sinn und Metrum werden dann für sich selber sprechen.

1214 *ἰοὺς ιούς, ὦ κακά·*

*ἴπ’ αὐτὸς με δεινοῖς δρθομαντείας πόνος  
στροβεῖ ταράσσων φρονιμοῖς. [ἔφημένους]  
δράτε τούσδε, τοὺς δόμοις ἔφημένους* u. s. w.

1256 *παπαῖ*

*ολον τὸ πῦρ ἐπέρχεται· [δέ μοι]  
δοτοῖ  
Λύκει’ Ἀπολλον οἴ γε [ἴγα]  
αὔτη, δίπους λέανα συγκοινωμένη* u. s. w.

iesem entsprechend steht dann noch vor der Abschiedsrede der Monometer *ἢ ξένοις* 1315.

1) O. T. 1468. 71. 75. O. K. 315. 318. Tr. 865. 869. Phil. 219. 750. 37. 804.

2) Iph. Aul. 1133 steht ein Monometer *ἢ γε συγχος*. Diese Ausnahme bestätigt die Regel. Das ist eben nicht Euripides des Mnesarchos Sohn.

Parodos des Oidipus auf Kolonos (176). Euripides kennt solche Lieder überhaupt nicht, und hat Ioniker auf der Bühne erst in den letzten Liedern der Phönissen.

Ist dies schon ein unzweideutiger Beweis für spätesten Ursprung der Elektra, so gilt das womöglich noch mehr von dem potpourriartigen Maasse der Parodos. Die Epode reicht als Probe hin. Der Chor hat drei katalektische anapästische Dimeter, spondeisch, Elektra dann zwölf Daktylen, die letzten spondeisch, acht anapästische Metra ohne Katalexe, aber mit kurzer Schlussylbe, die meisten spondeisch, fünf Dochmien, die beiden letzten anaklastisch (Form - u - u -), einen Glykoneus, einen katalektischen iambischen Tetrameter, die anlautende Kürze des zweiten Metross unterdrückt.<sup>1)</sup> Die Analyse unterliegt keinen Zweifeln, aber ein solches mixtum compositum von allerhand Rhythmen würde man dennoch nicht für möglich halten, wenn es nicht bei Vergleichung des ganzen Liedes klar würde, dass die Epode nichts thut als die Rhythmen, welche in den drei Strophen viel oder wenig vorgekommen sind, alle wieder aufzunehmen, eine Compositionsart, welche von grosser Bedeutung ist und weithin ihre Wirkung erstreckt. Wir können das Factum also nicht beanstanden und sicher darauf bauen, auch ist der Schluss nicht auf einem geringen Inductionsmaatre aufgebaut, vielmehr auf dem, was sich schon nach oberflächlicher Betrachtung als charakteristisch für die Hauptphasen der tragischen Metrik ergiebt. Die Zeit 440—420, welcher die ältere Serie der sophiokleischen und euripideischen Dramen angehört, verwendet höchst selten mehrere Versmaasse in einer und derselben Strophe, oder beschränkt den Zusatz wenigstens auf ein oder zwei Zeilen. Dagegen herrscht seit der sizilischen Expedition etwa, offenbar in Folge des Uebergewichtes der neuen Musik, eine

1) ΧΟ. ἀλλ' οὐν εὐνοίς γ' αὐδῶ  
μάτηρ ὥσει τις πιστά  
μὴ τίκτειν σ' ἄταν ἄτας.

ΗΛ. καὶ τι μέτρον κακότατος ἔφυ, φέρε, πῶς ἐπὶ τοῖς φθιμένοις  
ἀμελεῖν καλόν; Εἰ τίνι τοῦτι ἔβλαστ' ἀνθρώπων;  
μῆτ' εἴτιν ἑντειμος τούτοις, μήτ', εἰ τῷ πρόσκειμαι χρηστῷ,  
σιννατοῖμ' εἰκῆλος γονέων ἔκτιμος ἵσχουσσα πτέρυγας  
δευτόνων γόνων.  
εἰ γάρ δὲ μὲν θανὼν γὰρ τε καὶ οὐδὲν ὅν κείσεται, τάλας, οἱ δὲ μὴ πάλιν  
διάσονος ἀντιφρόνοις δίκις,  
ἴρροι τ' ἣν αἰδώς ἀπάντων τ' εἰσέβεια θνατῶν.

**zügellose Polymetrie.** Für die Gesänge der Bühne bildet sich eine **Rhythmengattung** aus, die man eben nur danach bezeichnen kann, **dass sie alles Mögliche mit einander mischt.** Es lässt sich nachweisen, dass der neue Dithyrambus ähnlich gebaut hat, und von **hier aus ist die Brücke zu den Maassen des römischen Dramas zu schlagen.** Bei Sophokles sind solche Partien die letzten *ἄστροφα* des Philoktetes und die der Parodos im Oidipus auf Kolonos, bei Euripides die Epode der Bakchenparodos (ein Dithyrambus) und die Monodien der Phoenissen, der beiden Iphigenien, des Orestes. Ich kann für die Parodos der sophokleischen Elektra wirklich keine **schlagendere Parallelen** beibringen, als die Castratenarie des Orestes, **und auch da wiederholen die Schlussverse (1495—1502) die rhythmischen Motive des ganzen Liedes.** Sie empfehle ich zu genauer Vergleichung. Ich halte es schlechthin für undenkbar, dass dann noch ein Zweifel über die Entstehungszeit der Elektra aufkommen kann. Ich gestehe, dass meine Untersuchung von hier zunächst ausgegangen ist. So will ich denn hier stehen bleiben; ich kenne keine Instanz, welche gegen die vorgetragene Datirung zu sprechen auch nur scheinen könnte.

#### Excurs. Iphigeneia.

Für die Beurtheilung des Sophokles war es von Belang, dass er in der Erzählung von Iphigeneias Opferung im Gegensatze zu seinen Vorgängern auf Homer, d. h. die Kyprien, zurückgriff. Der Beweis erforderte eine umfänglichere Darlegung als der Raum einer Anmerkung ertrug; der Excurs verstattet die ganze Sage zu behandeln und selbst wenn das Endergebniss falsch sein sollte, bin ich sicher, nichts überflüssiges zu thun, wenn ich aus dem mir bekannten Materiale gewinne, was es auszugeben scheint. Ich will aber gern glauben, dass ich manches übersehen habe: denn die mythographische Tradition wirklich zu beherrschen ist überaus schwer. Die modernen Hilfsmittel sind ganz unzureichend, und wir würden schon sehr viel weiter sein, wenn sich nicht die Meisten mit den kärglichen Sammlungen bei Welcker oder Preller (den besten) oder Jacobi begnügten.

Sophokles El. 568. Agamemnon stört im Haine der Artemis von Aulis einen Hirsch auf, schiesst ihn und redet unehrerbietig gegen die Göttin. Proclus in der Kyprienhypothesis *'Αγαμέμνων*

*ἐπὶ θήρας βαλὼν ἔλαφον ὑπερβάλλειν ἔφησε καὶ τὴν Ἀρτεμίν*  
 u. s. w. Hygin fab. 98 *in venando cervam eius violavit superbiusque*  
*in Dianam locutus est.* Schol. Eur. Or. 658 διὰ τὰς καυχήσεις  
*Ἀγαμέμνονος τοξεύσαντος τὴν ἔλαφον καὶ εἰπόντος μηδὲ* ἀν  
*τὴν Ἀρτεμίν οὕτω βαλεῖν.* Eine byzantische Fassung dieses Scholions (II 177 Anm. zu 20 Dind.) hat Tzetzes zu Lykophr. 183 (I 463 Müll.) ausgeschrieben. Die verhängnisvolle Prahlgerei des Agamemnon kennt Kallimachos (Art. 263), und *νεθροφόνος βασιλεὺς* nennt ihn Nonnos (Dionys. XIII 115). In diesen Berichten ist allerdings ein geringer Unterschied, im Geschlechte des Thieres und im Orte, da jedoch allgemein die Prahlgerei der Grund des Zornes ist, nicht etwa die Tötung des heiligen Thieres, so kann ich diese Differenzen nur für bedeutungslos halten. Das Scholion stimmt genau zu Hygin, Hygin aber und Nonnos stehen auch in anderem der Kyprienhypothesis so nahe, dass ich folgere, der allen gemeinsame Mythograph habe auf der Kyprienhypothesis gesust. Trotz Sophokles muss man zugeben, dass der Zorn der Göttin, der die schuldlose Tochter trifft, anstössig ist; und wenn man dann das hier verwandte Motiv in den Sagen von Akteon und Orion passend wiederfindet, nämlich so, dass der Schuldige selbst auch die Strafe leidet, so kann man nicht umhin zu urtheilen, dass der Dichter der Kyprien willktürlisch das fremde Motiv in die Iphigeneiasage eingeführt hat.

Die Kypriien hatten auch schon die Vorspiegelung einer Heirath mit Achilleus, durch welche Iphigeneia nach Aulis gelockt wird; der Zug ist sehr wirksam, aber doch nur eine Zuthat zu der eigentlichen Geschichte; kein Grund liegt vor, ihn nicht für eine Erfindung des Dichters zu halten, welche seitdem unlösbar mit dieser Sagenform verknüpft ist; ihr folgte Sophokles in seiner Iphigeneia (Fgm. 284), Euripides spielt darauf an (El. 1020), schon ehe er die seine dichtet, und auch Aischylos wird in der seinen nicht anders verfahren sein, wenn er auch im Agamemnon diesen Zug vermeiden musste. Eine Fortbildung ist es, wenn Neoptolemos zum Sohn der Iphigeneia und des Achilleus wird, was bei Lykophron (183. 324) und bei Duris (Schol. τ 326) vorliegt. Wer ihr Urheber war, ist nicht ermittelt. Die Kypriien kannten Neoptolemos als Sohn der Deidameia ebenso wie die kleine Ilias. Als Achilleus auf die Insel Leuke versetzt und diese (ursprünglich mythisch, die lichte Insel der Seligen, zu welcher die 'Grauen Männer' die *Φαί-*

*κεῖ*, den Fährmannsdienst versehen) an den skythischen Gestaden localisirt war, da war er der Nachbar der Iphigeneia, der taurischen Göttin, geworden. Das wär eine Spiegelung in sein irdisches Leben. Lykophron erzählt, dass er fünf Jahre in Skythien nach seiner entrückten Braut gesucht hätte (201); andere gingen noch weiter.<sup>1)</sup>

Das Ende erzählten die Kyprien so, dass Artemis das Thier, welches Agamemnon getötet hatte, dem Opfer unterschob, Iphigeneia zu den Taurern entrückte und ihr dort die Unsterblichkeit verlieh. Das Letzte erscheint wieder bei Herodotos IV 103, aus dem Volksmunde, nicht aus dem Epos aufgenommen. Diese Wendung der Sage konnte erst entstehen, seitdem die hellenischen Schiffer die ungastlichen Tauer und ihre Göttin kennen gelernt hatten. Da Niemand glauben wird, dass die Gestalt der Iphigeneia so jung erst wäre, so ist auch hier im homerischen Epos eine verhältnissmässig junge Sagenform befolgt. Dieser Theil der Kyprien kann frühestens Ende des achten Jahrhunderts gedichtet sein; er setzt, da er Iphianassa neben Iphigeneia kennt (Schol. Soph. El. 157), die *Πρεσβεία πρὸς Αχελλέα* oder wenigstens die darin befolgte Sage von Agamemnons Töchtern voraus.

Aelteres Gepräge trägt was wir aus den Katalogen des Hesiodos erhalten haben, dass Iphigeneia zwar Agamemnons Tochter war, aber von Artemis zur Hekate erhoben ward (Philodem. *de relig.* 24; Pausan. I 43); mehr erfahren wir nicht, und auch Pindar im ersten pythischen Gedichte, das wahrscheinlich dem Hesiodos folgt, weiss nur von dem Opfer in Aulis und der Rache, welche Klytaimnestra dafür nahm. Es ist aber selbstverständlich, dass Hekate nicht bei den Taurern localisirt zu denken ist.<sup>2)</sup>

Da Philodem, der zwar keineswegs dem Apollodoros *περὶ θεῶν*, aber einem sehr guten Gewährsmann folgt, von Stesichoros

1) Euripides erwähnt in der Iphigeneia (435) die Achilleusinsel so, dass er wohl diese Sage nicht gekannt hat. Achilleus der Skythenfürst (oder Gott) ist schon dem Alkaios, der sehr wenig Sagen erwähnt, geläufig, obwohl das Schol. zu Dionys. Perieg., aus welchem Eustathius zu Vs. 306 das Bruchstück erhalten hat, Ungehöriges daraus schliesst. Unsere Dionysscholien geben, wie häufig, nur ein Excerpt aus den Lykophronscholien.

2) Scheinbar folgt dies zwar aus Pausanias; dieser flickt das was er aus seinem Herodot abschreibt an das Citat aus seinem mythologischen Buche mit einem *τούτοις ὁμολογοῦντα Ηρόδοτος ἔγραψεν*; was aber nicht mehr bedeutet, als dass beide Iphigeneias Apotheose berichteten.

angiebt, dass er die Verwandlung von Iphigeneia Agamemnons Tochter in Hekate dem Hesiodos nacherzählte, so wird man die stesichorische Fassung auch sonst einigermassen für Hesiodos in Anspruch nehmen dürfen, zumal noch mehr Berührungs punkte nachweislich sind (Schol. Eur. Or. 249). Indessen, es muss erst die Zuverlässigkeit des Philodem gegen Vergewaltigung geschützt werden, der sie ausgesetzt worden ist, weil Pausanias mit ihr streitet. Dieser Schriftsteller hat einmal das Vorrecht, als theopneust behandelt zu werden, obgleich er ausser allen sonstigen Fehlern auch den einer erstaunlichen Zerstreutheit hat.<sup>1)</sup> Pausanias hat I 43 mit Philodem übereinstimmend, dass Iphigeneia nach Hesiod zur Hekate ward, aber II 22 nach einer Erzählung, die wir nachher als die des Euphorion erkennen werden, *Ἐνφροστῶν Χαλκίδεως καὶ Πλευρῶνος Ἀλέξανδρος, πρότερον δὲ ἐτι Στησίχορος Ἰμεραῖος κατὰ ταῦτα φασιν Ἀργετοῖς Θησέως εἶναι Θυγατέρα Ιφιγένειαν* (nämlich von Helena). Deshalb verwirft Bergk das Zeugniß des Philodem. Aber wie? Stesichoros hat die Sage in der Oresteia erzählt, das glaubt auch Bergk dem Philodem, also gelegentlich Klytaimnestras; die That derselben ward also auf ihren Groll um Iphigeneia zurückgeführt. Soll sie etwa ihren Gatten aus Rache für ihre Nichte erschlagen haben? Nein, schon als geringerer Zeuge müsste Pausanias weichen. Es ist ja aber auch sein Versehen ganz deutlich. Wieder einmal, wie schon so oft, hat er eine Notiz, die er überkam, in zwei Stücke zerschnitten, und dabei ist es ihm passirt, dass er den Stesichoros statt zu Hesiod, wo er bei Philodem erscheint, zu den alexandrinischen Dichtern stellte; ich wünschte, er hätte nicht schlimmere Flüchtigkeiten auf dem Gewissen.<sup>2)</sup>

1) Hier vier Belege aus der classischen Burgbeschreibung; ich citire die Zeilen nach Michaelis, dessen Anmerkungen, wider seinen Willen, das Material zur Controlle des Irrthums geben, wo er nicht notorisch ist. 26, 30 Aphrodisias für Mylasa, in einem Paradoxon; 27, 40 Kyknos fällt am Penelos statt am Spercheios, oder am Flusse Peneios statt am Berge Pelion; 27, 52 der Löwe vom Parnass statt vom Kithairon; 28, 13 die Pelasger wohnen ὑπὸ τὴν ἀκρόπολιν statt ὑπὸ τὸν Ὑμηττόν: trotzdem baut man auf ein Ἀλκαμάνης ἐντὶ Θῆρε für ἔποισε.

2) Die Stelle I 43 enthält wahrscheinlich auch eine Flüchtigkeit: ἡκουεις καὶ ἄλλον ἐς Ἰφιγένειαν λόγον ὑπὸ Ἀρχαίδων λεγόμενον, οὐδα δὲ Ἡσίδων u. s. w. Er berichtet keine arkadische Sage von ihr, sondern eine argivische. Es ist nach Analogie von Stellen, wie die in der vorigen Anmerkung herausgegriffenen, am einfachsten eine Vertauschung der beiden Ethnika anzunehmen.

So steht das Ende Iphigeneias und ihre Abstammung für Stesichoros fest. Wie motivirte er (und also wohl auch Hesiod) das Opfer? War die Strafe der Unschuldigen in den Kyprien ungerecht, so würde die Erhebung zu einem göttlichen Wesen wie Hekate eben so unverhältnissmässig sein. Da Sophokles mit Emphase sich im Gegensatze zu seinen Vorgängern an das Epos anschliesst, hofft man von diesen für Stesichoros etwas zu erhalten. Aber wo man zunächst sucht, in der aulischen Iphigeneia des Euripides, ist jedes Motiv ausser Kalchas Spruch entfernt, wie Arnim fein bemerk't hat, weil die verbrecherische Handlung (so beurtheilt sie der Dichter) lediglich auf Priestertrug geschoben werden sollte. Die Artemis von der Maschine in der verlorenen Schlussscene musste freilich sowohl die Veranlassung ihres Zornes, wie auch das zukünftige Schicksal der Iphigeneia erzählen; aber der Schluss ist ja verloren. Bei Aischylos (und so in Euripides Elektra) muss der Chor sogar die Rettung Iphigeneias verschweigen, obwohl er seine Kenntniss andeutet (250); die That des Vaters gilt für frevelhaft, folglich sehen wir als Motiv auch nur die Forderung des Kalchas. Das Vogelzeichen verkündet dem Seher nur, dass die Göttin zürnt. Zwei Adler eine Häsin zerfleischend ist als Münzbild z. B. von Akragas bekannt; es war offenbar ein besonderes *téρας*, und ist von Aischylos mit höchster Wirkung hierhergerückt, aber es ist für die Sage ohne Belang. Das Jungfrauenopfer als Opfer um glückliche Fahrt ist unter dem Druck dieser Gedichte allerdings sehr geläufig geworden, z. B. den Römern (Lucrez 1, 85), Vergil Aen. 2, 116), aber es kann weder ursprünglich so gemeint sein, da es ja der Artemis dargebracht wird, noch kann es so bei Stesichoros gemeint gewesen sein, da er Iphigeneia zur Göttin erhöhte. Wo ist dafür die angemessene Motivirung?

Wir finden sie in des Euripides taurischer Iphigeneia. Dort wird uns erzählt, dass Agamemnon durch ein unbesonnenes Gelübde (also ein in vielen Sagen vieler Völker wiederkehrendes volksthümliches Motiv) die Tochter schon vor der Geburt der Artemis zu opfern sich verpflichtet hat. Nun ist sie zur herrlichen Jungfrau erblüht: die Göttin lässt die Flotte nicht eher fahren, eh sie ihr Recht erhalten hat. So erzählt Iphigeneia im Prolog und in ihrem Gesange 209 *ἄν πρωτόγονον θάλος ἐν θαλάμοις Αἴδας ἀ τλάμων κούρα σφάγιον πατρών λώβας ἔτεκεν ἔτρεφεν εὐκτεῖαν, ἵππετοις δ' ἐν δίφροισιν κτέ.* Da dieser Zug von Euripides

ohne jeden speciellen Zweck berichtet wird, so hat er ihn nicht erfunden, sondern überkommen. Was waren seine Quellen? Die ganze Fabel des Dramas ist seine freie Erfindung. Es ist das, zumal der einzige Vorgänger, an den man gedacht hat, Aischylos in den Priesterinnen, nichts mit den Taurern zu thun hat<sup>1)</sup>), eine unzweifelhafte Thatsache, welche Robert (Arch. Zeit. 1874, 134) in das rechte Licht gestellt hat. Ausser der Versetzung zu den Taurern, wie sie geglaubt ward und in den Kyprien stand, verwandte Euripides nur die Legende von Brauron (oder Άλαι Ἀγρυπνίδες, wie man in Athen sagen musste, da Brauron rechtlich nicht bestand), welche zwar von der Göttin Iphigeneia und dem Iphigeniaopfer wusste, aber nicht von den Taurern.<sup>2)</sup> Die Vereinigung beider ist ein Werk seiner eigenen Genialität, von einem Erfolge, welcher freilich beweist, was einem Dichterwillen gelingen kann, wenn er im Sinne seiner Zeit die Heldensage fortsetzt.<sup>3)</sup> Denn

1) Das folgt nicht nur daraus, dass wir den Inhalt des Dramas gar nicht kennen, sondern auch daraus, dass die karische Stadt Κασσάλαβα, die in den Ίέρειαι vorkam, doch schwerlich zu der taurischen Fabel passt. Die in der Litteratur unbekannte Stadt ist auf den Tributlisten aufgetaucht und von Köhler (Urk. u. Unt. 187) mit Recht Karien zugeschrieben worden. Köhler und Kirchhoff haben die Erwähnung bei Aischylos übersehen, sonst würden sie nicht Κασσάλαβα umgeschrieben haben. Die Quantität des o ist durch die Wortfolge bei Hesych gesichert.

2) Es befremdet, dass die Hauptinstitution von Brauron, die ἄρχεται, keine Erwähnung gefunden haben sollte; aus der Hypsipyle ist eine solche bei Harpokration angemerkt. Ich glaube, dass daran die Ueberlieferung des Prologos schuld ist. Dort stehen ohne jede Anknüpfung an das Vorhergehende die viel und mit Aufwand von grosser Verkehrtheit behandelten Verse 34: οὐδεν νόμοισι τοιούτῳ ἔδειται θάλατταίς ἀρτητής, τοῦτομ' ἡς καλὸν μόνων, τὰ δ' ἄλλα σιγῶ τὴν θεὸν φοβουμένη· θίω γάρ, ὅντος τοῦ νόμου καὶ πρὸν πόλει, ὃς ἂν κατέλθῃ τήντας γῆν "Ἐλληνον ἀνήρ. Da die νόμοι εἴδη weder vorher genannt sind, noch die ξενοχοτονία bedeuten können, welche nachher erst erwähnt wird, so ist ihre Erklärung vorher ausgefallen und bezog sich nicht auf die Opfer, sondern auf den Tempeldienst, welchen Iphigeneia versieht. Dessen αἵτιον war erzählt. Der Dienst aber ist der ἄρχεται ähnlich oder war ihr leicht ähnlich zu machen.

3) Aus Rücksicht auf Euripides ist bei Hygin fab. 98 die Priesterin Iphigeneia an die Stelle der Göttin getreten. Und eine ähnliche Beeinflussung zeigen alle späteren Dichter. — Ich muss aber hier eine Aporie constatiren, deren Lösung mir versagt ist. Wenn die Folgezeit von Euripides abhängig ist und den König der Tauer Thoass nennt, so muss ihn Euripides so genannt haben. Das geschieht auch (1285. 1436). Dann musste aber der eben erfundene Name auch im Prolog vorkommen. Folglich sind die Verse 31—33

iem ursprünglichen Sinne widerspricht allerdings, dass die geopferte und entrückte wieder als Mensch unter Menschen erscheint. Woher nahm nun Euripides das Gelübde? Man könnte an die brauronische Legende denken, wird aber wohl zu anderem Urtheil kommen, wenn man eine andere Stelle heranzieht, welche ebenfalls von dem Gelübde handelt. Lykophron lässt seine Alexandra zu Polyxena sagen 'dich wird Neoptolemos Iphigeneias Sohn schlachten nach dem Vorbilde seiner Mutter ἦν εἰς βαθεῖαν λοιμόσας Ποιμανδρίαν, στεφηφόρον βοῦν, δεινὸς ἄρταμος, δράκων, δαίσει τριπάτρῳ φαγάνῳ, Κανδάονος λύκοις τὸ πρωτόσφακτον ὅρκιον σχάσσας (326—29). Da weder Theon noch Scaliger noch Scheer eine befriedigende Deutung gegeben haben, so folge des Räthsels Lösung ohne Polemik, zunächst in der Uebersetzung: 'die Iphigeneia, welche, halsabschneidend auf das poimandrische Blachfeld hin, als eine zum Opfer geschmückte Stärke ein grauer Schlächter, der Drache, zerfleischen wird mit dem Schwerte, das er vom Ahn in drittem Gliede hat, den Wölfen des Ares lösend das Gelübde der ersten Schlachtung'. *Ποιμανδρία* ist, wie allbekannt, Tanagra; Lykophron setzt es aber für boeotisch, wie er 754 thrakisch dafür hat, 786 *Τεμμικία*. Der 'Drache' ist Agamemnon: Stesichoros τῷ δὲ δράκων ἐδόχησε μολεῖν; des Ares Wölfe natürlich das Heer. Der dritte Ahn ist Tantalos, der seinen Sohn Pelops schlachtete; das Gelübde ist deutlich bezeichnet. Der vielfach begangene Irrthum, die Stelle auf Polyxene zu beziehen, ist eine von Lykophron gestellte Falle; das ist ja seine Art so<sup>1)</sup>). Aber was ist seine Quelle?

---

ächt, obwohl auch Arnim die Anstösse, auf welche Usener aufmerksam gemacht hat, nicht ganz entkräftet hat. Aber wie in aller Welt kam Euripides dazu, den überflüssigen Namen zu erfinden, oder vielmehr aus der Sage von Hypsipyle, die er etwa gleichzeitig bearbeitet hat, zu übertragen? O. Müller (Dor. I 384) hat darauf eine Hypothese gebaut, welche, wenn diese Darlegungen überhaupt einen Sinn haben, hinfällig ist. Aber ich vermag schlechtedings keine Auskunft zu geben.

1) Dafür ist schon die andere Stelle, in der er Iphigeneia berührt, ein Beleg. Achilleus weilt in Skythien, wo er sie, seine Gattin, sucht und seufzt über das Verhängniß, die verfehlte Fahrt (195) καὶ τὴν ἀφαντον, εἴδος ἡλοιωμένην, Γραιᾶν σφραγείων οὐδὲ χερνίβων πέλας Άιδον τε παρδάζοντος ἐξ βυθῶν φλογὶ χρατῆρος, ὃν μέλαινα ποιφύξει φθιτῶν σάρκας λεβητίζουσα δαιταλονεγγία. So die Ueberlieferung, nur im letzten Worte habe ich das stumme *lota* des Datives entfernt. Das bedeutet 'und um die unter Verwandlung ihrer Gestalt verschwundene Graerin neben den Schalen voll Blut und Weihwasser und dem Krater, der aus der Tiefe Höllenfeuer brodelt, welchen

denn ἀμάρτυρον οὐδὲν ἀείδει. An Euripides wird man nicht denken, Stesichoros ist so gut wie direct citirt. Stesichoros lag auch für Euripides nahe genug. Auf ihn also scheint das Gelübde zurückzuführen, und wenn es die brauronische Legende in einer um nicht mehr zugänglichen Form gleichfalls gehabt haben sollte, so würde das nur dadurch zu erklären sein, dass Stesichoros eine Tempellegende folgte. Denn sobald wir das Gelübde und die Vergötterung als Anfang und Ende haben, ist das Opfer in Aulis mit die Abfahrt der Flotte zu bewirken, ist überhaupt die Abstammung der Geopferten ohne Belang, auf ihre Erhebung zur Göttin, ab welche sie dauernd wirkt, kommt es an. Iphigeneia-Hekate ist selbstverständlich älter als Iphigeneia Agamemnons Tochter. Und ihr Cultus ist in der That ein so verbreiteter, dass diese Erkenntniss, die zuerst von O. Müller ausgesprochen ist, wohl auf keinen Widerspruch mehr stösst. Ausser Brauron, wo Iphigeneia die Gewände der bei der Entbindung verstorbenen Frauen erhielt (also von denen, welchen *Ἄρτεμις Εὐάτη* nicht gnädig gewesen war. Aesch. Hik. 676), ist sie in Hermione gradezu mit Artemis iden-

---

die schwarze Kochkunst anbläst, indem sie das Fleisch der Leichen in seinen Kessel wirft'. Der 'Krater' ist in dem Sinne zu verstehen, wie das Wort in alle Sprachen übergegangen ist; es öffnet sich der Höllenschlund und die in ihn gestürzten Leichen der geschlachteten Fremdlinge sind die Nahrung für das Feuer. Gälte es den natürlichsten Ausdruck, so würde freilich die Conjectur οὐ für οὐ (auf φλέξ bezogen) empfehlenswerth sein: aber hier ist das Schwierigere immer das beabsichtigte. Die Quellen sind hier nachweisbar. Herodot IV 103 οἱ μὲν δὴ λέγουσιν ὡς τὸ σῶμα ἀπὸ τοῦ κρημνοῦ αἰθέσθαι κάτω, τὴν δὲ κεφαλὴν ἀνασταυροῦσιν· οἱ δὲ κατὰ μὲν τὴν κεφαλὴν ἐμπλούσαντο, τὸ μέντοι σῶμα εὖν αἰθεῖσθαι ἀπὸ τοῦ κρημνοῦ λέγουσιν ἄλλῃ χρύπτεσθαι. Und Euripides Iph. T. 626, auf Orestes Frage nach seines Leichnams Schicksal, πῦρ ιερὸν ἔνδον χάσμα τ' εὐρωπὸν χθονός. Eine Nachbildung ist Nonnos XIII 117 φρικτὰ κακοῖσιν ἐδιδάσκετο θεσμὰ λεβήτων ἀνέρα διατρέπεσσα, wo der Kessel, der bei Lykophron metaphorisch steht, verkehrter Weise positiv genommen ist. Die Einsetzung von *δαιταλονυγία* als Suhject ist durch das kahle μέλαντα gefordert, mit welchem schou Theos sich vergeblich abgequält hat. μέλας gebraucht Lykophron wie κελανός, als alter von allem Grässlichen. Nun aber vorher die γραία. Weder ist die Ausrede möglich, Iphigeneia sei am Altar in ein altes Weib verwandelt, noch konnten die fünf Jahre sie gealtert haben. Dies neckt uns, wie die Zweideutigkeit, ob sie als Opfernde in Taurien σφαγεῖται πέλας ist, oder es als Geopferte in Aulis war. Es ist nicht γραία sondern Γραία zu verstehen, Feminin von Γραῖος, Einwohner von dem Orte Γραῖα (Steph. Byz. s. v.) und es bedeutet *Aulidensis*, weil Aulis zur Γραῖη gehörte.

tificirt (Hesych. Ἰφιγένεια ἡ Ἀρτεμίς, Pausan. II 35), in Megara hat sie ein Heroon, in Argos stehen neben einander Heiligtümer der Eileithya und der Hekate; das erste soll Helene wegen der Geburt Iphigeneias geweiht haben: es liegt nahe, das zweite der Iphigeneia-Hekate geweiht zu denken, obwohl Pausanias (II 22) nichts davon sagt; Helena selbst walte in Sparta als Geburts-göttin (Herodot VI 61). In Aigeira ist in einem Artemistempel ein altes Bild der Iphigeneia, und hat eine Jungfrau bis zu ihrer Verheirathung den Tempeldienst (Pausan. VII 26), Pausanias oder seine Quelle vermuthet, dass ursprünglich der Tempel der Iphigeneia gehört hätte; das muss auf sich beruhen bleiben. Dass wir von einem Cultus der Iphigeneia in Aulis nichts hören, kann Zufall sein; da aber das Ritual des Tempels (Pausan. IX 19) das der amarysischen Artemis, der Κολατνίς, ist (Schol. Arist. Vög. 873), so scheint wahrscheinlicher, dass Aulis mit Iphigeneia erst dann etwas zu thun bekommen hat, als sie als Tochter Agamemnons vor dem Zuge geopfert ward, der von Aulis nach feststehender Tradition abging. Durch die Identität der Iphigeneia und der Hekate ist es natürlich auch nur ermöglicht, dass die Hellenen sie in der taurischen Göttin wiederfanden, und zwar waren das nicht die milesischen Pontosfahrer, sondern ihre Rivalen, deren Schiffe aus dem saronischen Golfe kamen. Eine jungfräuliche fackeltragende Göttin fanden auch die griechischen Siedler bei den Thrakern vor, am schwarzen Golfe, am Hellespont, am Bosporus. Φωσφόρος hiess sie in Byzanz, Χρύση am andern Ufer. Die Hellenen fanden verschiedene Deutungen für die barbarische Jungfrau; in Chrysopolis, wo im fünften Jahrhundert das Reich eine Zollstation hatte, gedachten die Athener an ihre brauronische Iphigeneia und bald fand sich eine Sage, im Anschluss an das Epos natürlich. Wir würden sie kennen, wenn wir etwas vom Chryses des Sophokles sagen könnten (gegeben vor 414: Ar. Vög. 1240 mit Schol.). Aber das ist nicht möglich. Der Chryses des Pacuvius muss von Sophokles gesondert werden, denn der Wetstreit des Edelmuthes zwischen Orestes und Pylades ist eine Fortbildung der taurischen Iphigeneia des Euripides, in welcher zuerst Pylades über die Stellung einer Nebenrolle erhoben ward; anderer Berührungs punkte zu geschweigen. Sobald man sich klar macht, dass die ganze Irrfahrt des Orestes und Pylades vor der taurischen Iphigeneia nicht existierte, wird man sich auch mit der Gewaltmassregel nicht

befreunden können, durch welche Robert (Arch. Zeit. 1874, 134) die Hyginsfabel 121 für Sophokles verwendbar zu machen versucht hat. Mit Pacuvius hat dieselbe direct so wenig zu thun, wie irgend eine ächte Hyginsfabel mit irgend einem römischen Dichter. Dagegen lässt sich schwerlich dem die Wahrscheinlichkeit absprechen, dass Sophokles eben die Sage von Chrysopolis aufgegriffen hat, welche wir allerdings nur noch in einer späten Brechung aufzeigen können. Chryses und Iphigeneia sind die Kinder des Agamemnon und der Chryseis; letztere Priesterin des Artemis, nach ersteren heisst Chrysopolis so Et. M. s. v. *Xρυσόπολις*. Tzetzes (zu Lyk. 183, I 465 Müll.), der wohl aus einem vollständigeren Etymologiken schöpft, fügt hinzu, dass Chryses in Chrysopolis gestorben wäre, Iphigeneia von den Tauroslythen geraubt zur Artemispriesterin gemacht sei. Ausführlicher ist Dionysios in der Bosporosbeschreibung (S. 33 Wescher, daraus Steph. Byz. s. v.). Chryses will vor den Verfolgungen Klytaimnestras zu seiner Schwester Iphigeneia, die bei den Taurern ist, fliehen und stirbt unterwegs an dem Orte, der nach ihm Chrysopolis heisst. Von hier aus ist freilich die sophokleische Fabel nicht mehr zu erreichen, aber die Richtung, in welcher sie lag, ist zu sehen. Pacuvius ist nicht ein blosser Uebersetzer wie sein Onkel, und er hat eine Vorliebe für das nacheuripideische Drama; er kann für Sophokles wenig helfen.

Wesentlich ist diese Sagenform nur desshalb für uns, weil hier Iphigeneia zwar denselben Vater, aber eine andere Mutter hat als in den Kyprien und der Vulgata. Denn das bestätigt, dass die Anschliessung der Hekate an das Geschlecht der Atriden kein ursprünglicher und integrirender Bestandtheil dieser Sage sein kann. Somit wird man ohne das Vorurtheil, dass nur eine üble Alexandrinerwillkür vorläge, an die Traditionen gehen, welche Iphigeneia zur Tochter des Theseus und der Helene machen.

Lykophron und Duris (Schol. Lyk. 513, denn dass dort *δαρεις* diesen Namen verbirgt, zeigt Tzetzes) geben diese Genealogie zugleich mit dem aulischen Opfer. Das ist eine, wie wir oben gesehen haben, in sich widerspruchsvolle Contamination; aber wenn zwei Schriftsteller des angehenden dritten Jahrhunderts so contaminiren, so muss die Genealogie wohl ein beträchtlich höheres Alter haben. Dass sie in derselben Zeit Alexandros der Aetoler befolgt sagt Pausanias; mehr wissen wir über diesen Dichter nicht. Dagegen gelingt es, die Fabel des Euphorion, also eines Landsmannes und

Nachahmers des Lykophron, zu gewinnen. Der erste Theil, welcher ihm mit den drei älteren Schriftstellern desselben Jahrhunderts gemeinsam gewesen sein wird, steht bei Pausanias II 22: denn die Glosse des Et. M. s. v. Ἰφις beweist, dass Pausanias die Euphorionhypothesis wiedergiebt.<sup>1)</sup> Helena war von Theseus schwanger, als ihre Brüder sie aus Aphidna befreiten; sie gebar die phigeneia und gab sie an ihre Schwester Klytaimnestra, welche sie dem Agamemnon unterschob. Den Fortgang der Hypothesis zieht das Scholion zu Arist. Lysistr. 645. Agamemnon schlachtet seine vermeintliche Tochter in Brauron, Artemis schiebt statt ihrer eine Bärin unter und macht sie zur Göttin. Das letzte, nicht ausdrücklich Gesagte, folgt daraus, dass Euphorion ihr, auch von Euripides (I. T. 1464) erwähntes Grab ein κενήριον nennt. Die Unterschiebung der Bärin und das Local des Opfers musste so in der brauronischen Legende nothwendigerweise erzählt werden, und wirklich können wir die Bärin noch in der Attis, bei Phanodem, nachweisen. Ihn nennt Apollodorus περὶ Θεῶν im E. M. s. v. Ταυροπόλου.<sup>2)</sup> Euphorion hat also die bei Lykophron

1) Paus. II 22 Εἰληθνίας ἔστιν ιερόν, ἀνάθημα Ἐλένης, ὅτε σὺν Πειρίθῳ Θησέως ἀπλεθόντος ἐς Θεσπωτὸν Ἀφιδνά τε ὑπὸ Διοσκούρων ἔάλω καὶ ἤγετο ἐς Δακεδαιμόνα Ἐλένη· ἔχειν μὲν γὰρ αὐτὴν λέγουσιν ἐν γαστρὶ, τεκοῦσαν δὲ ἐν Ἄργει καὶ τῆς Εἰληθνίας ἴδρυσαμένην τὸ ιερόν, τὴν μὲν παῖδα ἦν ἔτεκε Κλυταιμνήστρᾳ δοῦναι (συνοικεῖν γὰρ ἦδη Κλυταιμνήστρᾳ Ἀγαμέμνονι) αὐτὴν δὲ ὑστερον τούτων Μενελάῳ γῆμασθαι, καὶ ἐπὶ τῷδε Βόρφοριν Χαλκιδεὺς καὶ Πλευρώνιος Ἀλέξανδρος ἐπὶ ποιῆσαντες, πρότερον δὲ εἰς Στησίχορος δὲ Ἰμεραίος κατὰ ταῦτα φασιν Ἀργετοῖς Θησέως εἶναι θυγατέρα Ιφιγένειαν. Et. M. 480, 8 Ἰφις. — Ιφιγένεια· Εὐφορίων αὐτὴν θευμολογεῖ, ἀγνοῶν αὐτὴν Ἀγαμέμνονος, οἴεται δ' αὐτὴν Ἐλένης καὶ Θησέως, ἐποβλητὴν δὲ δοῦνται Κλυταιμνήστρᾳ ‘οὖνεκα δή μιν ἱψι βιησαμένῳ Θίνη ὄπεγείνατο Θησέι.’ Schol. Ar. Lys. 645 οὐ δὲ τὰ περὶ Ιφιγένειαν ἐν Βραυρῶνί φασιν, οὐκ ἐν Αὐλίδι. Εὐφορίων Ἀγγίαλον Βραυρῶνα, κενήριον Ιφιγένεις, und in anderer Fassung δοκεῖ δὲ Ἀγαμέμνων σφαγιάσαι τὴν Ιφιγένειαν ἐν Βραυρώνι, οὐκ ἐν Αὐλίδι καὶ ἄρκτον ἄντ’ αὐτῆς οὐκ ἔλαφον φανῆται. ὅθεν μυστήρια ἄγουσιν αὐτῇ. Et. M. 747, 57 οὐ δὲ λέγουσιν τι τῶν Ἐλλήνων βουλομένων ἀνελεῖν τὴν Ιφιγένειαν ἐν Αὐλίδι ή Ἀργετοῖς ἡτεδώκεν ἔλαφον, κατὰ δὲ Φανόδημον, ἄρκτον (natürlich nicht in Aulis, sondern in Brauron), κατὰ δὲ Νίκανδρον, ταῦρον. Pausanias selbst entnahm die Hypothesis natürlich seiner Quelle, den Ἀργολικά, welche ich schon früher nachgewiesen habe (Comm. gramm. II 16).

2) Die Glosse bezieht sich auf den Vers Aristoph. Lys. 447: νὴ τὴν Ταυροπόλου, wo jetzt im Scholion steht τὴν αἵτιαν Ἀπολλόδωρος ἐν τῷ ερὶ Θεῶν ἐκτιθεται, wodurch die Herleitung der Aufzählung im E. M. aus

vorliegende Fassung mit der brauronischen Legende contaminirt. Sein Gedicht las Nonnos noch und entlehnte den Vers *ἄγγιαλος Βραυρῶνα κενίριον Ἰφιγενεῖης* (XIII 186), in der echten Weise alexandrinischer Gelehrsamkeit und Eleganz, indem er gegen ihn polemisierte, denn für ihn heisst *κενίριον*, 'das fälschlich (von Euphorion) als Opferstätte Iphigeneias ausgegeben wird'. In demselben Buche hat er nämlich das aulische Opfer nach der Kypriehypothesis erzählt, mit dem euripideischen Schlusse und lykophronischen Reminiscenzen im Ausdruck.<sup>1)</sup> Die Erzeugung und Erziehung Iphigeneias erzählt auch Nikandros (Anton. Lib. 27) wie Euphorion, aber das Opfer verlegt er nach Aulis, hat also wohl die Tradition der älteren Dichter des dritten Jahrhunderts befolgt. Statt 'des Hirsches oder Bären setzt er einen Farren, um so die Namen *Ταῦροι* und *Ταυροπόλος* abzuleiten (dies berichtet au ihm auch Apollodoros). Dann aber verdoppelt Nikander die Ver- setzung Iphigeneias; zu den Taurern kommt sie als Mensch, zur Göttin wird sie erst auf Leuke, endlich mit Achilleus vereinigt. Hier erhält sie den Namen Orsilochia. In dieser Erzählung kann alles freie Fortbildung von Motiven sein, die wir schon kennen, nur der Name 'Geburtshelferin' ist älter. In dem Periplus des Pontos, den Ammian XXII 8, 33 wieder giebt, ist Leuke in das taurische Gebiet gerückt und heisst die taurische Göttin selbst Orsilochia. Offenbar ist dies die echte Tradition, welche Nikander mit Iphigeneia verquickt hat. Andere Schiffer als die, welche die barbarische Göttin mit der Geburtshelferin Iphigeneia-Hekate identifizierten, haben ihr den redenden Namen *'Ορσιλόχη* gegeben.

Diese Durchmusterung hat Manches gelehrt, nur nichts über Iphigeneia Theseus Tochter. Denn wir sind über die Dichter des dritten Jahrhunderts nicht hinausgekommen, welche alle die Tochter Agameinnons und ihre Sage in diesen Kreis hineingezogen haben, dem sie fremd ist. Aber wenn man auch zugiebt, dass diese Dichter nicht bloss, wie es ihnen zustand, selbst einzelnes erfinden.

---

Apollodor gesichert ist. Der stoische und zugleich grammatische Verfassung zeigt sich auch darin, dass er zwar die mythischen Erklärungen sammelt, aber selbst eine physische befolgt. Recht wichtig ist, dass Apollodor den Nikander benutzt, und aus ihm jedenfalls auch das Citat aus Xenomedes stammt, der in den Scholien den Namen *Tauropόλος* auf Athene bezieht.

1) Ueber XIII 117 vgl. S. 255 Anm. 1; *Μείων τριπάτωρ* V. 99, stammt aus der falschen Erklärung der Scholien zu Lykophron.

ändern häufig den Ton der alten Sagen, die sie aufnehmen, verbauen, da sie unter dem überwältigenden Einfluss der attischen Oesie stehen, trotzdem sie gegen dieselbe ankämpfen, so ist doch als unbestreitbar, dass sie alter, verschütteter Tradition folgen, welcher wir nachgehen müssen, wenn wir ein Urtheil über die Sage und über ihren ersten Niederschlag, das Epos, gewinnen wollen. Freilich Iphigeneia, Theseus und Helenes Tochter gehört nicht in die Atridensage noch in die troische Sage. Aber gehört denn Helene ursprünglich in die Sage von Troia und den Atriden? Der doppelten Genealogie Iphigenias entspricht der doppelte Raub der Helene durch Paris und durch Theseus. Der letztere nun lässt sich nicht als eine spätere Replik der troischen Sage aufassen, es sei denn, dass man für die Sage taube Ohren und blinde Augen hat. Nur einordnen lässt er sich auch nicht, sonst kommt man zu dem thörichten Untersangen die Jahre der mythologischen Frau zu zählen (Hellanikos bei Schol. Lyk. 183), oder zu komischen Scherzen (Photius *κυσολάχων*). Es sind parallele Fassungen von genau derselben Berechtigung. Ein Gedicht der Ilias selbst setzt ja diese Sage voraus, die Teichoskopie, dagegen helfen Ariarchs schale Exegetenkünste (zu Γ 144 und Ν 626) nichts. Mithra ist die aus Aphidna geraubte Mutter des Theseus, und die Dioskuren sind auch nur mit diesem Raube verbunden, wie sie denn gleichfalls im Γ vorkommen. Ebenso setzen die Kyprien und die kleine Ilias, wenn sie von den Dioskuren und den Theseusbrüdern erzählen, diesen Raub voraus und stellen auf die eine oder andere Weise eine Concordanz her. In der Entstehung des Epos sei den Lesbiern und seiner Ausbildung bei den Nordionern hat es seinen Grund, dass gerade die troische Helenasage in den ältern ionischen Gedichten vorwaltete und bei dem Uebergewichte dieser Poesien alles andere in den Hintergrund drängte, wie ja selbst das attische Drama von Theseus und Helena schweigt. Im Mutterlande ebten die anderen Fassungen der alten Sage im stillen fort, und sie erhielten sich reiner, weil die Trübung durch die Niederschläge neuer Kämpfe und neuer Wanderungen nicht so stark war. Als nun das ionische Epos herüberkam, da fanden die alten Geschichten in den jüngsten Sprossen des Epos, wie den Kyprien, den Nosten und manchen der besiodeischen Gedichte Eingang, anderes erst im Drama, manches noch später in gelehrter Poesie der Sammlung, unendlich vieles ist auf ewig verschollen. Es ist

aber einfach Anistoresie, wenn antike oder moderne Aristarcheer die Posteriorität der Aufzeichnung auf den Inhalt übertragen, wie es Anistoresie ist, den Namen Homer auf die beiden erhaltenen Epen (und hoffentlich den Margites) zu beschränken. Der Mythos ist ja nicht das Knäblein, das Archelaos von Priene dem Homer libiren lässt; Homer ist ehrlicher, er weiss, dass ihm die Muse aus ihrem unendlichen Reichthum *ἀμότεν γε* etwas erzählt. Wir haben nicht nur die Aufgabe, die Reste der alten Sagenherrlichkeit zu sammeln: wie den verlorenen Kunstwerken so gebührt auch den verlorenen Sagen der Versuch einer Reconstruction. Und es ist kein geringerer als Gottfried Hermann, der das *ariolari* über das *stupere* stellt.

Theseus rauht Helene, Zeus Tochter. Zeus Söhne zerstören Aphidna und befreien die Schwester. Helene gebiert von Theseus die Iphigeneia. Iphigeneia wächst auf um der Artemis geopfert zu werden. Artemis erhebt sie zu ihrer Dienerin Hekate. Das sind die Züge, welche uns zum Theil vereinzelt vorliegen, aber sich von selbst als Bruchstücke desselben Sagenkörpers ausweisen. Weiter hilft es uns, wenn wir fragen, wo gehören diese Sagen hin. Um Aphidna streitet sich Lakedaimon und die später attische Diakria; aber Iphigeneia gehört nicht nach Lakedaimon, sondern nach Brauron. Und wer ist Helenes Mutter? Im troischen Epos Leda; an sie werden wir nicht denken. Die Kyprien nennen Nemesis, selbst schon die Sagen contaminirend, hier wie bei Iphigeneia. Zum Epos stellt sich die Tragödie; aber die Kunst und die volksthümliche Dichtung der perikleischen Zeit weiss es besser. Helenes Mutter ist nicht die blasse Abstraction der Kyprien<sup>1)</sup>), sondern die Göttin von Rhamnus. Damit rückt die ganze Fabel in einen so nahen geographischen Zusammenhang, dass wir wohl wagen dürfen zu vereinigen und zu deuten. Die Auffassung Helenes giebt uns der Kenner aller Höhen und Tiefen seiner heimischen Sage, Aischylos.

Im sumpfigen Thale der Diakria, 'unter den Dornen', wohnt

1) Auch darin zeigt sich, wie der Dichter der Kyprien alte Motive ohne Verständniss weiter giebt. Themis berath sich mit Zeus, wie Ge von der Uebermasse der Menschen befreit werden soll: er hat keine Ahnung davon, dass Themis und Ge identisch sind. Bekanntlich hat Rhamnus neben dem Culte der Nemesis auch den der Themis, um so mehr wird die Grundlage der Kypriensage rhamnusisch sein.

**H**emesis, die jungfräuliche Göttin, schön wie Aphrodite, aber spröde wie Asteria und unerbittlich wider jede *ὕβρις* wie Artemis; wie Artemis todsendend.<sup>1)</sup> Zeus entbrennt von Liebe zu ihr, trotz allem Sträuben erliegt sie ihm und gebiert das schönste Weib, Helene. Allschönst ist sie, wie die 'Allbegabteste', aber ein Fluch wie sie: sie ist wirklich eine Schwester Pandoras. *δηξιθνμον Ερωτος ἄνθος* aber *νυμφόκλαυτος Έρινγ*. Der Fürst von Aphidna, las von den nahen Bergen herabschaut auf das rhamnusische Thal, sieht sie, liebt sie, raubt sie. Die Söhne des Zeus auf ihren weissen Rossen, die in Boeotien oder auch in Attika zu Hause sind, erscheinen die Schwester zu befreien und brechen die Burg. Der Fluch hat sich erfüllt. Aber schon trägt die schönste Frau von dem edelsten Manne eine Frucht im Schoosse. Das Kind der Sünde gebiert sie, die 'Gewaltgeborne'. Für Iphigeneia hat die Erde keinen Raum. Die unerbittliche Jungfrau von Brauron löst zwar die Bürde der Helene, aber das Kind ist ihr versunken; *ἀρταμίς* und *κονχοτρόφος* zugleich fordert sie das schuldlose Blut, aber erhebt Iphigeneia zu ihrer eignen Dienerin. Und was wird aus Helene? Die Schönheit und der Fluch der Schönheit sterben nicht. So lange des Weibes Schönheit den Mann berückt, und die Leidenschaft ihn zu jäher That verführt, so lange ringt einer nach dem anderen um den kostlichsten Preis, so lange folgt Fluch dem Fluche. Simon der Magier hat Helene zu seiner Seite, und dem Faust hat sie ja noch jüngst wieder ein holdes Kind geboren, das die strengen Gewalten sofort dem Reiche des Lichtes entzogen.

Ich habe es gewagt auszusprechen, was die alten Diakrier mir gedichtet zu haben scheinen. Und wenn ich mich dabei geirrt habe, so weiss ich doch, dass sie mirs vergeben werden. Denn es ist keine geringe Poesie, die ich ihnen zutraue.

1) Die *Νεμέσεια* sind ein Todtentfest, vgl. dazu Stellen wie Soph. El. 792. 1467. Noch Caesar nannte die Stelle, wo das Haupt des Pompeius besetzt ward, *Νεμέσειον*.

Greifswald, 22. December 1882.

U. v. WILAMOWITZ-MÖLLENDORFF.

## QUAESTIONUM DE ARCHILOCHO CAPITA TRIA.

### I. De Lycambae morte fabulosa.

Iamdudum perspicerunt viri docti originem fabellae de Ly-  
cambae morte siliarumque eius quaerendam esse in fragmento  
Archilocheo (35 Bergk) apud Photium: κύψαι· ἀντι τοῦ ἀπάγε-  
σθαι Ἀρχιλόχος·

κύψαντες ὑβριν ἀθρόιν ἀπέφλυσαν.<sup>1)</sup>

Neque tamen desuerunt qui ad confirmandam potius et probandam  
rei veritatem Photii Archilochique verbis uti malent quam ad eam  
refutandam; inter quos permirum mihi visum est etiam Bernhar-  
dyum esse (*Grundr. II 1 S. 491<sup>3)</sup>*): Wenn *Photius richtig κύψαι*  
*durch ἀπάγεσθαι erklärt auf Anlass des Trimeters κύψαντες etc.*,  
*so besitzen wir dort ein authentisches Zeugniß für den Ausgang des*  
*Handels.* Atque ita profecto res se haberet si verbo illi ἀπάγε-  
σθαι una tantum inesset significatio, laqueo gulam sibi frangendi.  
Verum reputandum est verba quae sunt ἀπάγχω et ἀπάγχεσθαι  
praeter propriam metaphoricam quoque significationem doloris animi  
ita obtinere ut ἀπάγχομαι non longe distet a latino *torqueor* et  
propius etiam accedat ad italicam locutionem quae est *mi santo*  
*soffocare, strozzare dalla bile;* memorabilia et illustria exempla  
suppeditat formae activae Aristophanes Vesp. 686 ο μάλιστά μ'  
ἀπάγχει, mediae autem Nub. 988:

οὐ δὲ τοὺς νῦν εὐθὺς ἐν ἴματίοις προδιδάσκεις ἐντετυλίχαι·  
ώστε μὲν ἀπάγχεσθαι, ὅταν ὁρχεῖσθαι Παναθηναῖοι δέον αὐτοῖς  
τὴν ἀσπιδα τῆς κωλῆς προέχων ἀμελῆ τις Τριτογενεῖς.

Possit igitur Bernhardyi ratiocinationem inverttere, nam si, ut pro-  
fecto verisimillimum est, illud Archilochium κύψαντες ad Lycamben  
et Neobulon spectat, si deinde verbo quod est ἀπάγχεσθαι recte  
explicavit Photius (vel potius auctor quo Photius usus est) non

1) ἀπέφλυσαν Lobeckius Schneidewinus; ἀπέφλοσαν codex.

opriam sed metaphoricam significationem illius *κύψαι*, certissimum et luculentissimum habes testimonium, ipso Archilocho auctore, camben et filiam minime sibi laqueo mortem consivisse, sed se eo aegrimonia torsisse propter poetae convicia, ut suam insotitiam omnino ebullirent (*tanto gli strozzò la bile che tutta insieme mitarono la loro arroganza*). Photium autem illud *κύψαι* Archilocheum recte explicasse quis dubitet? siquidem *κύπτει ὁ ταγξάμενος*, non minus scilicet qui sibi laqueo gulam frangit, am qui atra bile et aegrimonia usque ad suffocationem torquetur.

Lycamben itaque et filias non magis Archilochus ad laqueum impulit quam Athenin et Bupalum Hipponax (cf. Plinium H. N. XXVI 5). An vero et Hipponax scripserit Athenin et Bupalum Amaritudine carminum *κύψαι* vel *ἀπάγξασθαι* ita ut ea opinio iam Plinius refellit<sup>1)</sup> eandem habuerit originem, in medio relinio. Sed hoc contendo, illud persimilem habuisse originem quod ridius Ib. 521 refert, Hipponactem inedia vita functum esse:

*utque parum stabili qui carmine lusit Athenin,  
invisus pereas deficiente cibo.*

mirum Hipponax de sua inopia adeo usque ad satietatem quies est (cf. fragm. 16. 17. 18. 19) ut mirum esset si qui toties se zere dixit, idem esurire se nunquam dixisset. Vel si ipse Hipponax hoc non dixit, scripserit aliquis Hipponactem adeo pauperem isse ut inedia periret, non secus ac nos quoque ad summam opiam significandam dicere interdum solemus *muor di fame de mine che mangia beve e dorme e veste panni*.

Auctores antiquissimi qui de Lycambae et Neobules laqueo adiderunt sunt, si Bernhardy whole (l. s.) audias, Horatius Epop. VI 13, pist. I 19. 25, et Ovidius Ib. 53. Prior Horatii locus nihil coniet ad rem:

*cave, cave: namque in malos asperrimus  
parata tollo cornua,  
qualis Lycambae spretus infido gener  
aut acer hostis Bupalo.*

1) l. s. *Hipponacti notabilis foeditas voltus erat, quam ob rem imanem eius lascivia iocorum hi (scil. Athenis et Bupalus) proposuere ridendum circulis, quod Hipponax indignatus destrinxit amaritudinem carminum tantum ut credatur aliquis ad laqueum eos compulisse, quod falsum est, amplius enim in finitimiis insulis simulacra postea fecere, sicut in Delo, ubi subiecerunt carmen non vitibus tantum censeri Chion sed et operibus trichermi filtrorum.*

Contra in altero loco minime dubium quin Horatius huc respexerit:

*nec sacerum quaerit quem versibus oblinat atris  
nec sponsae laqueum famoso carmine necit;*

potuitque sane Horatius de ea re etsi fictam credidit innuere, ut fere mos est omnibus poetis, qui quidquid poesis gratiam augeat libenter arripiunt et versibus inserunt. Ovidius quid sibi voluerit, haud ita certo adfirmaverim, videtur enim de *telis tinctis sanguine Lycambeo* ad vim iamborum Archilocheorum repraesentandam et ille loqui potuisse qui nihil prorsus de eius violenta morte resciverit; praesertim cum *imago telorum sanguine tintorum vix apta sit ad mortem* quam quis suspendio sibi paraverit exprimendam.

## II. De Archilocho Lacedaemon e x p u l s o .

Narrat auctor libelli Laconicarum institutionum (cap. 34) qui sub Plutarchi nomine circumfertur, Archilochum Lacedaemonios e civitate absque mora expulisse cum eius sententiam compерissent, melius esse arma quam vitam amittere: *Αρχιλοχον τὸν ποιητὴν ἐν Λακεδαιμονίῳ γενόμενον αὐτῆς ὥρας ἐδιωξαν, διότι ἐπέγνωσαν αὐτὸν πεποικότα, ὡς κρείττον ἔστιν ἀποβαλεῖν τὰ δύτα ἢ ἀποθανεῖν· ἀσπίδι μὲν Σαΐων τις ἀγάλλεται, et cetera quae omnibus teruntur.* Conferendum est Valerii Maximi locus (VI 3. 12), qui auctor non de poetae ipsius, sed de carminum exilio loquitur, atque ita decrevisse Lacedaemonios tradit non ea de causa quam falsus ille Plutarchus exponit, sed quod eorum parum verecundam ac pudicam lectionem arbitrarentur: *ceterum etsi Romanas severitatis exemplis totus terrarum orbis instrui potest, tamen externa summatim cognosse fastidio non sit. Lacedaemonii libros Archilochi e civitate sua exportari iusserunt quod eorum parum verecundam ac pudicam lectionem arbitrabantur. Noluerunt enim ea liberorum suorum animos imbuī, ne plus moribus noceret quam ingenī prodesset.* Itaque maximum poetam aut certe summo proximum, quis domum sibi invisam obscenis maledictis laceraverat carminum exilio multarunt. De Pseudoplutarchi narrationis fide merito dubitat Bernhardyus *Grundr.* II 1 S. 491<sup>3</sup>; Valerii Maximi dicta nescio utrum in dubium vocata sint necne. Certe inter utramque narrationem, si ut videtur fides utriusque est abiudicanda, haec extitit necessitudo: qui eam finxit quam priorem posuimus de poetae exilio, alteram novit de exilio carminum; uterque vero ea mente

et animo fictionem suam excogitavit ut severos mores Lacedaemoniorum liberrimi poetae exemplo et oppositione illustraret.

### III. De oraculis quae ferebantur Calondae Archilochi intersectori traditis.

Aelianus apud Suidam s. v. *Ἀρχιλοχός* (fr. 80 H), Plutarchus *sera num. vind.* XVII p. 560 e ex uno eodemque fonte narrationem de Calonda Archilochi intersector<sup>1)</sup> hausisse videntur. Aelianus haec habet: ὅτι τῶν σπουδαίων οὐδὲ θανόντων οἱ Θεοὶ λήθην τίθενται. Ἀρχιλοχὸν γοῦν ποιητὴν γενναῖον τάλλα, εἴ τις αὐτοῦ τὸ αἰσχροεπές καὶ τὸ κακόρρημον ἀφέλοι καὶ οἰονεὶ κηλίδα ἀπορρύψειν, ὁ Πύθιος ἡλέει τεθνεῶτα καὶ ταῦτα ἐν τῷ πολέμῳ, ἔνθα δήπον ξυνδὸς Ἐννάλιος. καὶ ὅτε ἡκεν ὁ ἀποκτείνας αὐτὸν, Καλώνδας μὲν ὄνομα, Κόραξ δὲ ἐπώνυμον, τοῦ Θεοῦ δεόμενος ὑπὲρ ᾧν ἐδεῖτο, οὐ προσήκατο αὐτὸν ἡ Πυθία ὡς ἐναγῆ, ἀλλὰ ταῦτα δήπον τὰ θρυλούμενα ἀνεῖλεν. (Hic excidit, ut videtur<sup>2)</sup>), versus vulgatissimus:

*Μουσάων θεράποντα κατέκτανες· ἔξιθι ναοῦ.*  
 ὃ δὲ ἄρα προεβάλλετο τὰς τοῦ πολέμου τύχας, καὶ ἔλεγεν ὡς ἡκεν ἐς ἀμφίβολον ἡ δρᾶσσαι ἡ παθεῖν ὅσα ἐπραξεῖ, καὶ ἡξιον μὴ ἀπεχθάνεσθαι τῷ θεῷ εἰ τῷ ἔαντοῦ δαίμονι ζῆ, καὶ ἐπηρῆστο ὅτι μὴ τέθνηκε μᾶλλον ἡ ἀπέκτεινε. Ex quibus patet hoc fabellae auctorem finxisse: Calondam, auditio Pythiae responso, statim intellexisse Musarum ministrum quem ipse pugnans intercessisset, suisce Archilochum, etsi Pythia, iuxta morem suum loquendi per aenigmata, hunc diserte non nuncupasset. Pergit Aelianus narrare de altero Pythiae responso: καὶ ταῦτα ὁ Θεὸς οἰκτείρει, καὶ αὐτὸν κελεύει ἐλθεῖν ἐς Ταίναρον, ἔνθα Τέττιξ τέθαπται, καὶ μειλιχασθαι τὴν τοῦ Τελεσικλείου παιδὸς ψυχὴν καὶ πραῦναι χοαῖς. οἵσις ἐπεισθῇ, καὶ τῆς μήνιδος τῆς ἐκ τοῦ Θεοῦ δξάντης ἰγένετο. Neque aliter a Plutarcho (postquam de priore Pythiae responso rettulit his verbis: ἐκβληθεὶς δὲ τὸ πρῶτον ὑπὸ τῆς

1) Is Archias vocatur ab Oenomaō apud Eusebium, *Praep. ev.* V 33, *Corax* a Pseudo-Heracleide (VIII 2 Müller). Dio Chrysostomus (or. XXXIII) Galenus (Protrept. 10) Aristides (or. XLVI p. 380 Dind.) rem attingunt, hominis nomen silentio praeterireunt.

2) Hanc sententiam Kuesterus, aliam tuetur Bernhardyus ad Suid. v. *Ἀρχιλ.*: *nihil opinor elapsum, sed dicti celebritatem digito suisce demonstratum.*

*Πυθίας, ὡς ἱερὸν ἄνδρα τῶν Μουσῶν ἀνηργηκώς) ea traduntur quae pertinent ad Pythiae responsum alterum: εἴτα χρησάμενος λιταῖς τισὶ καὶ προστροπαῖς μετὰ δικαιολογίας, ἐκελεύσθη πρενθεὶς ἐπὶ τὴν τοῦ Τέττιγος οἰκησιν, ἐλάσσασθαι τὴν τοῦ Ἀρχιλόχου ψυχήν. τοῦτο δ' ἦν ὁ Ταίναρος· ἐκεῖ γάρ φασιν ἐλθόντα μετὰ στόλου Τέττιγα τὸν Κρῆτα πόλιν κτίσαι καὶ κατοικῆσαι παρὰ τὸ ψυχοπομπεῖον. δύοις δὲ καὶ Σπαρτιάταις χρησθὲν ἐλάσσασθαι τὴν Πανσαντὸν ψυχήν, ἐξ Ἰταλίας μεταπεμφθέντες οἱ ψυχαγωγοὶ καὶ θύσαντες ἀπεσπάσαντο.* In hac vero narrationis parte quam Aelianus et Plutarchus iisdem fere verbis exhibent (si excipias adnotatiunculam de colonia Taenari condita ab Aeliano omissam) hoc magnopere offendit: oraculi responsum, contra morem, ita perspicuum et apertum fuisse, ut nihil relinquaretur enodandum acumini illius qui Pythiam consulisset; nam Tettigis sedem esse Taenari nemo profecto ignorabat. Suspicor itaque pristinam et genuinam narrationis formam, alienis additamentis inlatis, obscuratam et corruptam esse. Ad summam iudico responsum alterum<sup>1)</sup> quod quis Pythiam reddidisse finxerit, constare verbis Aeliani quae sunt αὐτὸν κελεύσει ἐλθεῖν . . . . ξνθα τέττιξ τέθαπται, Taenari non facta mente mentione, nisi quod haec Aeliani verba metro soluta sunt. Placari Archilochi manes perspicue iubebat Pythia, placationis locum subobscure praecipiebat verbis illis ξνθα τέττιξ τέθαπται, quae nimirum propius accedunt ad pristinam formam quam illa Plutarchi ἐπὶ τὴν τοῦ Τέττιγος οἰκησιν. Dixi locum placationis Pythiam obscure praecepsisse; quisnam, obsecro, locus, in quo sepulta sit cicada? Scilicet locus in quo Archilochus ipse sepultus erat. Hoc enim tenebat Pythia, vel potius qui totam hanc fabulam composuit et exornavit, Calondam adeo lectione carminum Archilochi fuisse imbutum ut non ignoraret elegantissimum venustissimumque illud τέττιγα δ' εἴληφας πτεροῦ<sup>2)</sup>), quo vir acerrimus imaginem ingenii et morum

1) In hoc quoque Pythiae responso Archilochus appellabatur Μουσάων Θεράπων, cf. Dionem Chrysostomum, or. XXXIII, vol. II p. 4 Dindorf: καὶ τὶ δεύτερον ὡς ἀπελογεῖτο πολέμῳ λέγων ἀποκτεῖναι, πᾶλιν Μουσῶν θεράποντα ἔφη τὸν Ἀρχιλόχον.

2) Dimetrum restituit Bergkius (fr. 143) ex Luciano, Pseudolog. 1: τὸ δὲ Ἀρχιλόχου ἔκεινο ἥδη σοι λέγω ὅτι τέττιγα τοῦ πτεροῦ συνείληφες . . . . ἔκεινος τοίνυν πρός τινος τῶν τοιούτων ἀκούσας κακῶς, τέττιγα ἔφη τὸν ἄνδρα εἰληφέναι πτεροῦ, εἰκάζων κτέ.

um delineaverat, εἰκάζων ἔαυτόν, ut verbis Luciani utar, τῷ ιγὶ, φίσει μὲν λάλῳ ὅντι καὶ ἄνευ τινὸς ἀνάγκης, δύοδὲ καὶ τοῦ πτεροῦ ληφθῆ, γεγωνότερον βοῶτι. Sed iis extitit qui magis quam Archilochi dimetrum, lusum vel verbum memoria teneret quod est *Tέττιγος ἔδρανον*.<sup>1)</sup> Is, e mihi, omnia turbavit et corruptit cum somniaret quia Taenari descendens Averni, ibi Archilochi manes Calondae placandos se.<sup>2)</sup> Notas turbarum et corruptionis ipse vides, si oculos aperias: non minus apud Aelianum quam apud Plutarchum deprehentur. Servavit Aelianus verba fere genuina commenticii oraculi sunt ἐνθα τέττιξ τέθαπται<sup>3)</sup>, sed cum etiam mentionem nari ex fonte suo impuro depromptam accepisset, inconsulto mavit Tettigis Cretensis sepulcrum esse Taenari, quasi dicterium circumferebatur suisset *Tέττιγος τάφος* (quod, etiamsi consis Tettigem in regione Taenari, a se incolis frequentata, commi esse potuisse, omni lepore tamen caruisse) et non *Tέττιγος ανον*. Ex eodem fonte impuro sua hauriens Plutarchus, quem erium *Tέττιγος ἔδρανον* probe nosse ex sequentibus patet, illa ἐνθα *Tέττιξ τέθαπται*, ut incongrua, cum illis ἐπὶ τοῦ *Tέττιγος οἴχησιν* mutavit, atque ita magis magisque vera erroris obliteravit, postremo posuit explicationem de Tettigis

1) Quod sciam, apud unum Hesychium extat: *Tέττιγος ἔδρανον*· ἡ Ταΐς. *Τέττιξ γὰρ ὁ Κρής Ταίναρον ἔκτισεν.* Verbis *Tέττιγος ἔδρανον* re, nisi fallor, designatur Averni descensus, sive vulgus lusum excudit, poeta nescio quis, sive tandem vulgo poetae lusus tantopere placuit ut amquam proverbio uteretur. Inde horum alterutrum fieri potuisse aperest: aut vulgus dicterio quod vel proprio marte effinxerit vel a poetam acceperit, revera usum esse, Hesychium autem unum proverbium im servasse; aut poetam, comicum puta (apte enim comparari possunt Aristophanis, Ran. 186) verbis de quibus disputatur Averni descensum significasse, grammaticos vero in lexica sua glossam recepisse, quae de, nisi vulgo, inter doctos tamen in proverbium abierit. Quoquo modo se habuit, apparel id commode evenire potuisse ut Tettigis colonia cum dero cicadae confundereetur.

2) Si in Pythiae carmine locus indicabatur in quo *Tettix* ille sepultus, nempe maris litus, hoc etiam erroris causis adnumerandum, quoniam Archilochi sepulcrum (Anthol. Pal. VII 71) et Tettigis colonia ad maris a sita erant.

3) Cf. Bernhardy whole Suid. v. *Ἄρχιλ.*: ‘Τελεσικλείου παιδός’ inest his iugum oraculi Delphici, nec dubito quin eodem revocandum sit *Τέττιξ τέθαπται*, si quidem Plutarchea adhibemus πρὸς τὴν τοῦ *Tέττιγος σῖν*.

Cretensis Taenaria colonia, sive apud auctorem quo utebatur eam repperit, sive eam proprio marte adiecit.

Quod ad historiam pertinet, hoc tantum ex fabulosa narratione elici posse videtur, Archilochum fortasse adversus Naxios pugnatum (Naxium Calondam fuisse perhibent, neque alia causa propter quam Naxus in censum venerit mihi quidem in promptu est) diem supremum obiisse. Cetera ingeniose composita sunt et adornatae adhibitis, ut videtur, Archilochi locis,

*εἰμὶ δ' ἔγώ Θεράπων μὲν Ἔρναλλοιο ἄνακτος  
καὶ Μονσέων ἀρατὸν δῶρον ἐπιστάμενος,  
qui locus satis vulgatus fuit<sup>1)</sup>), et  
τέττιγα δ' εἴληφας πτεροῦ.*

Inventoris, cui pariter oracula patri data Telesicli de filio nasciture et de colonia Thasi condenda<sup>2)</sup> libenter tribuerim (patet enim eodem studio et artificio<sup>3)</sup> conficta fuisse), mentem et consilium si assequi cupias, adeas Dionem Chrysostomum et Eusebium maximeque Aristidem; doceberis non mortales tantum, sed vel deos immortales Archilochum, hominem licet maledicentissimum, summis honoribus adficere voluisse.

1) Hoc distichon respiciunt Plutarchus vit. Phoc. 7, Themistius or. XV p. 185; laudat Athenaeus XIV p. 627 c: Ἀρχίλοχος γοῦν ἀγαθὸς ὁν ποιητὴ πρῶτον ἐκαυχήσατο τὸ δίνασθαι μετέχειν τῶν πολεμικῶν ἀγώνων, δεῖτερον δ' ἐμνήσθη τῶν περὶ τὴν ποιητικὴν ὑπαρχόντεων αὐτῷ, λέγων· εἰπε. Legendum videtur πολεμικῶν ἀγώνων.

2) Eusebius Praep. ev. V 32—33. VI 7.

3) Vide alterum de urbe in insula Thasi condenda:

*ἄγγειλον Ηροίοις, Τελεσίκλεες, ὡς σε κελεύω  
νήσω ἐν Ἡέρῃ πτίζειν εὐδείλειον ἀστυν,*

Nomen Ἡέρη antiquitus Thasi insulae tributum fuisse memorabat Archilochus, Eusebio teste, qui Telesiclem ita loquentem inducit. ξένουσι δ' ἐν' αὐτῇ Πάροι, Ἀρχίλόχου τοῦ ἐμοῦ νιοῦ φράσαντος ὅτι ἡ νῆσος αὕτη πρὶν Ἡέρη ἐκαλεῖτο.

Scribebam Pisis Kal. Iul.

A. PICCOLOMINI.

## AD CHORICII DECLAMATIONES DUAS RECENS EDITAS NOTULAE.

Choricii Sophistae Gazaei, Iustiniano aequalis, permultae superuent *μελέται* et *λόγοι* et *διαλέξεις* per varios codices, Parisinum, houm, Vaticanum, Matritensem sparsae, quarum pars a Fabricio, lloisono, Boissonadio olim edita est, aliae ad nostra usque tempora neglectae delituerunt. E codice N—CI bombycino Bibliothecae bliciae Matritensis ceteris longe ubiore, qui praeter *διαλέξεις* am plurimas undeviginti orationes et declamationes continet maximum partem nusquam alibi obvias recentique adhuc memoria initas, — nisi quod titulos, additis pauculis verbis in cuiusque itio atque exitu positis, superiore saeculo ad finem vergente

Catalogo suo publici iuris fecerat Iriarte, — proximis annis nonnullae edi coptae sunt, duae — εἰς Ἀράτιον Δοῦκα καὶ τέφανον ὄρχοντα et ὑπὲρ μίμων quae dicitur — a viro desiratissimo Charles Graux, immatura atque acerba morte omnibus erarum cultoribus erupto, cui nuperrime se comitem adiunxit Foerster Kiliensis vir doctissimus, prolatis ex eodem codice duas aliis, quibus Πολυδάμας et Πεταμος titulus est horumque Polyxena Achilli collocanda petenti controversia argumentum. Irum, sicut plurimarum ceterarum, praeter ea quae ex Iriartii Catalogo iam innotuerant, legebantur paucae sententiae quas inde cerptas Macarius Chrysocephalus saeculo, ut videtur, XIII p. Chr. n. suam Ροδωνίαν receperat, receptas ediderat Villoisonus (Aneedd. t. II pp. 47, 48), unde in Boissonadii editionem transierunt, nec Foersterus — ut dixi — mense Maio huius anni utramque egram in hoc ipso diario (t. XVII 2 p. 193—238) eruditorum ulis subiecit.

In his declamationibus e Matritensi codice protrahendis editor clam et strenuam operam collocavit. De fabulae vicissitudinibus ulenter et subtiliter, quantum satis est, disseruit, locos veterum os Choricius imitando expressit, — ut ceteri Sophistae omnes facere

solebant qui nunquam sui sunt. — subinde indicavit, codicis vitia et lacunulas plerumque sagaciter simul et feliciter correxit ac supplevit. De externa autem libri Matritensis specie deque legendi molestia multa flebiliter conquestus erat Iriarte, omnia tamen, ut tum mos erat, verbis exaggerans. Prudentius editor inesse vitia, et tralaticia quam plurima et vero etiam singularia nonnulla ac sanatu difficultiora admonuit, neque tamen eiusmodi, ut ad violentiora remedia confugiendi aut occasio aut necessitas adsit.<sup>1)</sup> Quae graviores insunt corruptelae, earum equidem paucissimas ex uciali scriptura male transscripta repetiverim, longe plurimae ex mera oscitantia atque errore profluxerunt, sive is error librarii codicis Matritensis est sive iam eius exempli.<sup>2)</sup> Sicut p. 223, 15 ἀλλὰ περιττὸς ὁ Φθιώτις τῇ Τροίᾳ δειχθήσεται συλλαμβάνοντων αὐτῇ τῶν Ὄλυμπίων τῷ περὶ τὴν Ἐκτορος ἀττικὸν ἔλαφον. Absurdum verbum editor optime in ἐλέφω correxit. P. 216, 30 Achilles λόγον αὐτὸς περὶ τῆς μάχης ἐμβάλλει — ὅντα λαβὼν ἀριστὴν διηγεῖσθαι (Polyxenae), πόσοντος αὐτῇ καταβαλὼν ἴδομ-τας ἵκοι, belle pro ἴρωας ἴκει. Non minus belle p. 219, 5 ἔτι θέμιος ὄφον πρὸ θέμενος, et p. 222, 25 πῶς ἐπικονρήσω γέροντι ἐποταχεῖ τὰ δίκαια προσειπῶν; pro ἐκαστοτοχῆ (pot. -χῆ). et p. 223, 3 καὶ τὰ λοιπὰ ὄμματα τῆς ἀκρασίας ἄγων εἰς μέ-σουν. pro τὰ λοιπὰ ὄνόματα. Similiter sanavit Foersterus p. 226, 24 πόσοντος οἵτις τὴν ὑφαντικὴν ταύτην εἰδέναι, pro corrupto hic ταύτην recte reponens τέχνην, quod mendum nil nisi incuria fudit, ut et pagina sequenti (227, 1): ὡς μὲν οὖν οἶδεν ἐμποδῶν Ἀμα-ζόσιν ἣ φύσις πρὸς πόλεμον πρὸ οὐδέν, et paulo post (l. 24)

1) Aber auch der erhaltene Text ist vielfach fehlerhaft, wenn auch der Abstand zwischen ihm und der Originalfassung kein allzugrosser ist und starke tiefeinschneidende Änderungen der handschriftlichen Lesart vom Uebel wären (p. 206).

2) Contendit editor Matritensem codicem exaratum esse a librario Graecæ linguae ignaro. (Die Handschrift ist zwar mit deutlicher Hand, aber von einem des Griechischen unkundigen Mann geschrieben.) Quod si verum est, — ei quis testi oculato fidem deneget? — longe maxima errorum pars, quos et editor sustulit et nos tollere conamur, iam in Matritensis exemplo adsumere statuenda erit. Vitia enim plurima eiusmodi sunt, quae nisi e perversa re-entiorum Graecorum pronuntiatione oriri non potuerunt. Praeter ea quae supra posui, affero ὑσυχίαν (p. 210, 26), οἴσομαι pro εἴσομαι (p. 211, 1), περιληφθείσαν pro -λειφθ. (p. 220, 26), ἐπὶ pro ἐπει (p. 223, 8), μία pro ὅμοια (ib. 10), μὴν pro ἡμῖν (p. 235, 2) cetera.

ἢ γὰρ θαυμάζω τοῖς μαχομένοις πρὸ Θαυμίζω, et p. 231, 16 asonem Medeae) πίστεις ἐν Κόλχοις παρασχόμενον ἴσχυρὰς μῆν ἔχοντα στέφειν, cum oporteat ἡ μῆν, et infra (l. 21) σὺ ἐν οὐν μαχρὸν ἀπέτανας λόγον πρὸ ἀπέτεινας. Eiusmodi porro int p. 234, 16 τὸν Ἀγαμέμνονος πόθον — ἴσχυρότερον εἶναι εἰνῶ, ut sit κρίνω, et p. 235, 9 ἀλαβονείας πρὸ ἀλαζονείας, et — ut aliquando finem faciam, — p. 236, 1 (Briseis Polyxenae ilumniabitur) ὡς ἐδάκρυσεν Ἐκτορος Πολυξένη μνησθεῖσα, ὡς ὃ δύναται τῷ γάμῳ, iure illud ab editore refictum in ὡς οὐ τίνυται τῷ γάμῳ.

His itaque mendis plurimisque similibus doctissimus editor erite admodum manum emendatricem adhibuit. Nondum tamen mentia vulnera in declamationibus nunc primum e mendoso codice ditis sanata esse quis aequus index mirabitur? At et alii fortasse iudici non deerunt aegroto, et ipse quae inter legendum mibi issa sunt melius constitui posse Choriciique manum sincerius exhibere paucis hic proponam, simul monito lectore, ubi veterum notatio editoris aciem effugisse videatur.

Non procul ab initio gravior subesse videtur perturbatio, quam si rem plura transscribam. P. 209, 23 seqq. πάλαι μὲν οὖν Ἀχιλλεὺς τῆς ἐπὶ Τροίαν ὁργῆς ἐκχαλάσαι μοι φαίνεται· οὐ γὰρ ἵν εὑρε σχολάζουσαν τὴν ἐπιθυμίαν ἔτι χαλεπαίνων· — — ἵν δὲ κατὰ νοῦν, ὡς εἰκός, ἔχει τὴν κόρην τούς τε γάμους αιθ' αὐτὸν ἥδη τελῶν καὶ σκοπῶν, ὅπως ἀν ἀλύπτως αὐτῇ μέλλοι συζῆν· ὁ γὰρ ἐρῶν μῆ βουλόμενος αὐτὸν ἀνιᾶν, οὐας παρθένου ἐρῶν οὐ σκοπεῖ, ἵνι γαμήλια μέν τις δῶρα διδοὺς οὐπω δῆλον ποιεῖ τῷ πατρὶ τῆς κόρης, εἰ γυναῖκα λαβιὸν ἀγαπήσει, ὁ δὲ ἐξ ἐρωτος προσοτίῳ πεινεν ἔχων ἐκεῖνο, δι' ὁ πάντα φιλοῦσι πυνθάνεσθαι καὶ ζητεῖν, οἷς εἰσι θυγατέρες ὥραν ἔχουσαι γάμον. Esse in codice πως ἄν — μέλλῃ συζῆν, unde non cum editore μέλλοι efficiendum, sed addendum tantum ἡτα subscriptum semper fere omitti solitum, pusillum est. Illud gravius, quod ad sequentia, quae ita unus unicus repraesentat: οὐδὲ παρθένον (suprascripto οὐ) ἐρῶν ἢ σκοπῶν, correxit quidem σκοπεῖ, — quod et ipse unice aptum esse existimo, — sed addit continuo: ‘haec sententia num sana sit ubito’. Evidem adscito σκοπεῖ, quod editor coniecit, correctum οὐδὲ παρθένον αἰτῶν οὐ σκοπεῖ, — nam quid intersit inter ὁ ἐρῶν et παρθένον ἐρῶν non perspicio, et non de amatore

tantum loquitur, sed de eo qui dilectam virginem in matrimonium petit, — his igitur correctis non video, quid sententiae iam ad integratatem desit. Polydamas enim aperte hoc dicit. Quod Achiles Polyxenam deperit, ostendit hoc eum de ira in Troianos iamdudum multum remisisse. At vero hoc idem non declarat fidelem eum amatorem futurum. Quod in matrimonium petit, quod dona nuptiali offert, ne il quidem eius rei satis certum signum habeatur. Sed hoc certe erit, quod gentilium suorum oblitus — τοὺς Ἐλλαγῶν προέσθαι postea dicitur p. 215, 27 — opem suam et auxilium matrimonii futuri pretium Troianis offert. Quae sententia si iest, — neque alia inesse potest, — necessario insana putanda sunt, non ea quae editor insimulabat, sed quae haec excipiunt. Quo enim referendum erit δι' ὅ? quomodo intellegendum πάντα τοῦ λοῦσι πυνθάνεσθαι? At electo δι' cetera sic disponenda videatur: ὁ δὲ ἔρωτος προσιὼν ἔχων ἐκεῖνο, "Ο πάντες φιλοῦσι πυνθάνεσθαι καὶ ζητεῖν, οἷς εἰσι θηγατέρες ὥρας ἔχουσαι γάμου. Achilles illud ad matrimonium affert, quod omnes audire cupiunt et postulare solent, quibus virgines nubiles domini sunt.

P. 211, 16. "Ορα μὴ βέλτιον περὶ τούτων οὕτω δοξάζει.  
Supplendum: μὴ βέλτιον (ἢ).

Ib. 21. De Amazonibus dicitur ἀλλὰ τῆς μὲν φύσεως ἀμείνους εἰσι, γυναικες δὲ ὄμως [εἰστιν]. Secundum εἰστιν dubium ab auctore sit profectum.

Ib. 26. De disciplina bellica sic disputat οὕτης γὰρ οἵνις δυσκόλου τῆς ἐπιστήμης πολὺ χαλεπώτερον παραλαβόντα καὶ πολέμου φυλάξαι. Suppleverim: (ἐτι) πολὺ χαλεπώτερον παραλαβόντα (ἐν) καὶ φυλάξαι πολέμου φυλάξαι.

P. 212, 1. Αὐτοῦ τοινν τοῦ Ἀκτεορος προκαλουμένου ποτὸν ἄριστον τῶν Ἀχαιῶν εἰς χειρας ἵέναι. In codice (M) et προκαλεμένου, ita tamen 'ut fol. 129 b in προκαλε desinat, fol. 113 a μένου incipiat'. Auctor igitur προκαλε(σα)μένου videtur dedisse.

Ib. 21. Sciunt Aethiopes et Indi, quorum auxilium exspectatus, ὡς ἦν Ἐκτωρ ἡμῖν εὖ μάλα συγκεκροτημένος τὰ τοῦ πολέμου καὶ δύναμιν ἡσκημένος ἀξιαν θαυμάσαι, δεινός μὲν ἀθυμοῦντα στρατὸν ἀγαθῶν ἐπιτίθων πληρῶσαι, εὖ δὲ παρασχὸν καὶ ταῖς ὀλκάσιν αὐταῖς φλόγα προσάγειν, ἀλλὰ τῷ Πηλέως οὐ μέγας παραβάλλειν [ἔστιν]. Mortuus erat Hector, ut vel ideo ἔστιν eliminandum sit et ceteroquin supervacaneum.

τὰ εὖ μάλα συγκεκριμένος τὰ τοῦ πολέμου ex Demosthenē γνθ. II § 17) sumpta esse opportune monuit Foersterus; dextre in quod in codice legitur εὖ δὲ παρασχὼν in παρασχὸν mutat Thucydidis (I c. 120) in tempore memor.

P. 213, 19. Ζηλοτυπίας γοῦν γινομένης εἰκότως αὐτῷ σεδίδον τὸ πάθος καὶ μᾶλλον ἐπειθέτο τὴν κόρην εἶναι ἡνὶ ἐκ τοῦ μῆ μόνος ἔραν. Sermo est de Achille Agamemnon et ipsum Briseidis amore captum esse suspicante. Adnotatur: ‘haec verba, nisi προσδιδόναι, ut ἐπιδιδόναι, intransitive patum esse statuis, labem contraxisse dicendum est, quae haud an tollatur scribendo ζηλοτυπίας γοῦν γινόμενος αὐτῷ σεδίδον τῷ πάθει collato p. 74, 1 Boiss. ὁ τύραννος καὶ ως μὲν οὖν ἀσελγής<sup>1)</sup>, ἐν μεγάλῃ δὲ γενόμενος ἔξουσίᾳ σεδίδον τῇ νόσῳ.’ Quod τὸ πάθος correxit in τῷ πάθει me fecit, at non item adsentior ei γινομένης in γινόμενος anti. Nam sive nominativum voluisse statuimus, non novi ζηλοτυπίας ut sit ζηλότυπος, sive genetivum, non sane a participio μένος poterit pendere. Quidni scribamus ζηλοτυπίας γοῦν μένης εἰκότως αὐτῷ προσεδίδον τῷ πάθει? In quibus, uis hoc vult, αὐτῷ poterit esse ἀπὸ κοινοῦ, ut grammaticis re mos est.

P. 214, 2. Πᾶν δὲ λιγθὲν ἐκ πολέμου τιμιώτατον στρατηγὸν καὶ τρίποντας ἢ καὶ ἀσπίς, ἥδιστον κτῆμα, μνήμη γὰρ ται νίκης καὶ τὴν αὐτὴν δύναται μαρτυρίαν τῆς ἀρετῆς οὐ τε καὶ μεγάλη μοῖρα λαφύρων. Ut asyndeton in prima entiae parte tollatur, cuius nullam nunc video rationem, scribam: — — τιμιώτατον στρατιώτη, (καὶ) καὶ τρίποντας ἢ καὶ ἵς ἥδιστον κτῆμα. In ultimis, (tota enim sententia ex Matio nota erat), Villoisonus post τὴν αὐτὴν δύναται μαρτυρίαν se putabat ‘ἀνεγείρειν aut quid simile’. Nihil deesse docebit cytidis locus (I 141), quem sophista expressit: τὴν γὰρ αὐτὴν

1) Ominino corrigendum ὁ τύραννος καὶ ἄλλως μὲν ἢ ν ἀσελγής. Verba ex Τύραννονοτόνον, quae declamatio tota legitur ap. Villois. (II p. 52—65). propter totum loci tenorem proponere possum, unde quod dixi satis statui. Loquitur tyrannicida ὅτι γὰρ ταύτην ἔχει τὴν τάξιν (ἢ τυραννοκτονῆς τὰς ἄλλας εὐεργεσίας, ἀκούσατε πρὸς θεῶν, ὡς παρόντες, οἷας λαζαδανεῖς τὴν πόλιν. — — Ό τύραννος καὶ ἄλλως μὲν οὖν (!) νῆς, ἐν μεγάλῃ δὲ γενόμενος ἔξουσίᾳ προσεδίδον τῇ νόσῳ. ἥσαν οὖν εε ἀκολασίας ὑπηρέται, προξενοῦντες αὐτῷ τὰς εὐκοσμίας διαφερούσας ἄλλει. Incipit narrare: quis hic locus particulae οὖν?

δύναται δούλωσιν ἢ τε μεγίστη καὶ ἐλαχίστη δικαίωσι τῶν ὁμοίων πρὸς δίκης τοῖς πέλας ἐπιτασσομένη, quem amicus quidam meus mihi commode indicavit.

Ib. 9. Καὶ εἰ μὲν οὐχ ὑπῆρχεν αὐτὸς (*Agamemnon*) δουλωθεὶς τῆς Χρυσήδος, ἡτον ἀν᾽ Ἀχιλλέα παρώξυντος ἡρωπος ὥν ἀγνοῶν, ἡλικον ἐστὶν ἐραστῇ παιδικά· διμι πάθει περιπεσῶν καὶ περὶ μαθών, ὡς τῷ ποθοῦντι δεύτερα τῆς ἐρωμένης, δῆλον ἐποίησε ταύτῃ σπουδάσας σαι τὸν ἀνθρωπον, ἢ μάλιστα δάκνειν φῆθη. Hoc vult memnon ipse cum non esset expers amoris, eo acerbius fecit Achilli suam eripere puellam cupiit. Sed queritur, quid παρώξυντος ἡρωπος ὥν ἀγνοῶν. Donec quis explicave terdum malim supplere ἡτον ἀν᾽ Ἀχιλλέα παρώξυντον (ἀ θρωπος ὥν, ἀγνοῶν ἡλικον ἐστὶν ἐραστῇ παιδικά). Apud omnes Graecos usitatum alibi quoque a Choricio adt reperimus, ut in *Tυραννοκτόνῳ* (ap. Villois. Aneedd. Graec. II) καὶ μὴ τι θαυμάσῃς εἰ περὶ τοὺς ἀλλήλους ἐκεῖνος (ty iste) ἀπάνθρωπος ὥν ὑπερεφίλει τὸν παῖδα, sic belle pr τοὺς ἄλλον; quod turpissimum vitium a Boissonadio tum est.

P. 215, 19. Ἄρα γέ σοι παραπλησίως δοκεῖ τὴν λωτον — — καὶ τὴν σὴν ἀγαπῆσαι; Immo ἀγαπή σειν

Ib. 20. Τί δήποτε Τρολαν δρῶν κλίνασαν ἦδη πρὸσιν καὶ πάσας οἰχομένας αὐτῇ τὰς ἐλπίδας, τὸν Ἐκτορὶ πάντας ἄρδην ἀπειρηκότας, — — μὴ πρὸς βραχὺ καρτι — — σφέσαι τὸν πόθον ἱγήσατο; Damnamendum esse τὸν Ἁ loci compositio tantum non clamat. Et alibi quoque rhe nuisse notissimum nomen satis habet. Uno loco defungar, i Θεωρίᾳ declamationi praemissa (p. 209, 1): Polydamas σφαλ εραν ἀποδεῖξε τὴν Τρολαν τοῦ σώζειν εἰωθότος ἀνηρη

P. 216, 11. Λογιζομένῳ, μὴ — — αὐτὸς ἀφύλακτος καὶ μόνος ἐν Τροίᾳ δεινὸν ὑποσταίη. Usus linguae ε requirit δεινόν (τι) ὑποσταίη.

Ib. 16. Ο γάρ ἐρῶν ὑποψίας ἐστὶ καὶ φόβον μεστι τὸ προστυχὸν ἐμποδῶν εἶναι πρὸς τὴν χρειαν ὑπονοεῖ, τε τῆς ἐπιθυμίας ἐνακμαζούσης αὐτῷ. Redarguit eos, qui quendam Achillis ac fallaciam subesse suspicabantur. Sed π χρεια valere desiderium, ἐπιθυμία? Cum dubitem, fortasse gendum erit καὶ τὸ προστυχὸν ἐμποδῶν εἶναι πρὸς τὴν;

οεῖ. Verba ὑποψίας καὶ φόβου μεστός Platoni sublecta tur, in cuius notissimo loco est — — ἐπειδάν τις ἐγγὺς ἦ οἰεσθαι τελευτήσειν — — ὑποψίας δ' οὖν καὶ δείματος δὲ γίγνεται καὶ ἀναλογίζεται ἥδη καὶ σκοπεῖ, εἴ τινά τι ηκεν (De Rep. I p. 330 D). Locum Platonis ideo quoque inī, quod eius verba quaedam Choricius et alibi imitatur<sup>1)</sup>) et hic, in suis plerumque verbis expressit in Oratione funebri Mariae unde modum ἐπεὶ δὲ πρὸς ἄκρον μὲν ἀρετῆς, πρὸς ἄκρον ὑχῆς ἀνέβη — — ἀραν ἦγε θανάτου. — — ὥστε νοσοῦ- ἔκεινην οὐδὲν εἰσῆγε δεινόν, οὐδὲ λογισμὸς ἔστρεφεν αὐτῇ ψυχὴν μή τινά που λελύπηκεν, οὐδὲ ὕπνον, ὥσπερ οἱ ἱεροὶ, ἐπηδανυττομένη τῷ συνειδότι, ἀλλὰ γλυκεῖα παρῆν τῶν ἔργων ἐλπὶς καὶ ἡγεμών ἀγαθὴ πρὸς τὴν ὀρισμένην ἢ ἀποδημίαν (Boissonad. p. 38. Vill. Anecdd. Gr. II p. 21). monstrō ἐπηδανυττομένη perperam Villoisonus: ‘lege ἐγειρο-, καὶ διανυττομένῃ’, quod pessime ex Platonis loco elicuit. oissonadius, solito sagacior, felicissime restituit, ut nuper mo- sum οὐδὲ ἐ(ξ) ὕπνων, ὥσπερ οἱ παῖδες, ἐπήδα νυτ- ἔνη τῷ συνειδότι. Sed ad Polydamantem revertamur.

P. 216, 21. Νῦν μὲν γὰρ αὐτὸν ἐκ τῶν περιβόλων εὑδο- ὕντα θεάσεται (Polyxena), τὸ πάντων ἥδιστον ἐραστῆ. Immo ἵντων ἥδιστον.

P. 217, 13. Καὶ τὸ μὲν ὅμονοιας τε καὶ φιλίας ἐνούσης αγον εἶναι τοῖς ἄρχοντιν οὕπω μέγα τεκμήριον εὑπειθεῖας. inerat Achilli concordia et amicitia, sed haec ei olim erat cum iemnone. Itaque scripserat Choricius ὅμονοιας τε καὶ φιλίας οὕτης.

Ib. 34. Τις οὗτω — — ἔρωτος κρείττων, ὡς μὴ παθεῖν ψυχήν; Oportet ὡς μὴ παθεῖν (τι) τὴν ψυχήν. Choricium ue recte et ordine dicere sic solere, arguunt innumeri loci. ex eadem pagina nostrae declamationis petitos excitabo. 3,5 ἐπαθέ τι πρός τινα τῶν αἰχμαλώτων, el. 16 παθεῖν φός τὴν — συνδιάγονσαν. De omni affectu dici πάσχειν τι μα est; eadem qua nunc significazione adhibitum eodem vitio natum est in oratione εἰς Ἀράτιον Δοῦκα p. 77 Gr. ἐπαθες

) In declam. εἰς Ἀράτιον hinc summis: τοιοῦτοι σοι μεθ' ἡμέραν ἔστρε- στὴν ψυχὴν λογισμοί (IV 4 p. 69 Gr.), a Cobeto indicatum, et in Τυραν- νῳ (p. 62 Vill.): ἔτι δὲ τῶν ἀδικημάτων τὸ πλῆθος ἔστρεφεν αἴτου ῥυχήν.

*τὴν ψυχήν, quod restituit Cobetus (Mnem. N. S. vol. V 1877 p. 161), adscripto Plutarchi loco in Sympos. IX 1 παθεῖν τις εἰδεὶ Μόρμων φασι καὶ δακρύσσει, quibus simillima dedit Choricius ipse, Or. funebr. in Mariam (Vill. II p. 25) τοῦ γὰρ πρεσβυτέρου τῶν παδῶν παθόν τος τις καὶ δακρύσαντος ἔτυχον, ὡς τέκνον φρίστην ᾧν ἐγλειόμην.*

P. 218, 4. *Ἄρ' οὖν οὕτω πικρὰν ἀθυμίαν ἥνεγκεν ἄν, οὐ μὴ πάλαι πεπεινώς αὐτὸν ἦν πάντα τοῖς ἀρχονσι πειθεοῦσι; In tota hac parte agitur de Briseide Achilli ab Agamemnonne per vim erepta, quam iniuriam, si Polydamantem audimus, Achilles leui et submisso animo tulit. At iniuria tamen fuerat, itaque auctor sine dubio dedit ἄρ' οὖν οὕτω πικρὰν ἀΤίμιαν ἥνεγκεν ἄν, quemadmodum paulo ante dicitur (p. 217, 20) καὶ τοσούπη ἥνεσχετο παροινίαν ἐπὶ τε Μυρμιδόνων καὶ Πατρόκλου τε Βεισηΐδος.*

Ib. 6. *Ἐξετάσωμεν τοίνυν παρ' ἄλληλα τὰ σοὶ τε καὶ τῷ Μυκηναίῳ πρὸς ἐκεῖνον ὑπάρχοντα δίκαια. Adumbrata haec e Demosthene (de coron. § 265): ἐξέτασον τοίνυν παρ' ἄλληλα τὰ σοὶ κάμοι βεβιωμένα, — — Αἰσχίνη.*

Ib. 10. *Οὐκοῦν ὁ μὲν (Agamemnon) οὐ τῆς αὐτεῆς ἀποτελος ἐκείνω, σὺ δὲ (Priamus) τῆς αὐτῷ συνοικεῖν μελλούσης πατήρ; ὁ μὲν ἐφθόνησε τῆς αἰχμαλώτου, σὺ δὲ τὸ θυγάτριον ἐκδίδως. Primum corrigendum οὐχον, tum duae sententiae conectendae: (καὶ) ὁ μὲν ἐφθόνησε τῆς αἰχμαλώτου, σὺ δὲ τὸ θυγάτριον ἐκδίδως; nam et haec ab οὐκοῦν pendent. Item οὐχοῦν male editum est p. 220, 26 οὐκοῦν ἀτοπον, εἰ τοῦ Μυκηναίου δωρεὰς ἐπ' ἐλάττοσι κακοὶς αὐτῷ δεδωκότος ἤντις ἀνεν δαπάνης ἐπὶ μείζοις συμφοραῖς οὐ σπεισόμεθα; Item οὐχον τάπον;*

Ib. 25. *Παρὰ δὲ τάδε\* σοι ταῦτα κάκεινό φημι. In codice est παρὰ † δὲ, ut scriba ipse iam aliquid hic vitii in suo exemplari adesse animadverterit et significaverit, in eo tantum falsus, quod vitii sedem in voce παρὰ quaevisse videtur, quae est sanissima. Editor τάδε\* σοι ταῦτα] πάντα ταῦτα σοι? cfr. 220, 10. Optime sententiam restituit, sed possis lenius sic: παρὰ (πάν)τα δέ σοι ταῦτα κάκεινό φημι, — ut solum δὲ post παρὰ, ob evanidam fortasse exempli scripturam, male lectum sit pro παν, — et sic legitimus transitus factus est ad novum argumentum. Quae Posterus conserri iussit p. 220, 10 (πρὸς ἄπασι δὲ τούτοις ἐκεῖνοι*

ἴω), habent ea formulam simillimam quidem, at non prorsus uidem. Eadem vero quae reponenda diximus leguntur apud Demosthenem in *Leptinea* § 160 παρὰ πάντα δὲ ταῦτα ἔκειτο ἔτι κούσατέ μου, eademque praepositione usus Choricius alibi dixit Γυραννοκτόνος, Vill. II p. 62) παρὰ πάντα δὲ τὰ λεχθέντα, ὃ προσήσαν — τοῖς ἄλλοις τοσαῦται — — προφάσεις.

Ib. 33. Σὺ μὲν γὰρ (Priamus) ὑπὲρ τῆς πατρίδος πρὸς ἀμον ὀκνεῖς ἐκδοῦναι τὴν παῖδα, Ἀγαμέμνων δὲ τὴν αὐτοῦ φρός σφαγὴν ἔξεδωκεν ἐν Αὔλιδι, οὐ κινδύνου τὴν οἰκίαν ἐλευθερῶν, — — ὅπερ δὲ μᾶς γυναικὸς ὄρθροισθείσης ἀγανακτῶν. μόνον vero οὐ κινδύνου τὴν οἰκείαν ἐλευθερῶν, id est τὴν πατρίδα, quod et quae statim sequuntur (οὐ γὰρ ἡγώχλουν ποέμιοι τοῖς Μυκήναις) Choricii manum esse liquido demonstrant, & oppositionis ratio unice flagitat. Non enim ideo Polydamas antopere instat ut Priamus Polyxenam Achilli petenti in matrimonium det, ne huius domus intereat, — nihil erat cur haec eum es tam vehementer moveret, — sed ut Troiam, communem patriam, sic ab interitu servet.

P. 220, 4. Achilles προσκαλέσας τὸν μάντιν ἐπύθετο, τι ἡ μαθὼν ἐν τοῖς δεινοῖς σιωπᾷ, pervulgato errore incertum triptoris an scribae pro τι δὴ παθὼν. Similiter p. 225, 9 τι θνοντος (Chryses) μαθὼν δλίγον ψιλώσας χρημάτων τὸν οἰκον τε λύτρα φέρων τοῖς Ἀχαιοῖς; et p. 226, 7 εἰ γὰρ ἐκ φύσεως μεν τεχνῆται τοῦ πολεμεῖν, τι μαθόντες εὐθὺς ἐκ παίδων νὺς νίεῖς ἀξιοῦμεν τῶν περὶ τὸ σῶμα γυμνασίων ἐπιμετυσθαί; Utrobique verum est τι — — παθὼν; et τι πάντες;

Ib. 11. Κοινῆς ὠφελείας, ὡς βασιλεῦν, προκειμένης οὐ πάνυ εἰ πολυπραγμονεῖν τὰ τοιαῦτα, εἰ τοντὶ τὸ γύναιον, ἀλλὰ μὴ νυτὶ μᾶλλον ποθεῖ, εἰ τοσοῦτον ἐχρῆν, ἀλλὰ μὴ τοσοῦτον εμοῦσθαι. Demosthenem haec referunt dicentem πάνυ γὰρ παρὰ νῦτο, οὐχ ὁρᾶς; γέγονε τὰ τῶν Ἐλλήνων, εἰ τοντὶ τὸ δῆμα, ἀλλὰ μὴ τουτὶ διελέχθην ἐγώ, ἢ δευρὶ τὴν χειρα, ἀλλὰ μὴ εὐρὶ παρήνεγκον (de Coron. § 232).

Ib. 13. Οὐχ ὁρᾶς τὸν ἡγεμόνα τῶν Ἀχαιῶν, ὡς δύσασθαι τυληθεὶς κεκακωμένην τὴν στρατιὰν οὐδὲ προσεποιεῖτο γιούσκειν, εἴτε τις Ἀχιλλεῖ ποτε \* Βρισηΐδος ἥρεσεν, εἴτε ἐν κύρῳ τις ἔδοξεν εἶναι καλή, ἀλλὰ δοῦναι πρὸς γάμον αὐτῷ τὸ θυγάτριον ἔτοιμος ἦν; Manifesto mendosa sunt illa εἴτε τις

*Αχιλλεῖ ποτε Βρισηίδος ἥρεσεν.* Editor ‘πρὸ Βρισηίδος καὶ Βρισηίδος μᾶλλον?’ At nulla nunc eiusmodi requiritur comparatio. Non hoc dicit Polydamas, Agamemnonem non curasse, num quam mulierem Achilles *magis* quam Briseidem deperierit, sed neque Briseidis amorem neque Deidamiae, — alias dilexisse nullibi commemoratur et hae a Chorio fere copulantur (cfr. p. 216, 14). — huic impedimento suis, quominus suam filiam ei in matrimonium polliceretur. Itaque mendum loco inest, non lacuna, ac legendum oīdè προσεποιεῖτο γινώσκειν, εἴτε τις *Αχιλλεῖ ποτε Βρισηίδος ἔρως* ἦν.

Ib. 21. *Καίτοι τι μέγα συνέβη τότε τοῖς Ἑλλησι, δι' ὁ τὰς Αχιλλέως καταλλαγὰς Ἀγαμέμνων ἀνείτο;* μία ναῦς αὐτοῖς ἐνεργήσθη. — — *Τροία δὲ τὰς ἐπικειμένας νήσους καὶ τὰς ἐν ἡπειρῷ πόλεις καὶ σωμάτων πολὺν ἀπέβαλεν ἀριθμὸν καὶ — — τὸν “Ἐκτορα.* Antecedens τότε suadet ut inseratur καὶ σωμάτων πολὺν (*νῦν*) ἀπέβαλεν ἀριθμόν, ut artificiosae oppositionis ratio constet.

P. 221, 1. ‘Ο γὰρ δυνάμενος μὲν χρῆσασθαι βίᾳ χειρῶν, ἀξιῶν δὲ πρεσβείᾳ τυχεῖν οὐ φέρει τὴν ὕβριν ἀποτυγχάνων. Et hic oppositio requirit ὁ γὰρ δυνάμενος μὲν κτήσασθαι βίᾳ χειρῶν. Capta Troia — inquit — Achilles Polynena per vim potius potuit, praetulit legatione missa uxorem expetere: quomodo repulsam acceptam laturum eum censeatis?

P. 222, 1. Alloquitur in epilogi Priamum. *Ἐασον —* inquit — γηροτροφῆσαι σε τοὺς λοιποὺς καὶ δόξαν *Ἐκτορι γενέσθαι χρηστήν.* ἀν μὲν γὰρ ἐπὶ τῆς ἵσης μείνωμεν ἔξουσίας, δόξοισι δὲ λιγον ἐζημιώσθαι πεσόντος ἔκεινον. *Quamdiu —* inquit — in tua dictione manebimus. Itaque emendandum ἀν — ἐπὶ τῆς οἵης μείνωμεν ἔξουσίας.

P. 223, 9. In προθεωρίᾳ Priami responsioni praemissa haec dicuntur τοῖς ἀνθρώποις τῶν μὲν ἄποις προχθέντων βραχεῖ φροντίσ. In codice pro φροντίσ est φροντίδος. An forte auctor dedit βραχεῖα φροντίδες?

Ib. 20. *Δείκνυμεν γάρ, ὡς πολεμίοις κινδυνεύειν οὐ σύνησε.* Pervelim scire, quid sit non esse usitatissimum πολεμίοις κινδυνεύειν, sed multum vereor ut, qui quidem sana mente sit praeditus, id me unquam docere potuerit. Interdum reponamus ὡς πολεμίοις κηδεύειν οὐ σύνησε. Hoc enim est quod Priamus initio orationis deflet: ἵνα μὴ μόνον ἀτυχής, ἀλλὰ καὶ λίτη ἀνόη-

ἢ δόξω, τῶν πλειόνων τε παιδῶν ἐστερημένος καὶ Πολυνηγὴ ἐκδιδοὺς πολεμιώ.

P. 224, 5. Θεος εὐκολάτερον οἶμαι παντὶ παραμνθεῖσθαι ν πλησίον ἢ πατέσαντα καρτερεῖν. Expressa ex decantata sententia Euripidea ὁρὸν παραινεῖν ἢ παθόντα καρτερεῖν (Alcest. 1078).

Ib. 9. Εἰ μὲν οὖν ἀσπίδος ἐπιειδυμήσας ἢ δόρατος, ψιλεμῶν Ἔκτῳ ἐχρήσατο, τοῦτο λαβεῖν ἥτησεν Ἀχιλλεύς, ἣν τὸν <ἄν> οὐ πόρρω λύπης περὶ κτῆμα παιδὸς δρᾶν ἐτερον οὐτα, τάχα δ' ἄν τις ὑπέμεινεν. Nihil est περὶ κτῆμα. Subintervum sine dubio pendet ab ἐτερον ἔχοντα, at ἔχειν περὶ ἡμα aequae hic absurdum est ac δρᾶν περὶ κτῆμα. Editor: ερὲ τὸ? Aptus foret articulus ad sententiam, sed εἰ τὸ nasci in potuit περί. Supplendum censeo ἵν μὲν <ἄν> οὐ πόρρω πηγες περὶ (ττὸν) κτῆμα παιδὸς δρᾶν ἐτερον ἔχοντα, quod rum esse ea quae sequitur oppositio evincit: ἐπεὶ δὲ τὸ πάντα οἰκειότατον Ἐκτορι, τὴν ἀδελφήν, ἔχειν δρέγεται, εἰς οὔτως ἔξω φιλοστοργίας ἐστιν, ὡς ἡγείσθαι κοῦφον εἶναι πρᾶγμα;

Ib. 17. Εἴ τις ὑμῶν ὥραίν τοις ἔχει γάμου παρθένον. Xenophon Cyrop. IV vi § 9 ἔστι δέ μοι — καὶ θυγάτηρ παρθένος απητή γάμου ἥδη ὥραία.

P. 225, 4. Σὺ δὲ τὸν κενώσαντα ἡμῖν τὴν οἰκίαν — — εις ἄγων Πολυξένης μνηστῆρα. Immo Πολυξένη.

P. 226, 3. Ἐνταῦθα λέγει μέν τι Πολυδάμας, — οὐ μὴν οὐνπερ οἴεται. Inserendum οὐ μὴν ὅσσονπέρ (γ') οἴεται.

Ib. 10. Ἐνθα γὰρ ἡ φύσις κυρία, πόνων οὐ δεῖ· οἶον οὐ ταῖς πόνουν θεός δπως ἀθάνατος εἴη, πέφυκε γάρ, οὐδὲ ιράται τις ἀνθρώπων εἶναι θεός, οὐ πέφυκε γάρ (recte hic iter distinctionem ponendam proposuit). Habent haec imitationis morphontearae expressa vestigia, cuius verba sunt in Cyrop. V i § 10 ἄς, ἔφη, τὸ πῦρ ὡς πάντας δμοίως κάτει; πέφυκε γὰρ τοιοῦν, et post pauca εἰ δέ γ', ἔφη, νόμος τεθεῖη μὴ ἐσθίοντας ἢ πεινῆν καὶ μὴ πίνοντας μὴ διψῆν, — — οὐδεὶς ἄν τόμος ηθείη διαπράξασθαι ταῦτα πειθεσθαι ἀνθρώπους· πεφύσιι γὰρ ὑπὸ τούτων κρατεῖσθαι.

Ib. 25. Viros interdum necessitate coactos et muliebria opera iactare exemplis ostendit. πόσους οἴει τὴν ὑφαντικὴν τέχνην δέναι, πόσους εἶναι ποικιλτὰς ἐσθημάτων; λέγεται τὸν

Ἄχιλλέα σχήματι πεφιστεῖλαι κόρης ἡ μήτηρ καὶ παρασκενάσαι τὰ παρθένων ποιεῖν. Conectenda haec arbitror insertio καὶ λέγεται (καὶ) τὸν Ἀχιλλέα et quae sequuntur. Itaque ὁσπερ ἡμᾶς ἡ πεῖρα τὰ γυναικεῖα διδάσκει, τί κωλύει καὶ γυναικας μελετῆσατ τι τῶν ἡμετέρων;

P. 227, 1. Ως μὲν οὖν οὐδὲν ἐμποδὼν Ἀμαζόσιν ἡ φύσις πρὸς πόλεμον, ἵκανῶς εἰρῆσθαι νομίζω· πάντως δὲ καὶ πρᾶξιν αὐτῶν ἀκοῦσαι ζητεῖτε πολεμικήν, εἴ πού τι λαμπρὸν καὶ τῆς τόλμης ἄξιον ἔδρασαν. Aut ego fallor, aut scriba, fortasse sequens πρᾶξιν iam ἔναυλον ἔχων, oscitans πάντως exaravit pro ἕσως.

Ib. 6. Ἐγὼ *(δὲ)* καὶ τὸ παράδοξον αὐτὸν ταράττειν *(ἄν)* οἶμαι τοὺς Ἀχαιούς, μὴ γὰρ ἡγεῖσθαι θαρρῆσαι γυναικας, εἴ μή τι συνήδεσαν αὐταῖς<sup>\*</sup> πρὸς τὴν νίκην. Semel in his ἄν ab editore insertum eiecerim, semel ab eodem neglectum revocaverim, et cum hic πρὸς stellula appicta corruptum sibi videri significaverit mutandumque coniecerit in πορίσον *(εἴ μή τι συνήδεσαν αὐταῖς πορίσον τὴν νίκην)*, ipse hac quoque in re ab eius iudicio dissentiens, excidisse participium statuere malim cum praepositione πρὸς struendum. Totus igitur locus sic mihi constituendus videtur: ἔγώ *(δὲ)* καὶ τὸ παράδοξον αὐτὸν ταράζειν οἶμαι τοὺς Ἀχαιούς, μὴ γὰρ *(ἄν)* ἡγεῖσθαι θαρρῆσαι γυναικας, εἴ μή τι συνήδεσαν αὐταῖς *(συμφέρον)* πρὸς τὴν νίκην. Ultima dicta sunt, quemadmodum Xenophon (*Memor.* II II § 5) ὅσα ἄν οἴηται συνοίσειν αὐτοῖς πρὸς τὸν βίον dixit.

Ib. 9. Sequitur δῶμεν τοινυν καὶ παρὰ φύσιν αὐτὸς καὶ μίτω τι λαμπρὸν εἰργασμένας τολμῆσαι, οὐ γελοῖον οὖν γυναικας μὲν εἰδέναι θαρρεῖν, σὲ δὲ τὸν ἄνδρα φοβεῖσθαι; Foersterus pro δῶμεν requirebat, quod multo saepius in nostris declamationibus occurrit, θῶμεν. Sed nunc quidem nihil mutandum esse putaverim. Contenderat Priamus Amazonum auxilium rem Troianis esse non minimi pretii, cum et ab natura muliebri res bellicae non abhorreant et ipsae iam plurima virtutis documenta ediderint. Sed *demus tibi* (δῶμεν) — inquit — utrumque non ita esse, quid, cum imbelles feminae non timeant, quid τι timebis qui vir sis? Respicit quae Polydamas fuse obiecerat, de muliebri imbecillitate p. 211 sqq. et de Amazonibus a Bellerophonte superatis p. 212, 28 sqq.

Ib. 21. *Eἰ δὲ Μενέλαος γυναικας προσείπε τοὺς Ἀχαιούς,*

— — ἡ Διομήδης τὴν Ἀφροδίτην ἐκέλευσεν ἀπιοῦσαν γυναικας θηρᾶν, ἀκήκοα μὲν τούτων οὐδέν, οὐ γὰρ θαμίζω τοῖς μαχομένοις διά τε τὸ γῆρας καὶ μὴ . . . . παῖδας σπαραγγομένους ὁρᾶν, οἷμαι δὲ πρὸς τὴν πλειόνα μοῖραν τῶν γυναικῶν ἀφορῶντας ταῦτα εἰπεῖν, οὐ τὴν φύσιν αὐτὴν διαβάλλοντας. Stipes qui Matritensem codicem exaravit pro θαμίζω, ut initio monuimus, θαυμάζω scripsit, pro διά τε (τὸ γῆρας) dedit διά σε: emendata lectio editoris sagacitati debetur. At in lacuna explenda eundem minus feliciter versatum esse existimaverim. Superest in codice initium literae, quae aut ὁ aut ὑ esse potest; ab ea vocabulum incipit, tum in fine dispicitur sive *ων* dimidiatum sive *ον*, ‘duabus fere litteris detritis’ in ea parte, quae inter ὑ (ὁ) et *ων* (*ον*) media est. Hinc cum editor ‘fort. ὑμῶν’ efficeret, aliquid humani passus est; vix enim aliud vocabulum reperietur, quod loci tenori minus congruat. Namque tale quid *non soleo pugnis interesse διά τε τὸ γῆρας καὶ μὴ ὑμῶν παῖδας σπαραγγομένους ὁρᾶν*, quis ab auctore profectum existimabit? Aliquantum plus literarum, opinor, periit, et Choricius scripsit διά τε τὸ γῆρας καὶ μὴ ὑπομένων παῖδας σπαραγγομένους ὁρᾶν, quod vel ille ipse Iliadis locus verum esse defendet, quem editor excitavit (Γ 306):

ἐπεὶ οὖπω τλήσομ' ἐν ὁφθαλμοῖσιν ὁρᾶσθαι  
μαρνάμενον φίλον νιὸν ἀρητρίῳ Μενελάῳ.

P. 228, 17. Achillis amor — inquit — ita tantum nos tuebitur, ut verisimile sit eum propterea in popularium suorum odium ac contemptum venturum, unde fore ut iratus iterum a bello abstineat. εἰκὸς — — γενέσθαι φήμην τὸ πάθος· μῆσος οὖν ἐντεῦθε καὶ διαροκατέπλειν τὸν πάθος· μῆτραν τὴν Ἀγαμέμνων ἔστιν, ὁ δέ, μικρόψυχος γάρ, πάλιν ἵσως ἐπὶ τὴν σκηνὴν βαδιεῖται καὶ τὴν φιλτάτην ἀναλήψεται λύραν. Non intellego μὴ τὴν Ἀγαμέμνων ἔστιν, neque Foersterus intellexit, qui coniecit ἔσται. Fortasse auctor dedit μὴ τὴν Ἀγαμέμνων ἔστω· i. e. iterum ardet Achilles, caveat ne iterum Agamemnon veniat dilectam ei puellam erupturus.

P. 229, 10. Τὸ γὰρ νόσημα τοῦτο δεῖγμα μόνον ἔστι μικροψυχίας καὶ ταχεῖαν τὴν μεταβολὴν ἔχει. Menandrum expressit:

τὸ δ' ὀξύθυμον τοῦτο καὶ λιαν πικρόν  
δεῖγμα ἔστιν εὐθὺς πᾶσι μικροψυχίας  
apud Stobaeum Floril. XX 22 (Meinek. Menandri et Phil. Rell. p. 206).

Ib. 24. Οία διεξελθών ἐρωτικὰ Πολυδάμας ὅλον ἡγνόησεν, ὡς τὴν δύοιαν ὁ τῆς Ἀφροδίτης δύναμιν ἔχει, καὶν Θεράπαιναν καὶν βασιλίδα τις ἀγαπᾷ. Quanto oculis revocanda lectio codicis oīa διεξελθών ἐρωτικὰ Πολυδάμας oīoν ἡγνόησεν, qua non est alia constructio apud sophistam frequentior. Unum exemplum adscribam (ex altero Marciani encomio ap. Villois. II p. 20) εἰώθασιν οἱ πρεσβύται — — σχετλιάζειν ἐπὶ τοῖς παροῦσι καιροῖς, ἐξ οἵων οīa τὰ πράγματα γέγονεν.

Ib. 27. Statim sequitur καὶν ἀπρεπῆ τις καὶν ὥραισιν ποθῆσῃ γυναικα, παραπλησίως δεδούλωται τὴν ψυχὴν καλλωπιζούσης αὐτῇ τῆς εὐνοίας τὸ τῆς φύσεως αἰσχος. Non αὐτῇ legendum, neque cum editore αὐτῆς, sed αὐτῷ.

Illuc praevertamur, amatorem quod amicae turpia decipiunt caecum vicia. (Hor. Sat. I iii vs. 38).

P. 230, 2. Achilles γνοὺς εὐδοκιμοῦντα λαμπρῶς (τὸν Ἐπιφρα) καὶ πηδῶντα τὴν τάφρον καὶ τὸ τεῖχος ἐν φαύλῳ πεποιημένον — — καθῆστο — παρὰ τὴν σκηνὴν καθαρίζων. Cum non noverim πηδᾶν transitive usurpatum, correxerim καὶ (ν π ερ) - πηδῶντα τὴν τάφρον.

P. 231, 1. Brevi Achilles Deidamiam eiusque filium revisere patremque senem amplecti ποθήσει — — καὶ τὴν γλυκεῖαν πατρίδα θεάσασθαι καὶ τῷ παιδαγωγῷ διηγήσασθαι Χειρωνι τὰς πρότερον ἀριστείας, ἵνα μὴ μάτην ἐπ' αὐτῷ πεπονηκέναι δοκῇ, ἕη δὲ πολλὴν εὐφροσύνην καὶ τὰ τῆς νέας (Ιδεῖν) ἡλικίας γυμνάσια, ἥδη γὰρ εἰς μνήμην λαβεῖν· ἐνταῦθα παῖς ᾧν ἐθῆρεν, ἐνταῦθα πρὸς τὸν ἡλικιώτας ἥριζον. In his bene editor pro πεποιηκέναι reposuit πεπονηκέναι, quae sexcenties confunduntur, sed quid est ἐπ' αὐτῷ? Evidem intellegam ἵνα μὴ μάτην ἐπ' αὐτῷ πεπονηκέναι δοκῇ, res gestas enarrare cupiet, ne esse frustra ac sine fructu peregrisse videatur, nulla inde laude in ipsum redundante. Tum si post γυμνάσια requiritur videndi verbum, et alia forma et alio loco inserendum erit. Quis enim dicat εὐφροσύνην ἔχω Ιδεῖν? Non minus vitiosum id foret ac εὐφρατίνουται Ιδεῖν. Sed verisimilius est, quod me duumviri qui hunc diario praesunt humanissime per literas monuerunt, totum illud εὐπατιatum (ἵνα μὴ μάτην — — πολλὴν εὐφροσύνην) ad Chironem pertinere, non ad Achillem, ea sententia: cupiet Achilles Chironi res suas gestas enarrare, ne ille frustra se educavisse videatur, at contra gaudeat alumni laudibus. Quod si ita est, interpunctione

stata nullo verbo extrinsecus illato opus erit: ποθ. — — διησασθαι Χ. τὰς προτ. ἀριστ., — ἵνα μὴ μάτην ἐπ' αὐτῷ επονηκέναι δοκῇ, ἔχη δὲ πολλὴν εὐφροσύνην, — καὶ τὰ τῆς ας ἡλεκίας γυμνάσια — ἥδὺ γάρ — εἰς μυήμην λαβεῖν.

Ib. 6. Τις ἡμῶν ἀσφαλεῖας ἐλπὶς ὑπολείπεται; Optime itor ἡμῖν scribendum esse vidit, ac vellem textui intulisset.

Ib. 12. Iasonem narrant terribili certamine proposito, περὶ πολλά τε δὴ μυθολογοῦσι θαυμαστὰ καὶ δὴ καὶ δράκοντα — τὸ κῶας φρουρεῖν, διὰ Μηδελας αὐτῶν τῶν ἀτόπων ισμάτων κρατῆσαι. Cur αὐτῶν? Immo (π)άντα.

P. 232, 11. ‘Ωσπερ γάρ οἱ τῶν παιδικῶν ἀπολαύοντες ιονται τοὺς τόπους ὁρῶντες, ἐν οἷς διελέχθησαν ταῖς ἐρωταῖς, . . . . . καὶ τὸν τόπον τῆς συμφορᾶς ἀποφεύγοντες. Excederunt nonnulla lacunae nullo in M vestigio’. Nihil silius est quam lacunam hanc explere, non ut certi aliquid detur, sed quod perquam probabile sit. Inseratur: (οὗτως οἱ δεινὰ αθόντες) καὶ τὸν τόπον τῆς συμφορᾶς ἀποφεύγοντες. Siliis sententia praecedit (l. 6): οὐκ οἰσθα, δτι καὶ τὸν τόπον τόν, ἐν ψυχᾶς πράττουσιν, ἄνθρωποι δεινῶς ἀποστρέψαται;

Ib. 21. Πρώην ἔγημεν <δ> ἄνθρωπος. Possis facilius ἄντικος.

Ib. 31. ’Επεὶ δὲ φιλοστοργίαν ἡμῖν ὀνειδίζεις, δτι μὴ λεμίω τὴν παῖδα συνάπτομεν, καὶ ταῦτα τοῦ Μυκηναίου ὃς σφαγὴν [ἐν Αὐλίδι] τὴν αὐτοῦ δεδωκότος, ἀκονε τὴν γόφασιν ἐν βραχεῖ. Emblemata editor nulla in nostris declamationibus inesse contendit (‘Glossen habe ich keine bemerkt’ p. 206). quidem non multa deprehendi, at aliquot tamen, ut [εἰσατν] p. 211, 1, [ἔστιν] p. 212, 26, [τὸν Ἐκτορα] p. 215, 23 atque hic [ἐν ὑλίδι]. Respondet Priamus ad ea quae Polydamas dixerat (p. 218, 1) σὺ μὲν γὰρ ὑπὲρ τῆς πατρόδος πρὸς γάμον ὀκνεῖς ἐκδοῦναι ν παῖδα, Λγαμέμνων δὲ τὴν αὐτοῦ πρὸς σφαγὴν ἐξέδωκεν Αὐλίδι. Hic quoque loci notationem abesse mallemus, at nunc in supervacua tantum est, verum oppositionis vim prorsus frangens et vel compositione damnata.

P. 233, 22. Εἰ μὲν οὖν ἄπαις ὑπῆρχον τέκνων ἀρρένων, ἐγκεν ἄν με (Achilles) τό τε γῆρας ἐρυθριῶν καὶ παρὰ πόδας ὅν μοι τοῦ βίου τὴν τελευτὴν ἐλπίζων μικρὸν ὕστερον ηρονομήσειν τῶν σκῆπτρων. Supplendum (καὶ) ἐλπίζων.

Similiter ἄπαις δ' εἰμὶ ἀρρένων παῖδων dixit Xenophon Cyrop. IV vi 2.

Ib. 30. Μή γὰρ ὅτι τὸ δῆμα ‘φεῦγε μάλ’ εἶπεν Ἀγαμέμνων, τοῦτο νομίσομεν Ἀχιλλεῖ νέμειν συγγνώμην· οὐδεὶς γὰρ ἐκ Θυμοῦ τὸ δῆμα διαφύγον προλαβόντος τὸν λογισμόν. Quoniam in codice est τῶ δέματι, fortasse auctor dedit μή γὰρ δι τῷ δέματι φ. μ. (προσ)εἶπεν Ἀγαμέμνων, at certe scripsit νομίσωμεν. Sequens sententia Choricio admodum adamata est. Utitur ea et hic et εἰς Ἀράτ. (VI 3 p. 72 Gr.) οὐ μὴν δὲ γε θυμὸς εἰς ἀβουλταν ἡρεθίσε προπηθήσας τοῦ λογισμοῦ, eamque Cobeto monente ex Euripide expressit, cuius hic est versiculus πηδῶν δὲ θυμὸς τῶν φρενῶν ἀνωτέρω. Neque parcius inculcat contrarium: δόξομεν τὸ πᾶσι πρόχειρον ἀγνοεῖν, ὡς διάκονός ἔστιν δὲ θυμὸς τοῦ λογισμοῦ (decl. huius p. 219, 10) et εἰς Ἀράτ.: ἔστι τοίνυν — — λογισμὸς θυμὸς ὑπηρέτης (Il 2 p. 66 Gr.).

P. 234, 12. Agamemnon — inquit — Chryseidem exercitus saluti postposuit, at non pariter Achilles iram. ἀλλ' ὅμως τοῦ Μυκηνατοῦ — — τῷ Χρύσῃ προτίκα τὸ Θυγάτριον δεδωκότος οὐδὲ ζηλωτὴς γέγονεν οὗτος δῶρα λαμβάνων. Non dedū, sed reddidit, itaque supplendum (ἀπο) δεδωκότος.

Sequitur κατότι τὸν Ἀγαμέμνονος πόθον — ἴσχυρότεροι εἴναι κρίνω πλησιάσαντος τῇ Χρυσίδι. Immo vero (μη) πλησιάσαντος. Pergit enim τοῖς γὰρ ἐρῶσι τὸ μὲν τῆς ἐπιθυμίας τυχεῖν ἀπομαρατνεῖ τὸ πάθος, τὸ δὲ σφάλλεσθαι παντελᾶς ἔξαπτει τὸ νόσημα. Namque Agamemnon οὐ — πρὸς αἰσχρὰ ἐπιθυμίαν ἔξειν ἔφη τὴν παῖδα, πάντα δὲ τὸν βίον αὐτῇ συροικίσειν καὶ περὶ πλείονος Κλυταιμνήστρας ποιεῖσθαι (p. 225, 14), quod rhetores et λυτικοὶ quidam non admodum acutū e notissimo Iliadis loco elicuerunt (cf. Schol. A 113).

Ib. 26. Οὕτω γὰρ αὐτὸς μὲν ἐδόκει κρατεῖν ἔρωτος καὶ θυμοῦ, — — οἱ δὲ μηδὲν ἡμαρτηκότες ἔσωζοντο, Ἀγαμέμνων δὲ πολλῆ περιέπιπτεν ἀθυμίᾳ. Scribendum οὖτα γὰρ (αὐτὸς μὲν ἐδόκει κτλ.

P. 235, 26. Ἐπειτα εὐθὺς ἀμιλλα καὶ στάσις περιέξει τὸν οἶκον, — — καὶ τὸ πρᾶγμα πειθεῖ φιλονεκεῖν ἀμφοτέροις. Requiritur futurum πεισθεῖ, quemadmodum recte περιέξει πραξεῖ.

P. 236, 12. Σὸν οὖν ἔργον ποιῆσαι τὸ προμνηστρίας. Cod.

*ιήσαι τί, unde potius usitatiorem pluralem restituerim ποιῆσαι προμνηστείας.*

Ib. 24. Πολλὰ γὰρ χρήσιμα πρὸς τὸν βίον, ἅπερ ἐκβάντα ὑ μέτρου λυμαίνεται· οἶον — — αἱ φιλοτιμίαι τοὺς χρηγ-  
ῦντας σεμνύνονται, — — εἰ δέ τις εἰς ἡ μὴ προσήκει ποιοῦτο  
ς δωρεάς, ἀσωτος ἐνομίσθη. Oppositio in altero membro falsa  
.. Non agitur de eo, qui in res non licitas sumtus effundit, sed  
i maiores quam pro opibus (ὑπὲρ τὸ προσῆκον) pecunias in res  
am honestissimas erogat. Quapropter requiram εἰ δέ τις ἡς  
προσήκει ποιοῦτο τὰς δωρεάς.

P. 237, 6. Ἐστι δὲ ταύτης καὶ ἡ Πολυξένη τῆς γνώμης  
λ. Totum hunc locum adumbrasse videtur ad imitationem Xenon-  
ontis, apud quem (Cyrop. IV 6, 9) Gobryas in suavissima narra-  
ne ἔστι δέ μοι — καὶ θυγάτηρ παρθένος ἀγαπητὴ γάμου  
η ὥρατα, ἦν ἐγὼ πρόσθεν μὲν φύην τῷ νῦν βασιλεύοντι  
ναῖκα τρέφειν· νῦν δὲ αὐτῇ τέ μοι ἡ θυγάτηρ πολλὰ γοωμένη  
τενεσε μὴ δοῦναι αὐτὴν τῷ τοῦ ἀδελφοῦ φονεῖ, ἐγὼ τε  
αὐτῶς γιγνώσκω.

Haec habui, quae ad has Choricii declamationes nunc in lucem  
iussas emaculandas aliquatenus et illustrandas proferrem. Insunt  
am, quibus emendandis non studuerim, sed quis in auctore recens  
lo, qualis hic est, multum studii ac temporis collocet? Neque de  
o hoc sophistarum ac rhetorum genere, de eligenda materie, de  
rumentis apud diversissimos iisdem, de dicendi ratione veteribus  
lecta variisque dialectorum omnium verbis ac formis tanquam  
sculis distincta, dicere operae pretium existimo. At non abs re-  
t, quod iudicium Photius in Bibliotheca de Chorio nostro tulit,  
iūs verbis referre. οὗτος — inquit — χαίρει μὲν εὐχριστεῖ καὶ  
θαρότητι, εἰς τὸ χρήσιμον δὲ καὶ τῇ περιβολῇ (oratione or-  
la et vestita et tanquam circumducta) κεχρημένος, τῷ τε εὐκαίρῳ  
ἐ τῷ μὴ εἰς μῆκος περιόδου ταύτην παρατείνειν οὐδὲν τῇ  
φηνεῖται λυμαίνεται, ἥθει τε καὶ ἀληθεῖται συγκέραται, οὐδὲ  
ς γνωμολογικῆς σπουδῆς ἀστοχῶν. ἡ δέ γε λέξις αὐτῷ τῶν  
γάδων οὖσα ἐν πολλοῖς οὐκ ἀεὶ τὸ γνήσιον διώκει· ἔσθ’  
ε γὰρ διὰ τὴν ἄκρατον τῆς τροπῆς ἐκτροπὴν  
ιωσυμ) εἰς ψυχρολογίαν ἐκπίπτει. καὶ πρὸς τὸ ποιη-  
ιώτερον δὲ ἔστιν οὖν παρασύρεται. — — ἔστι δὲ καὶ τῆς  
σεβείας ἁραστής, τὰ Χοιστιανῶν δργια καὶ τεμένη τιμῶν-  
ην οὐκ οἰδ’ ὅπως ὀλιγάρχως καὶ λόγῳ σὺν οὐδενὶ μύθους

258 POLAK, AD CHORICII DECLAMATIONES NOTULAE

καὶ ἴστοριας Ἑλληνικᾶς. οὐ δέον, ἐγκαταπίγγυσι τοῖς ἔαυτοῖς σιγγράμμασιν, ἔστιν ὅτε καὶ ἱερολογῶν (Phot. Bibl. cod. 160 p. 102 b Bekk.).

Effusis laudibus, ut appareat, hominem exornat, ita tamen ut reprehendendi materiam in eo non deesse candide significet. Quam vero totum hoc fictarum causarum et orationum genus aegrum sit ac vitiosum, neque Photius neque omnino Graeci ipsi etiam antiquiores sensisse videntur, nostrae aetatis viri docti cum optime persecutiscant me monitore non egent.

Roterodami, Id. Nov. 1882.

H. I. POLAK.

## DIE REIHE DER STADTPRÄFECTEN BEI AMMIANUS MARCELLINUS.

Die römische Geschichtsschreibung ist ausgegangen von der adtchronik und selbst bei Ammianus Marcellinus verläugnet sie diesen Ursprung nicht. Während er Constantinopel, das rechtlich r alten Hauptstadt gleichstand und dem Interesse des Orientalen gar noch näher zu liegen scheint, nur erwähnt, wo der Gang r allgemeinen Weltereignisse dieses erheischte, verfolgt er fortwährend die städtischen Angelegenheiten Roms, bald Jahr für Jahr in besonderen Abschnitten behandelnd, bald längere Zeiträume zusammenfassend. Das Beamtenregister des Reiches im Sinne der ianischen Annalen zu geben, liegt ihm im Allgemeinen fern — cht einmal die Consuln werden stetig angeführt, geschweige denn Prätorianerpräfecten oder gar die Stadtpräfecten von Constantiopol —, doch die Präfecten Roms erscheinen in so grosser Zahl, jedesmaliges Regiment wird so ausführlich charakterisiert, dass in wohl die Frage aufwerfen kann, ob hier nicht Vollständigkeit strebt war. Stellen, wie namentlich die folgende, legen diese nahme sehr nahe: XVII 11, 5 *dum haec ita aguntur, Romae temius curans vicariam praefecturam pro Basso quoque agebat, i recens promotus urbi praefectus fatali decesserat sorte. cuius ministratio seditiones perpessa est turbulentas nec memorabile quidam habuit, quod narrari sit dignum.* Wozu brauchte derselbe ann, welcher sonst als Grundsatz der Geschichtsschreibung aufllt, sie müsse *discurrere per negotiorum celsitudines, non humi- m minutias indagare causarum* (XXVI 1, 1), einer Stadtverwaltung erhaupt zu erwähnen, in der nichts Erzählenswerthes geschehen r, wenn er nicht die Chronik der *urbs Roma* vollständig in n Werk zu verweben beabsichtigte? Wollte er es aber, so nnte er es auch. Denn abgesehen von den mündlichen Nach-

richten, welche er in Rom reichlich gesammelt haben wird, standen ihm unzweifelhaft officielle Listen der römischen Stadtpräfeten zu Gebote, wie noch uns eine durch den Chronographen von 354 erhalten ist. Da nun dieser eben dort schliesst, wo Ammian für uns beginnt, würde, wenn unsere Voraussetzung richtig ist, die Reihe um mehr als zwanzig Jahre verlängert werden, ein Resultat, das für die richtige Datirung der Gesetze wie der Inschriften nicht ohne Werth wäre, und daher wohl einer näheren Untersuchung lohnt.

Die Stadtpräfeten, welche Ammian nicht nur gelegentlich erwähnt, sondern deren Verwaltung er in der Reihe darstellt, sind folgende:

*Orfitus* XIII 6, 1.

*Leontius* XV 7, 1.

*Orfitus iterum* XVI 10, 4; XVII 4, 1.

*Bassus* XVII 11, 5.

*Artemius* vicarius urbis agens vices praefecti urbi ebendas.

*Tertullus* XVIII 10, 1; XXI 10, 7.

*Maximus* ausdrücklich als Nachfolger des *Tertullus* bezeichnet  
XXI 12, 24.

*Apronianus* XXVI 3, 1; XXIII 1, 4; 3, 3;

*Symmachus* ausdrücklich als Nachfolger des Vorhergehenden bezeichnet  
XXVII 3, 3.

*Lampadius* ebenso XXVII 3, 5.

*Viventius* ebenso XXVII 3, 11.

*Praetextatus* XXVII 9, 8; XXVIII 1, 24.

*Olybrius* XXVIII 4, 1; 1, 8.

*Ampelius* ausdrücklich als Nachfolger des *Olybrius* bezeichnet  
XXVIII 4, 3; 1, 22.

*Claudius* XXIX 6, 17; XXVII 3, 2.

Von diesen ist *Orfitus* der letzte, welchen der Chronograph nennt; seine Verwaltung begann nach dieser Quelle den 8. December 353. An *Claudius* findet sich im Codex Theodosianus (XI 36, 22) ein Gesetz vom 21. Mai 374. Er hatte damals sein Amt erst vor Kurzen angetreten, da noch am 14. Februar desselben Jahres ein anderer Präfect (s. unten) genannt wird. Mithin könnte er der letzte sein, den Valentinian I († d. 17. Nov. 375) ernannt hat. Da Ammian seine Erzählung zwar im Orient bis zur Schlacht bei Adrianopel fortführt, im Occident aber mit dem Tode Valentinians abbricht

und die Regierungshandlungen Gratians nur erwähnt, soweit sie auf die orientalischen Dinge Bezug hatten, ist Claudius wahrscheinlich auch der letzte Stadtpräfect gewesen, der in den von ihm behandelten Zeitraum hineinfiel.

Prüfen wir nun die Liste im Einzelnen, so finden sich darin sicher zwei Lücken und zwar die eine zwischen *Ampelius* und *Claudius*. Hier nennen die Gesetze des Codex Theodosianus drei Namen und zwar:

*Bappo* 22. Aug. 372. VI 4, 21.

*Principius* 29. Apr. 373. XIII 3, 10.<sup>1)</sup>

*Eupraxius* 14. Febr. 374. XI 29, 5 + 30, 36 + 36, 21.

An einen Irrthum in den Ueberschriften der Constitutionen kann hier nicht gedacht werden, denn auch ihr Inhalt ist der Art, dass er Stadtpräfecten als Adressaten voraussetzt. Ebensowenig lassen sie sich auf Constantinopel beziehen, denn das Gesetz an *Bappo* ist aus einem Ort in Gallien datirt (*Nasonacum*), in dem sich damals der Beherrscher des Occidents erweislich aufhielt (vgl. C. Th. VI 7, 1; 9, 1; 11, 1; 14, 1; 22, 4), das an *Principius* redet von den Aerzten und Lehrern der Stadt Rom, und *Eupraxius* endlich ist als römischer Präfect durch eine Inschrift (C. I. L. VI 1177) und eine Erwähnung des *Symmachus* beglaubigt (*Relat.* 32, 1). Trotzdem darf hier weder an ein Versehen noch an eine absichtliche Auslassung des Ammian gedacht werden, schon um des *Eupraxius* willen nicht; denn dieses ist eine unserem Geschichtsschreiber wohlbekannte Persönlichkeit (XXVII 6, 14; XXVIII 1, 25), deren Präfectur er sicher nicht übergangen hätte. Vielmehr führt es auf die richtige Spur, dass die drei fehlenden Namen sämtlich unmittelbar auf einander folgen; jedenfalls hatte Ammian hier, wie schon zweimal früher (XXVII 3 und XXVIII 4), mehrere Präfecten in seiner Erzählung zusammengefasst und in der grossen Lücke des 29. Buches (5, 1), wo sie ihrer Zeit nach stehen mussten, sind sie uns verloren gegangen.

Fällt aber auch hier der Mangel wahrscheinlich unserer Ueberlieferung zur Last, so ist doch das andere Mal diese Möglichkeit ausgeschlossen; denn an der betreffenden Stelle finden sich zwar

---

1) Die Unterschrift lautet zwar *Valentiniano et Valento III AA. coss.*, doch da im Jahre 370 sicher Olybrius das Amt bekleidete, ist *III* in *III* zu ändern und somit das Gesetz in das Jahr 373 hinabzudrücken. Die Reihenfolge der Constitutionen setzt dieser Änderung kein Hinderniss entgegen.

auch Lücken im Texte, aber keine, in welcher dem Zusammenhange nach ein Theil der Stadtchronik ausgefallen sein könnte. Wie Borghesi (*Oeuvres* III S. 463) aus der Inschrift C. I. L. VI 1166 nachgewiesen hat, bekleidete am 31. Mai 355, also zwischen *Orfitus* I und *Leontius* ein *Fabius Felix Pasiphilus Paulinus* die Präfetur, der freilich nur kurze Zeit im Amte blieb. Doch diese eine Ausnahme hebt die Regel nicht auf; so willkürlich, wie Ammian disponirte, konnte es ihm leicht begegnen, dass er etwas, was er aufzunehmen beabsichtigte, einmal übersprang, umso mehr als von der Verwaltung des *Pasiphilus* kaum viel zu berichten sein konnte.

Aber ist dies wirklich die einzige Ausnahme? Schlägt man Corsinis *Series praefectorum urbis* nach, so findet man noch sehr viele Namen, die im Ammian fehlen, und wenigstens z. Th. scheinen ihm die Inschriftensammlungen und die Gesetze der *Codices* Recht zu geben. Doch freilich sie scheinen es nur, wie sich bei näherer Prüfung ergeben wird.

*Decimus Simonius Julianus*, den Corsini in das Jahr 357 gesetzt hat, gehört in das dritte Jahrhundert, wahrscheinlich in die Regierung des Gordian; Borghesi III S. 477. Dass die Ueberschrift von Cod. Theod. XIV 1, 1 *ad Julianum* nicht richtig überliefert ist und ein Praefect dieses Namens auch nach der zweiten Präfetur des *Orfitus* nicht eingeschoben werden kann, folgt ausser den von Borghesi angeführten Gründen auch aus einer Stelle des Symmachus *Relat.* 34, 5. Er spricht hier von der Beitreibung gewisser öffentlicher Gelder, die dem *Orfitus* aufgetragen war, und sucht zu beweisen, dass die Verpflichtung nicht an der Person, sondern an dem Amte gehaftet habe. Zu diesem Zwecke berichtet er die Thatsache, dass sämmtliche Nachfolger des *Orfitus* die gleiche Obliegenheit erfüllt hätten und zwar mit folgenden Worten: *nem eodem principe* (scil. *Constantio*) *adhuc orbem regente ad Tertullum praefectum urbi memorabilem virum migravit exactio, quae si hominis non potestatis fuisset, circa personam prioris iudicis potuisse haerere; nec multo post tempore incliti Juliani Maximum pari honore tunc praeditum tituli istius cura convenit. divo etiam parente numinis tui Romana iura et fata moderante praefectis ac discussribus haec mandata provincia est et per vices administrantium publici debiti cucurrit exactio.* Die Nennung des Tertullus und Maximus hat hier nur Sinn, wenn sie die unmittelbaren Nachfolger des *Orfitus* waren, wie das ja auch Ammian berichtet, denn *Bassus*,

dem Tertullus vorangeht, starb gleich nach seiner Ernennung (*cens promotus fatali decesserat sorte*) und das Interregnum des *Varius Urbis*, der an seiner Statt die Geschäfte übernahm, wird ebenfalls auch zu kurz gewesen sein, als dass er die betreffenden Maßforderungen zu betreiben Zeit gehabt hätte.

*C. Ceionius Rufus Volusianus* ist jedenfalls in dieser Zeit Präfekt gewesen; dies beweisen neben zahlreichen Inschriften (I. L. VI 1170—74. 3866) die Constitutionen der Rechtsbücher. Doch ehe wir feststellen, ob er wirklich, wie es den Anschein hat, in Ammian übergangen ist, müssen wir zuerst die Zeit seiner Praefectur untersuchen. Die Subscriptionen, welche textlich wirklich keine Bedenken erregen, nennen folgende Daten: 4. Apr. 5 C. Th. I 6, 5; 28. Juni 365 C. Th. VI 4, 18 + XII 1, 67; 1. Juli 365 C. Iust. VII 39, 2; 10. Aug. 365 Consult. 9, 1; Sept. 365 C. Th. XI 32, 1; 17. Sept. 365 C. Iust. I 19, 5. Zu kommt noch folgendes zweifelhafte Datum: 8. April 364. Th. XI 14, 1.<sup>1)</sup> Dieses Fragment ist, wie sich aus dem Inhalte Sicherheit ergiebt, ein Stück desselben Gesetzes, das vom April 365 datirt ist. Die Zusammenstellung der beiden Theile weist dies besser, als jede Erörterung: 1) *Studentibus nobis statim urbis et rationem annonariam aliquando firmare, in animo est sdem annonae curam non omnibus deferre potestatis; ac ne praefectura urbis abrogatum sibi aliquid putaret, si totum ad officium annonarium redundasset, eidem praefecturae sollicitudinis aegentiae necessitatem mandamus, sed ita, ut lateat officium aefecturae, sed ut ambae potestates, in quantum sibi est necessaria, tueantur annonam sitque societas muneris ita, ut inferioribus meritum superioris agnoscat neque (so zu schreiben für atque) prior potestas se exserat, ut sciat ex ipso nomine, quid praefecto eatur annonae. — 2) Cavens, ne urbaniciani officiales annonariis essitatibus misceantur, omnia participe praefectura annonaria ponas ac iubeas ad curam propria revocare.* Es folgen Detailtimmungen, die zu wiederholen überflüssig ist; der gemeinsame

1) C. Th. VIII 5, 22 trägt gleichfalls die Ueberschrift *ad Volusianum* u., und könnte ihm, wenn man *post consulatum Valentiniani et Valentini AA* (366) statt *consulatu V. et V. AA* schreibt, der Zeit nach angehören, h zeigt sowohl der Inhalt als auch die Subscription (*accepta Venafri*), s das Gesetz an den gleichnamigen und gleichzeitigen *Vicarius Urbis*, inscheinlich einen Vetter des Präfekten, gerichtet war.

Gedanke, dass die beiden Beamten selbst zwar zusammenwirken sollen, doch den Officialen des *praefectus urbi* jeder Eingriff in den Amtskreis des *praefectus annonae* untersagt wird, zeigt die Zusammengehörigkeit der Fragmente zur Gentige. Wir haben also die Wahl, ob wir ihnen beiden das Datum des 4. April 365 oder des 8. April 364 zuschreiben wollen, und da alle übrigen an Volusianus als Stadtpräfect gerichteten Constitutionen 365 fallen, kann die Entscheidung nicht zweifelhaft sein.<sup>1)</sup> Er kommt mithin nicht, wie ihn Corsini ansetzt, vor Symmachus, sondern nach demselben zu stehen, dort wo Ammianus den Lampadius ansetzt.

Mit diesem Manne muss es eine eigenthümliche Bewandtniss haben. Bei den Historikern wird ihm eine sehr bedeutende Stellung zugetheilt; 355 war er Präfect von Italien (Amm. XV 5, 4; XXVII 3, 5; XXVIII 1, 26; Zos. II 55), 365 Präfect von Rom, trotzdem aber erscheint weder in den Inschriften noch in den Rechtsbüchern<sup>2)</sup> die geringste Spur von ihm. Genau das Umgekehrte bei Volusianus; diesem schreiben seine Inschriften eine doppelte Präfectur zu, die Rechtsbücher nennen ihn 355 als Präfecten von Italien (C. Th. XI 30, 26; 34, 2; 36, 12; C. Iust. VI 22, 6), 365 als Präfecten von Rom, doch die Historiker erwähnen ihn mit keinem Wort. Ist da die Combination wohl abzuweisen, dass beide Namen dieselbe Person bezeichnen? Eine Analogie für diese Verschiedenheit des offiziellen Namens von dem gewöhnlich gebrauchten, bietet sich uns ganz in der gleichen Zeit. Der Mann, der

1) Es verdient bemerkt zu werden, dass das Datum des 8. April 364 wenngleich durch Corruptelen entstellt (*III id. Apr.* und *VI kal. Apr.* statt *VI id. Apr.*) in zwei Fragmenten eines an Iovius den Präfecten von Constantinopel gerichteten Gesetzes wiederkehrt (C. Th. VIII 15, 3; XIV 17, 1). Dies entspricht den Zeitverhältnissen, da die Kaiser sich damals in der Hauptstadt des Ostens aufhielten und ihnen ein Eingreifen in die Verwaltung der selben daher nahe lag. Dem Fragment an Volusianus ist also eine an sich richtige aber nicht dahin gehörige Subscription von den Compilatores des Cod. Theod. hinzugefügt worden, eine Thatsache, die keineswegs vereinzelt steht.

2) Wenn Corsini ohne jede Anführung von Belegstellen behauptet, in den Gesetzen lasse sich die Stadtpräfectur des Lampadius durch acht Monate verfolgen, so weiss ich nicht, welche Gesetze er meint; mir ist kein einziger bekannt, obgleich die Indices von Haenel und Gothofred es leicht gelingen, das in dieser Richtung vorhandene Material zu constatiren. Der Postumius Lampadius, den Corsini mit dem unseren identificiren will, war *praefectus urbi* zwischen den Jahren 403 und 408. Henz. 7215a.

ne Inschriften (C. I. L. III 247; VI 1764) nur *Saturninius Secundus*, die Gesetze immer *Secundus* nennen, heisst in seinen sehr äufigen Erwähnungen bei Historikern, Kirchenvätern, Rednern und ieststellern durchweg *Sallustius*.<sup>1)</sup> Ammian nennt ihn zwar einmal (XXII 3, 1) *Secundus Sallustius*, aber nur um ihn von *Flavius Klustius* zu unterscheiden, der gleichzeitig mit ihm die *praefectura ietorio* verwaltete. Hier ist die Identität der Persönlichkeit längst festgestellt; dasselbe, hoffe ich, wird mir bei *Volusianus-Lampadius* ungen sein.

*Maximinus*. Sein *cursus honorum* ist durch Ammian vollkommen festgestellt<sup>2)</sup>, und die *praefectura urbis* hat darin keinen Platz. Die Zeugnisse des Socrates und Rufinus, auf welche sich rsini beruft, bedeuten jener Autorität gegenüber nichts.

*Valerianus* wird im Codex Theodosianus IX 1, 9 zwar als *praefectus urbi* bezeichnet, doch hat schon Gothofredus erwiesen, dass es ein Irrthum der Compilatoren vorliegt und er vielmehr *vica-  
is Hispaniarum* war.

*C. Iulius Pomponius Pudens Severianus*, der auf der Inschrift I. L. VI 317 erwähnt wird, ist ohne allen Grund von Corsini Jahr 366 gesetzt. Seine Zeit ist gänzlich unbestimmbar.

*Principius*. Von ihm ist S. 291 schon gesprochen worden.

*Viventius* war im Jahre 371 *praefectus praetorio Galliarum*. Ueberschrift des Gesetzes C. Th. XV 7, 1, das ihn *p. u.* nennt, demgemäss schon von Godofred in *p. p.* corrigirt worden.

*Bappo* s. S. 291.

*Sex. Petronius Probus*. Von ihm besitzen wir mehrere Inschriften (C. I. L. VI 1752. 1753. 1756), die erst nach seinem

1) Die einzige Ausnahme macht Philost. VIII 8, denn wenn Sozom. VI 3 reibt: προσερώησε δὲ καὶ Σεκούνδῳ τῷ τότε τὴν ἔπαρχον λέουσίαν ποντι γενικὴν νομοθεσίαν εἰς κεφαλὴν τιμωρίσθαι παρακελευομένην τὸν ἀν παρθένον μνάσθαι πρὸς γάμον πειρώμενον, so ist dies nicht aus einer historischen Quelle, sondern aus dem Gesetz des Cod. Theod. IX 25, 2 schöpft.

2) Er begann seine Laufbahn mit der Advocatur, wurde dann *praeses* in Sardinien, von Corsica, *consularis* von Tuscien, *praefectus annonae*, *virius urbis*. Aus diesem Amte nach Gallien berufen, um dort die *Praefectura ietorio* zu übernehmen, behielt er dieselbe bis zum Jahre 376. Bei Gratian Ungnade gefallen, wurde er entsetzt und bald darauf hingerichtet. Für die Legstellen verweise ich auf den Index meiner demnächst erscheinenden *gabe des Symmachus*.

Tode gesetzt sind und seinen *cursus honorum* vollständig aufzählen. Keine davon nennt die *praefectura urbis* und somit ist es bewiesen, dass er sie nicht bekleidet hat. Corsini schliesst dies einzig daraus, dass ihn Ausonius (*ep. XVI* 2, 19) *senati praesulem* nennt; dies bedeutet jedenfalls nichts anderes, als der Erste des Senats, denn wenn es an sich gleich auch auf die Stadtpräfectur bezogen werden könnte, so schliesst doch in unserem Falle das unzweifelhafte Zeugniß der Inschriften diese Deutung aus.

*Volusianus II.* Die Gesetze, aus welchen Corsini auf eine zweite Präfectur des Volusianus im J. 373 schliesst, tragen sämtlich die Unterschrift des Jahres 365. Gothofredus hat sie auf das vierte Consulat der Kaiser (373) statt auf das erste (365) bezogen, weil er meinte, in diesem sei für Volusianus kein Raum, ein Grund, der, wie wir sehen werden, nicht stichhaltig ist.

*Flavius Eupraxius* s. S. 291.

*Magnus.* Ambros. *d. off. ministr.* III 7, 48 spricht von einer Hungersnoth, die nicht lange vor das Jahr 383 fiel und erwähnt dabei des Stadtpräfecten mit hohem Lobe. Dabei braucht er unter anderen die Worte: *quatae hoc commendationis apud Deum fui sanctissimo seni, quatae apud homines gloriae! hic Magnus ver probatus, qui vere potuit imperatori dicere demonstrans provincie totius populos: 'hos tibi omnes reservavi, hi vivunt beneficio tu senatus, hos tua curia morti abstulit'.* Dass der Mann Magnus hier, ist danach allerdings nicht zu bezweifeln, doch da Ambrosius ein Wortspiel beabsichtigte, so kann er aus der Namensreihe, die jeder vornehme Römer besass, auch einen Theil gewählt haben, der gewöhnlich nicht benutzt wurde, wenn man den Präfecten nur mit einem Namen bezeichnete. Nun findet sich im Jahre 380 ein Stadtpräfect, der zwar überall, wo er vorkommt, *Arborius* heißt<sup>1)</sup>, aber nach seinem mütterlichen Grossoheim *Aemilius Magnus Arborius* benannt war<sup>2)</sup> und vielleicht nicht nur den Hauptnamen desselben führte. Da sein Oheim *Ausonius* im Jahre 380 in den Siebzigen stand, dürfte er ein Fünfziger gewesen sein; die Bezeichnung *sanctissimus senex* würde also auf ihn passen.<sup>3)</sup> Endlich war er ein so eifriger Christ, dass er sogar seine Tochter zur

1) C. Theod. VI 35, 9; XIV 3, 16; vgl. I 32, 4; Sulp. Sev. *dial.* III 10, 6: *vit. Mart.* 19, 1; Auson. *parent.* 18.

2) Auson. *parent.* 15, 18; *profess. Burd.* 17.

3) Vgl. III 7, 46 *qui cum iam proiecta processisset astate.*

igen Jungfrauenschaft bestimmte (*Sulp. Sev. vit. Mart.* 19, 2), ein  
nstand, der die Begeisterung des Ambrosius für ihn um soviel  
greiflicher macht. Doch mag diese Combination auch zweifelhaft  
in, so liegt doch gar kein Grund vor, die Stadtpräfetur des  
*agnus* vor den Schluss des Ammianischen Geschichtswerkes zu  
tzen.

Dies sind die Präfecten, welche Corsini ausser den Ammia-  
schen zu nennen weiss: der eine davon combinirt sich mit einer  
rsönlichkeit, die der Geschichtschreiber unter einem andern Na-  
en anführt, die andern haben das Amt entweder gar nicht, oder  
ch nicht in dieser Zeit bekleidet.

Wenden wir uns nun den Quellen selbst zu, soweit wir sie  
i Besprechung der Corsinischen Reihe noch nicht in Betracht  
zogen haben, so bieten zunächst die Rechtsbücher keinen Namen,  
r sich nicht auch bei Ammian stände; denn auf derartige Ver-  
ien, wie dass etwa bei einem Manne, der erweislich *praefectus*  
*zeitorio* war, einmal der Titel *p. u.* anstatt *p. p.* hinzugesetzt  
rd, brauchen wir wohl um so weniger einzugehen, als Gotha-  
dus diese Dinge längst corrigirt hat. An inschriftlichen Er-  
nzungen ist mir folgendes bekannt geworden.

In der *Ephem. epigr.* IV S. 280 ist eine neugefundene stadt-  
nische Inschrift veröffentlicht, die Lanciani mit Benutzung von  
I. L. VI 1669 so ergänzt hat:

*saLVIS DD NN  
vALENTINIANo et valente  
fONTEIVS LITORius auxentius v. c. praef. urb.  
aRCOS TE .....*

hon äusserlich hat diese Herstellung den Fehler, dass sie die  
nge der zerstörten Zeilen gar nicht berücksichtigt; in der ersten  
1 am Ende gar nichts fehlen, in der zweiten 11 Buchstaben,  
der dritten gar 24. Da diese letzte es eben ist, welche, da der  
me des Präfecten bekannt ist, am sichersten hergestellt werden  
nn, so müssen danach auch die andern restituirt und etwa der  
t geschrieben werden:

*saLVIS DD NN ffl. theodosio et placido  
vALENTINIANo victoribus semper augg.  
fONTEIVS LITORius auxentius v. c. praef. urb.  
aRCOS TE .....*

mit wird die Inschrift aus der Zeit Valentinians des ersten in

die des dritten hinabgerückt, wo Raum genug ist für noch ein Dutzend unbekannte Präfектen.

Ganz sicher datirt dagegen ist C. I. L. VI 499. *Matri Deum magnae Idaee summae, parenti Hermae et Attidi Menolyranno invicto, Clodius Hermogenianus Caesarius v. c. procons. Africæ, praefec. urbis Romæ, XVvir s. f., taurobolio criobolioque perfecto XIIIII tel. Aug. diis animae suae mentisque custodibus aram dicavit. d. n. Gratiano Aug. ter et . . Aequitio conss.* (374). Diesen *Caesarius* glauben Henzen und Bormann in dem *Comes rerum privatarum* des Jahres 364 wiederzuerkennen, doch da der Dedicant unserer Inschrift offenbar sämmtliche von ihm bekleidete Ämter aufzählt, so würde er dieses sehr hohe gewiss nicht ausgelassen haben. Ein *Caesarius* kommt in der uns bekannten Folge der Stadtpräfected nicht vor; dies ist auffallend, da dieselbe ja, wenn nicht vollständig ist, so doch der Vollständigkeit sehr nahe kommt; noch auffallender aber ist, dass er auch unter den Proconsuln von Afrika nicht erscheint, denn auch deren Reihe ist uns verhältnissamässig sehr genau bekannt. Von 354—375 finden wir allein im Codex Theodosianus eifl Proconsuln genannt, von denen mehrere nachweislich und vielleicht fast alle mehr als ein Jahr im Amte waren. Es kann danach kaum noch eine Lücke übrig sein, aber selbst wenn dies wäre, bliebe es doch der sonderbarste Zufall, wenn in zwei beinahe vollständigen Reihen derselbe Mann beide Male ausgefallen wäre. Es bleibt der Ausweg, dass er zwar vorkommt, aber nicht unter dem Namen *Caesarius*, wie wir etwas ähnliches ja schon bei Volusianus-Lampadius bemerkten.

Freilich liegt die Sache hier etwas anders, denn von allen übrigen, die Ammian nennt, steht es theils durch Inschriften, theils durch andere authentische Quellen<sup>1)</sup> fest, dass ihr offizieller Name mit dem von dem Historiker gebrauchten übereinstimmt. Aber braucht es denn bei *Clodius Hermogenianus Caesarius* gerade der letzte Name zu sein, dessen er sich gewöhnlich bediente? Borgesi (*Oeuvres* III S. 487) hat nachgewiesen, dass dies, wenn auch Regel, so doch durchaus nicht immer der Fall war, und vielleicht haben wir es hier mit einer Ausnahme zu thun. Nun findet sich sowohl

1) Tertullus und Maximus sind die einzigen, welche wahrscheinlich weder in Gesetzen (s. unten) noch in Inschriften genannt werden, doch kommen beide in einer Relation des Symmachus (34, 5) vor, was eine nicht minder offizielle Quelle ist.

bei Ammian als auch im Codex Theodosianus ein *Claudius*, der beides, Proconsul Africæ und Präfect von Rom war, das letztere in demselben Jahre, in welchem unser Stein gesetzt ist.<sup>1)</sup> Ich zweifle nicht, dass er mit *Clodius Caesarius* identisch ist.

Wir haben gesehen, dass bei Ammian, abgesehen von einer handschriftlichen Lücke, nur ein einziger Stadtpräfect nachweislich fehlt, dass wir also in ihm einen Zeugen besitzen, welcher der Präfectenliste des Chronographen von 354 an Zuverlässigkeit wenig nachsteht. Freilich fehlt die genaue Datirung der einzelnen Präfecturen, doch diesem Mangel lässt sich wenigstens zum Theil mit Hilfe der Urkunden abhelfen. Ich gebe daher das restituerte Register und füge jedem Präfecten die Daten bei, an denen er zuerst und zuletzt im Amte erscheint. Diejenigen, welche bei Ammian fehlen, setze ich in eckige Klammern; die Namen, mit welchen die Betreffenden von den Historikern und den Gesetzen genannt werden, sind durch Majuskel ausgezeichnetnet.

1. *Memmius Vitrasius ORFITVS Honorius*  
8. Dec. 353 — 24. Apr. 355.
2. [*Fabius Felix PASSIFILVS Paulinus*]  
31. Mai 355.
3. *Flavius LEONTIVS*  
10. Nov. 356.
4. *Memmius Vitrasius ORFITVS Honorius II*  
28. Apr. 357 — 25. März 359.
5. *Iunius BASSVS*  
† d. 25. Aug. 359.
6. *ARTEMIVS vicarius urbis agens vices praefecti urbis.*
7. *TERTVLLVS*
8. *MAXIMVS*  
11. Dec. 361 — 1. Jan. 363.
9. *L. Turcius APRONIANVS Asterius*  
19. März 363 — 26. Febr. 364.
10. *L. Aurelius Avianius SYMMACHVS Phosphorius*  
24. Mai 364 — 9. März 365.
11. *C. Ceionius Rufus VOLVSIANVS qui et LAMPADIVS*  
4. April — 17. Sept. 365.
12. *VIVENTIVS*  
1. Oct. 366 — 5. Mai 367.

---

1) Für die Belege verweise ich auf meinen Index zum Symmachus.

13. *Vettius Agorius PRAETEXTATVS*  
18. August 367 — 20. Sept. 368.
14. *Q. Clodius Hermogenianus OLYBRIVS*  
28. Jan. 369 — 21. Aug. 370.
15. *P. AMPELIVS*  
1. Jan. 371 — 5. Jul. 372.
16. [BAPPO]  
22. Aug. 372.
17. [PRINCIPIVS]  
29. Apr. 373.
18. [Flavius EVPRAKIVS]  
14. Febr. 374.
19. CLAVDIVS *Hermogenianus Caesarius*  
21. Mai 374.

1. Der volle Name und die doppelte Präfectur C. I. L. VI 45; 1159; 1161; 1162; 1168; 1739—42 *praefecto urbi, non multo interposito tempore iterum praefecto urbi l. l.* 1741. Der Tag seines Amtsantritts ist bestimmt durch den Chronographen, dessen Zeugniss gegenüber es nicht in Betracht kommt, wenn ein Gesetz des C. Th. VI 4, 7 ihn schon am 14. März 353 im Amte nennt; gewiss sind mit Gothofredus in *Constantio A. VII et Constantio C. II* (353) die Zahlen zu ändern in *VIII* und *III* (354). Das letzte beglaubigte Gesetz an ihn C. Th. VIII 12, 7, denn XIV 3, 2 ist für *prid. non. Ian.* mit Borghesi (III S. 475) *prid. non. Ian.* zu schreiben.

2. Namen und Datum C. I. L. VI 1656. Dass *Pasiphilus* sein Rufname gewesen sei, hat Borghesi a. a. O. wahrscheinlich gemacht.

3. Der Name C. I. L. VI 1160. Seine Ernennung setzt Borghesi III S. 476 vor die Ernennung des Julian zum Caesar (6. Nov. 355), weil Ammian seine Präfectur vorher erzählt, doch ist dieser Grund nicht zwingend, da der Geschichtsschreiber mit der Zeitfolge oft sehr frei schaltet. Gesetz vom 10. Nov. 356 C. Th. XVI 2, 13 mit Goth. Anm.

4. Constantius besuchte Rom, als *Orfitus* zum zweiten Mal Präfect war Amm. XVI 10, 4. Sein Einzug fand am 28. April 357 statt, Idat. *fast.* Wenn ein aus Rom datirtes Gesetz C. Th. XIII 5, 9 die Inscription trägt *Olybrio p. u.*, so liegt dabei wahrscheinlich, wie schon Gothofr. meint, eine Verwechslung mit *Orfitus* vor. Letztes Gesetz an ihn C. Theod. XIV 6, 1.

5. *Recens promotus urbi praefectus fatali decesserat sorte Amm.*

XVII 11, 5. *Iun. Bassus v. c. qui vixit annis XLII men. II in ipsa praefectura urbi neofitus iit ad deum VIII kal. Sept. Eusebio et Ypatio coss. Rossi Inscr. christ. urb. Romae 141.*

6. Nur aus Ammian bekannt.

7. Er erhielt sein Amt wahrscheinlich bald nach dem Tode des Bassus im Herbst 359, unter welchem Jahre auch Ammian (XIX 10, 1) seine Verwaltung schildert, so dass Artemius wohl nur bis zu seiner Ankunft ihn vertreten haben wird. Die Unruhen, welche Ammianus bei seiner Präfectur erzählt, dürften dieselben sein, die schon unter Artemius begannen. Gesetze an ihn sind nicht erhalten. Der Vicarius *Iunius Tertullus*, dessen der Chronograph zum J. 340 erwähnt, ist, wie Mommsen bemerkt, mit dem unseren kaum identisch; denn der Name Tertullus ist ziemlich gemein, dagegen ein Zwischenraum von zwanzig Jahren zwischen Vicariat und Präfectur sehr ungewöhnlich.

8. Maximus erhielt von Julianus sein Amt, als dieser auf seinem Zuge gegen Constantius in *Naisus* weilte. Da er am 11. Dec. 361 in Constantinopel einzog (Cod. Theod. ed Ritter I p. LXII), war jener damals schon Präfect, wenn auch vielleicht noch nicht in Rom eingetroffen. Sein Nachfolger wurde, bald nachdem Julian sein viertes Consulat angetreten hatte (363), aus den römischen Gesandten ernannt, die wahrscheinlich gekommen waren, ihn bei der Festlichkeit zu beglückwünschen, Amm. XXIII 1, 4. Ein Gesetz an Maximus scheint uns nicht erhalten zu sein, denn das Fragment vom 26. Febr. 363, welches seinen Namen, aber ohne Titel trägt (C. Th. V 12, 1), gehört dem Datum wie dem Inhalt<sup>1)</sup> nach zu der an Mamertinus *praefectus praetorio* erlassenen Constitution C. Th. III 13, 2, so dass eine Verwechslung der beiden graphisch sehr ähnlichen Namen wahrscheinlich ist.

9. Der Name C. I. L. VI 1768—1771. Ueber seine Ernennung s. 8.; er hatte sein Amt schon angetreten, als am 19. März 363 der Tempel des palatinischen Apollo verbrannte, Amm. XXIII 3, 3.

1) 1. *Venientium est temporum disciplina instare veteribus institutis, ideoque cum nihil per causam publicam intervenerit, quae diu servata sunt, permanebunt. — 2. In dote reddenda et retentiones ex iure venientes et pacta, quae legibus consentanea esse monstrantur, placet etiam ex huius sanctionis auctoritate intemerata inviolataque servari.* Das erste Fragment ist ein allgemeiner Satz, wie sie namentlich in den Einleitungen der Gesetze vorzukommen pflegen, das zweite ist die Anwendung desselben auf eine spezielle Frage, wahrscheinlich durch eine Relation des Mamertinus veranlasst.

Seine Verwaltung schildert Ammian XXVI 3 nach dem Regierungsantritt Valentinians und vor dem des Valens; daraus lässt sich wohl mit ziemlicher Sicherheit schliessen, dass er wenigstens unter Jovian noch keinen Nachfolger erhalten hatte. Ich habe deshalb als das letzte Datum, an dem er erweilich noch im Amte war, den Tag gesetzt, an welchem Valentinian die Herrschaft antrat. Nur ein sicher datirtes Gesetz an ihn vom 9. Dec. 363 C. Th. XIV 4, 3 ist erhalten; ein zweites C. Iust. I 40, 5 ist überschrieben *Impp. Valentinianus et Valens AA. ad Apronianum p. u.* und unterschrieben *d. V k. Jun. Ancyra divo Ioviano et Varroniano cons.* Doch an jenem Tage hatte Symmachus längst die Präfectur übernommen, auch war damals kein Kaiser in *Ancyra*. Schreibt man *d. V n. Ian.*, so stimmt zwar der Ort und die Zeit der Präfectur, doch müsste man dann für *Impp. Valentinianus et Valens AA.* schreiben *Imp. Iovianus A* und für *divo Ioviano — Ioviano A*. Das übrigens selbst so gewaltsame Änderungen unserren Gesetzescompilationen gegenüber erlaubt sind, weiss jeder, der ihren Charakter kennt.

10. Der Name C. I. L. VI 1698; *Ephem. epigr.* IV S. 279. Frühestes sicheres Gesetz an ihn C. Th. VIII 5, 19 + XV 1, 11. Die Theile des Gesetzes sind unterschrieben das eine Mal *d. VIII k. Jun. Philippis*, das andere Mal *d. VIII k. Jul. Philippopolis*, doch da die Kaiser am 13. Mai in Adrianopol sind und am 27. Mai in Bonamansio, zwischen denen Philippopol mitten inne liegt von jenem 132 Millien, von diesem 42 entfernt, muss in beiden Fragmenten das Datum des 24. Mai und der Ort Philippopol restituit werden. Ein früheres Gesetz C. Th. VII 4, 10 *d. X kal. Mai. Antiochiae* bleibt deshalb zweifelhaft, weil an jenem Tage keiner der Kaiser sich in Antiochia befand. Spätestes beglaubigtes Gesetz C. Th. I 6, 4 + X 1, 9. Andere Subscriptionen (C. Th. XIV 3, 11; XI 2, 2; XVI 1, 1; XI 36, 18), die vom 27. Sept. bis zum 20. Dec. 365 reichen, enthalten sich widersprechende Orts- und Tagedaten und müssen deshalb verworfen werden. C. Th. XI 2, 1 regelt die Steuererhebung in den Provinzen, kann also nicht an den Stadtpräfekten erlassen sein, obgleich es fälschlich seinen Namen trägt.

11. S. S. 292.

12. Er war im Amt, als Damasus zum römischen Bischof ordinirt wurde. 1. Oct. 366 Amm. XXVII 3, 12; vgl. Rossi *Inscr. christ. urb. Rom.* p. 100. Ein Fragment C. Th. XIV 3, 7 vom

Oct. 364, das, wie Datum und Inhalt bezeugen, zu dem an n'machus gerichteten Gesetze XIV 21, 1 gehört, trägt fälschlich den Namen. Letztes Gesetz an ihn als Praefectus urbi — denn ich darauf wird er Praefectus praetorio Galliarum — ist C. Th. 38, 3.

13. Der Name C. I. L. VI 102; 1777—1779; C. I. G. II 2594; n'mach. ep. I 44—55; rel. 11; 12, 1; Boeth. *de interpr. ed. sec.* I 289. Frühestes Gesetz an ihn 18. Aug. 367. C. Th. VIII 14, 1. an C. Th. IX 40, 10 vom 8. Oct. 366 datirt, gehört zu XIV 4, 4, denselben Tag und Ort, aber die folgenden Consuln in der bscription aufweist. Spätestes Gesetz vom 20. Sept. 368 C. Th. 6. Es muss hierbei darauf aufmerksam gemacht werden, dass Unterschrift *Valentiniano et Valente AA. cons.* auf alle Consuln der beiden Kaiser, d. h. auf die Jahre 365, 368, 370, 373, ogen werden kann, da die Iterationsziffern nicht oft, sondern regelmässig weggelassen sind. In der Reihe der Stadtpräfecten cht diese Zwei- oder vielmehr Vierdeutigkeit übrigens keine twierigkeiten.

14. Der Name C. I. L. VI 1713, 1714; 1657; VIII 1860; 5334 ss diese Afrikanischen Inschriften auf ihn zu beziehen sind, zeigt der ersten der Vorname Quintus; in der zweiten dürfte wohl dem, was Delamare gelesen hat, CLODI HERMO | ... INLVSTRI cken CLODI HERMO|GENIA|OLYBRI, denn der Titel *inlustris* ist nicht für den Proconsul von Afrika); I. R. N. 4085. Frühestes setz an ihn vom 28. Jan. 369 C. Th. XIV 8, 2. Denn C. Th. II , 4 und 20, 1 bezieht sich auf sein Proconsulat und C. Th. II , 4; XIII 5, 9 haben die Compilatoren ihn fälschlich für Orfitus setzt. Spätestes Gesetz vom 21. Aug. 370 C. Th. II 10, 5.

15. Der Vorname *Publius* C. I. L. VIII 5337. Frühestes Ge- z vom 1. Jan. 371 C. Theod. XV 10, 1; spätestes vom 5. Juli 2 C. Th. VI 7, 1 + 9, 1 + 11, 1 + 14, 1 + 22, 4.

16—18. S. S. 291.

19. S. S. 290 und 297.

Greifswald.

OTTO SEECK.

## ΑΥΚΑΒΑΣ.

Od. τ 306 f. sagt der noch in einen Bettler verwandelte Odysseus zu Penelope

*τοῦδ' αὐτοῦ λυκάβαντος ἐλεύσεται ἐνθάδ' Ὁδυσσεὺς*

*τοῦ μὲν φθίνοντος μηνὸς τοῦ δ' ἵσταμένοιο,*

wie vorher § 161 schon zu Eumaios. — Was heisst *λυκάβας*? Lichtgang. Aber Sonnenlicht oder Mondlicht, Jahr oder Monat? Das Wort begegnet uns in der Litteratur nicht so bald wieder. Bei Apollonios Rhodios A 198, Bion VI 15, in einer attischen Grabinschrift (C. I. A. III 1356), in einem nachchristlichen Epigramm eines Γραμματικού aus Mitylene (Kaibel *epigr. gr.* n. 828), bei Triphiodor 6, und Philodemos (Anth. Pal. V 13) finden wir es und zwar überall in der Bedeutung Jahr. Artemidoros II 12 p. 99 (Hercher) sagt: *λυκάβαντας γὰρ οἱ ποιηταὶ τοὺς ἑωρτοὺς καλοῦσιν*, und bringt dann weiter die berühmte Erklärung der Scholiasten von den Wölfen, die sich in den Schwanz beißen. auch Macrobius Sat. I 17 berichtet, dass die Griechen in alten Zeiten das Jahr *λυκάβας* genannt haben. Ebenso erklären die Scholiasten zu § 161, Hesychios, Suidas und das Lexicon in Bekkers Anecd. das Wort mit 'Jahr'. Ihnen sind alle Erklärer bis heute gefolgt.

Man wird mir zugeben müssen, dass das rätselhafte Wort in der Litteratur nicht existierte, wenn es Homer nicht angewandt hätte. Alle späteren gebrauchen es mit bewusster leicht erkennbarer Reminiszenz an Homer und mit absichtlicher Nachahmung des alten Dichters. Wie sie das Wort verstanden, ob Jahr oder Monat, ist für uns gleichgültig.<sup>1)</sup> Es fragt sich: was weiss Homer von dem Lichtgang der Sonne? dass sie Morgens den Himmel hinanklimmt und Abends sich zur Erde neigt (λ 17 f.), dass sie im Westen versunken sich umwendet (ο 404) und von den Menschen nicht gesehen den am Tage gemachten Weg umgekehrt zurücklegt. Aber dürfen wir

1) So heisst *τροπαὶ ἡλίου* bei Homer (ο 404) der Westen, wo die Sonne Abends umwendet, später die (astronomische) Sonnenwende.

Homēr zutrauen, dass er nach dem Lauf und dem veränderten Stand der Sonne den Ablauf des Jahres berechnet? Dass in den in regelmässigen Wechsel wiederkehrenden Jahreszeiten der Stand der Sonne ein anderer ist, weiss er natürlich ebenso gut wie wir heute, aber wann ist das Jahr vollendet? Doch nicht, wenn die Sonne einen bestimmten Stand erreicht hat, sondern ‘wenn, nachdem oft die Monde (sich erneuert und) geschwunden, die (selben) Horen<sup>1</sup>) wiedergekehrt sind’ (x 470 τ 152 ω 142 λ 294 § 294). Das Jahr ist ihm also ein Kreislauf, der an jedem Punkte beginnen kann und nach dem Umlauf der Monde und Tage und nach der Wiederkehr der Jahreszeiten an ebendemselben endet. Von einem Kalendenjahr findet sich keine Spur. Was soll das nun für ein Lichtgang der Sonne sein, den Odysseus hier meinen kann? Ich könnte einen Sinn darin überhaupt nur finden, wenn ich annähme, dass der Winter oder der Sommer sich seinem Ende zuneigte, dass die Tage nun nächstens wieder zu- oder abnehmen sollten<sup>2</sup>); aber auch dieses zugegeben: vermag Odysseus diesen Zeitpunkt zu berechnen, genau bis auf wenige Tage? Denn was heisst τοῦ μὲν φεγγίωντος μηνὸς τοῦ δ' ἵσταμένοι? Doch ‘wenn der eine Mond schwindet, der andere aber erscheint’.<sup>3</sup>) Wenn nun auch wohl der Ausdruck nicht so urgirt werden darf, dass man verstehen müsste: ‘am Neumond’), so ist doch die Zeitbestimmung

1) Lehrs Popul. Aufs.<sup>2</sup> S. 80: ‘Die Horen des Jahres: das sind nicht nothwendig drei oder vier bestimmte Jahreszeiten, sondern die Zeitwellen, welche durch Kennzeichen der Natur oder der Beschäftigungen . . . kenntlich und veränderlich einen Kreisgang vollenden und dann umwenden, um von neuem anzufangen’.

2) Dass es in der Nacht kalt ist (§ 457 f.) und reift (ρ 25), daraus ist natürlich bei den Schilderungen Homers ebenso wenig zu schliessen, wie daraus, dass die Bäume grün sind (π 47, ν 102) und blühen (ν 196).

3) Sicherlich noch vor dem Vollmond, sonst wäre dieser genannt (vgl. Σ 484).

4) ‘Diese genaueste Zeitbestimmung’ (Faesi Anm. zu Od. § 162) halte ich allerdings für unmöglich ‘nicht bloss § 162’, sondern auch τ 307. Wie kann Odysseus Penelope mit solcher Sicherheit sagen: morgen (vgl. ν 156, 276 ff., φ 258 mit den Erklärungen dazu) oder nach genau so und soviel Tagen wird Odysseus zurückkommen, nachdem er ihr eben erzählt, derselbe sei noch nach Dodona gegangen, werde aber bald von da zurückkehren und dann vom König der Thesprotier heimgesandt werden? Und was sollte in diesem Falle die Versicherung, dass Odysseus noch in diesem Jahre zurückkehren werde? An einen späteren Neumond aber zu denken (so Damm Homerlexicon

ziemlich genau, denn die Worte werden bedeuten: von jetzt ab 'im letzten Viertel<sup>1)</sup> des Mondes oder wenn der neue Mond erscheint'; wir würden dafür also sagen: Odysseus wird in dieser oder in der nächsten Woche zurückkehren. — Und wenn nun *λυκάβας* das Jahr hiesse und auf die Sonne zu beziehen wäre, hat denn der Stand des Mondes auf diese Fixirung des Jahresschlusses, soweit man von einer solchen bei Homer sprechen darf, gar keinen Einfluss? Soll das Jahr schliessen *μηνὸς ἵσταμένοις* während der Mond zunimmt, nicht mit einem Neumond, wie das doch so viel natürlicher wäre und wie es später geschah? Oder sollen wir annehmen, dass das (zwanzigste) Jahr verronnen war bis auf den einen<sup>2)</sup> oder doch nur ganz wenige Tage? Das würde in dem Gedichte unzweifelhaft mehr als einmal ausgesprochen sein. Wer an Odysseus' Rückkehr noch glaubt, klammert sich eben an die Hoffnung, dass prophezeit war (§ 175), er werde im zwanzigsten Jahr zurückkehren, sollte der Dichter da nie Gelegenheit nehmen zu sagen, dass auch dies Jahr hingeschwunden war bis auf die letzten Tage oder gar den allerletzten Tag, den Neumond, an dem Odysseus die Freier tödten sollte? Und wenn nun mit diesem Neumond das Jahr schliesst, und Odysseus kommt erst *ἵσταμένον μηνός*, dann wäre er ja nicht mehr *τοῦδ' αὐτοῦ λυκάβαται* (in dem zwanzigsten Jahr) zurückgekehrt.

*λυκάβας* bezeichnet also einen Zeitraum, in den ein Theil der Zeit, während welcher der Mond abnimmt, und ein Theil der Zeit, in welcher er zunimmt, fällt, nach dem Lauf der Sonne bestimmt und berechnet Homer keine Zeidauer<sup>3)</sup> — also kann *λυκάβας* nicht Sonnenlauf, sondern nur 'Mondlauf' sein. Das die späteren Dichter und Scholiasten es für Jahr nahmen, ist ein sehr begreiflicher Irrthum, sie verstanden *μηνός* nicht Mond sondern Monat, weil ihnen die Bezeichnungen *μηνός φείνοντος* und

unter *μῆν* S. 1519), geht vollends nicht an. Wie darf Odysseus behaupten, dass der Erwartete an diesem Neumond oder, wenn da nicht, dann erst am nächsten nach vier Wochen zurückkehren werde, in der Zwischenzeit aber nicht?

1) Ich glaube nicht, dass *μηνὸς φείνοντος* hier die ganze Hälfte des Monats bezeichnen kann, während welcher der Mond abnimmt, und *μηνὸς ἵσταμένοις* die andere Hälfte; der Zeitraum muss nach der ganzen Situation und Darstellung ein kürzerer sein.

2) Wenn das Apollofest (v 156) am Neumond gefeiert wurde, so füllt dieser auf den nächsten Tag (φ 259).

3) Vgl. darüber auch Ideler Handbuch der Chronologie I S. 261 f.

*ἰσταμένον* für letztes und erstes Drittel des Monats geläufig waren. Wenn nun aber *μηνός* schon Monat hieß, was blieb dann für *λυκάβαντος* anderes übrig als Jahr? Es stand ausserdem fest, dass Odysseus im zwanzigsten Jahr zurückkehren sollte, und auch dies mag die alten Erklärer bewogen haben, von vornherein *τοῦδ' αὐτοῦ λυκάβαντος* für 'in diesem (dem zwanzigsten) Jahr noch' zu nehmen. Odysseus will aber mehr sagen: ganz nahe (τ 301) steht die Rückkehr des Herrschers bevor, schon sind Schiff und Ruderer, die ihn von Thesprotien herüberführen sollen, bereit (τ 289 § 232). Kurz *λυκάβας* bezieht sich auf den Mond und bezeichnet den Zeitraum von vier Wochen, in dem das Mondlicht alle Phasen durchläuft'), hier aber ist dieser Zeitraum durch den Zusatz *τοῦ μὲν φθίνοντος μηνὸς τοῦ δ' ἰσταμένοιο* auf das kürzere Maass von höchstens vierzehn Tagen beschränkt, in welchen der letzte Theil des Mondes verschwindet und der erste des neuen wieder erscheint (T 117) und zuzunehmen beginnt.<sup>2)</sup> Ich übersetze die Verse also: 'in diesem selben Mondlauf (noch) wird Odysseus hierher kommen (und zwar schon innerhalb des Zeitraums) während dieser Mond schwindet und der nächste zu scheinen beginnt'.

1) Ich brauche kaum hinzuzufügen, dass dieser *λυκάβας* nicht an einem bestimmten Tage anfangen und enden muss; er kann an jedem beliebigen beginnen und ist dann nach vier Wochen, wenn der Mond wieder in dasselbe Stadium getreten ist, abgelaufen; 'von einer Eintheilung der Zeit nach Monaten findet sich bei Homer keine Spur' (Friedreich Realien<sup>2</sup> S. 17), wenn auch die Länge derselben nach Morden gezählt wird. Vgl. Grote Griech. Gesch. (Meissner) I S. 273.

2) Wer annehmen will, dass der ganze Zeitabschnitt in zwei Hälften getheilt wird, dass der Mond vierzehn Tage *φθίνει* und vierzehn *ἰστατεῖ* (vgl. S. 306 Anm. 1) würde also in diesem zweiten Verse keine Beschränkung und genauere Bestimmung, sondern nur eine Umschreibung des ersten zu sehen haben.

Berlin.

PAUL STENGEL.

## ZUR DOLONIE

(Nachtrag zu Bd. XV p. 557 ff.).

Meine Abhandlung über das Verhältniss der Dolonie zur Iliss hat, wie das ja in der Natur der Sache liegt, theils Zustimmung, theils Widerspruch erfahren. Soweit nun der letztere Gründe vorbringt, muss er berücksichtigt werden.<sup>1)</sup>

1. B. Niese (die Entwicklung der homerischen Poesie, Berlin 1852) erklärt den Vers K 243

*πῶς ἀν ἔπειτ' Ὀδυσῆος ἐγώ θεοῖο λαθοίμην;*  
für das Original von α 65, weil hier das *ἔπειτα* ‘unstatthaft’ sei. Freilich, wenn man *ἔπειτα* hier nur mit ‘denn’ oder ‘her-nach’ übersetzen könnte, so würde es allerdings unstatthaft sein. Aber wer übersetzt denn *quousque tandem* durch ‘wie lange endlich’? Das *ἔπειτα* in α 65 entspricht ganz unserm deutschen ‘denn’ in der Frage. Es giebt dafür noch zwei Beispiele in der Odyssee. τ 24 sagt Eurykleia zu Telemach:

*ἀλλ' ἄγε, τις τοι ἔπειτα μετοιχομένη φάσος οἴσει;*  
und τ 14 fragt Odysseus den Alkinoos:

*τι πρῶτον τοι ἔπειτα, τι δ' ὑστάτιον καταλέξω κτλ.;*  
Dies letztere Beispiel führt auch Lentz (*de versibus apud Homerum perperam iteratis*. Bartenstein 1831 p. 15 f.) an. Doch meint er, man müsse den Vers als Nachsatz zu den beiden vorhergehenden  
*οὐδὲ δ' ἔμα κῆδεα Θεμός ἔπειράπετο στονόεντα*  
*εἵρεσθ', ὅφε' ἔτι μᾶλλον ὁδυρόμενος στεναχίζω*  
auffassen ‘aeque res se habet ac si dixerit poeta: ἔπειράπετο, τι ἔπειτα καταλέξω; ut persa epe ισηγραψτ *ἔπειτα in apodosi*’. Derselbe bemerkt dann p. 23, *ἔπειτα* werde in Fragen ebenso gesetzt wie im Nachsatz, nirgends wie α 65, welcher Vers desshalb auch aus K 243 entlehnt sei. Da oben noch ein weiterer Vers (τ 24) von mir nachgewiesen ist, in welchem

1) Dass K 483 nicht aus χ 308, sondern aus Φ 20 stammt, habe ich in dieser Zeitschrift XVIII S. 81 gegenüber der früheren Darstellung XV S. 564 schon berichtigt.

*ἐπειτα* genau so wie  $\alpha$  65 gebraucht ist, so wird die Beweisführung von Lentz dadurch hinfällig. Wir haben eben in den drei angeführten Beispielen das *ἐπειτα* einfach als der Odyssee eigenthümlich anzuerkennen.

Wenn übrigens Lentz meint, die Satzform, wie sie die  $\alpha$  65 entsprechende Stelle der Dolonie zeigt:

*εἰ μὲν δὴ ἐταρόν γε κελεύετε μ' αὐτὸν ἐλέσθαι,*

*πῶς ἀν ἐπειτ' Ὄδυσσης ἔγα τείοι λαθοίμην;*

würde *persaepe* gebraucht, was dann Sittl (die Wiederholungen in der Odyssee S. 32) nachspricht, so ist das eine arge Täuschung. Dass *ἐπειτα* im Nachsatz von Bedingungssätzen häufig vorkommt, ist freilich bekannt (vgl. Clasen Beobh. S. 30). Dass aber der Nachsatz Frageform hat, dafür habe ich in der Odyssee kein einziges, in der Ilias ausser K 243 nur noch I 437 gefunden. Dort sagt Phönix:

*434 εἰ μὲν δὴ νόστον γε μετὰ φρεσὶ, φαίδμι' Αχιλλεῖ,*  
*βάλλεσαι, . . . .*

*πῶς ἀν ἐπειτ' ἀπὸ σεῖο, φιλὸν τέκος, αὐθὶ λιποίμην,*  
*οἶος;*

Ich finde an dieser Formulirung des Satzes so wenig auszusetzen, lass ich vielmehr glaube, dass sie dem Verf. von K Vorbild gewesen ist, um mit Benutzung des Odysseeverses ( $\alpha$  65) etwas ähnliches zu erreichen. Denn dass  $\alpha$  65 das Original zu K 243 ist, scheint mir Sittl (a. a. O. S. 33) schlagend durch den Hinweis dargehan zu haben, dass das *ἔγω* im Munde des Zeus bedeutsam sei, m Munde des Diomedes gar keinen Sinn habe. Zwar irrt Sittl, wenn er den Gegensatz: 'aber Poseidon' u. s. w. zu dem *ἔγω*  $\alpha$  65 annimmt. Denn es bezieht sich vielmehr auf die Frage der Athene (59):

*οὐδέ τν σοὶ περ,*  
*ἐντρέπεται φίλον ἦτορ, Ὄλύμπιε;*

Und selbst du nicht einmal kümmerst dich darum?' Doch will ich durch diese Richtigstellung dem Funde Sittls keinen Abbruch hun, zumal die Behauptung, die ich XV S. 561 hinstellte, dass ler Ausdruck in K unnatürlich oder wenigstens geschraubt sei, nun noch um so mehr einleuchtet, wenn ich den gebührenden Nachdruck auf das Pronomen lege: wenn ich mir denn einen Geährten selber wählen soll, wie dürfte denn ich des göttlichen Odysseus vergessen?

2. Sittl (a. a. O. S. 65) modifizirt meinen Nachweis, dass die Dolonie nach der Odyssee gedichtet sei, dahin, dass dieselbe zwar nach den beiden Haupttheilen der alten Odyssee, aber vor der Telemachie entstanden sei. Für die letztere Anschauung spreche K 158 = o 45. Er hat in dieser Auffassung die Billigung von C. Rothe (Phil. Wochensch. 1882 Nr. 46) gefunden. Beiden Gelehrten ist etwas in meiner Darstellung dunkel geblieben, denn sie sprechen von grüblichem Missverständniss<sup>1)</sup> der Scholien, wo ich meine eigene Ansicht entwickele. Da mir ausserdem ein neues Moment der Beweisführung hinzugekommen ist, so gebe ich die betreffende Stelle noch einmal in veränderter Fassung. Vielleicht dass wir uns dann verständigen.

Nestor weckt den Diomedes (K 157):

*τὸν παρστὰς ἀνέγειρε Γερήνιος ἵππότα Νέστωρ  
λάξ ποδὶ κινήσας ὥτρυνε τε νείκεσέ τ' ἄντην.  
ἴγρεο, Τυδέος νίκη, τι πάντυχον ἔπινον ἀντεῖς;*

In der Odyssee (o 45) weckt Telemach den Pisistratus auf dieselbe Weise:

*λάξ ποδὶ κινήσας καὶ μιν πρὸς μῆθον ἔειπεν  
ἴγρεο, Νεστορίδη κτλ.*

Nach Aristonikos (zu K 158) hatte Aristarch den Vers *λάξ ποδὶ κινήσας κτλ.* in der Ilias mit einem Sternchen bezeichnet, weil er ihn dort für echt, in der Odyssee für unecht hielt. Als Begründung geben die Scholien (*A*) an, dass es doch seltsam wäre, wenn Telemach den Pisistratus mit dem Fusse aufwecke, statt mit der Hand, dass dies dagegen von dem ankommenden Nestor bei dem auf der Erde schlafenden Diomedes durchaus natürlich sei (*νῦν μὲν γὰρ εἰκότως ἐπὶ τῆς γῆς κοιμάμενον οὖτως ἔγειρει*). Eine etwas andere Begründung enthält das schol. Harl. und Vind. 133: *ἔτει γὰρ προστήκοντως Νέστωρ κοιμάμενον Διομῆδην ἀντιτιστι, κιψαὶ κατοκνήσας διὰ τὸ γῆρας.* Dem Urteil der Alten haben sich die Herausgeber seit Wolf, wie es scheint sämmtlich, angeschlossen.

Es kann sich aber bei dem Odysseeverse auf keinen Fall um eine Interpolation, sondern nur um eine Nachdichtung resp. Nachahmung handeln, wie schon Hennings (Telemachie S. 196) er-

1) Das grübliche Missverständniss ist ganz auf Seiten meiner Tadler, die meine Auffassung in den Odysseescholien suchten, während sie, wie obige Darstellung ergiebt, in den Iliasscholien zu suchen war.

tannte. Derselbe vermisste mit Recht, wie neuerdings Sittl (a. a. O. §. 31) die Einleitungsformel der Rede. Die Hauptsache ist aber, dass auch der folgende Vers in der Odyssee mit dem entsprechenden der Ilias in seinem Anfang überestimmt, was Hennings nicht gesehen und Sittl in meiner Darstellung nicht beachtet hat.

Die Entscheidung nun aber, ob K 158 oder o 45 das Original biete, ist sehr schwer. Wenn die Alten den Fusstritt Nestors ganz in der Ordnung fanden, sei es weil er stand, oder weil ihm das Bucken zu sauer wurde, den Fusstritt des Telemach aber nicht, so habe ich das früher für ein subjectives Urtheil erklärt und bleibe dabei stehen. Ich wüsste nichts dagegen einzuwenden, wenn jemand erklärte, dass er dem jugendlichen Telemach in seiner Auffassung (vgl. Schol. Q zu o 45) den Fusstritt mit dem unbeschuhnten Uss verzeihe, dem greisen Nestor aber, dem weisen Berather der Achäer, der doch beschuht einherkam, aber nicht.<sup>1)</sup>

Darum liess ich es ehedem dahingestellt, welche von beiden Stellen das Original biete. Gegenwärtig entscheide ich mich für die Odyssee. Denn in dem Verse K 159

*ἔγεο, Τυδέος νιέ, τι πάννυχον ὑπνον ἀωτεῖς;*  
Inde ich in *ἔγεο* eine Uebereinstimmung mit o 46, in der nur zweimal vorkommenden Phrase *ὑπνον ἀωτεῖν* eine solche mit : 548. Dort weckt Odysseus seine Gefährten:

*μηκέτι νῦν εὐδοντες ἀωτεῖτε γλυκὺν ὑπνον,  
ἀλλ' ἵστε.*

Wegen dieser doppelten Uebereinstimmung in K glaube ich berechtigt zu sein, die Odysseestelle o 45 für das Original von K 158 zu erklären, ohne von methodisch geschulten Philologen leswegen gescholten zu werden.

Da nun Sittl weiter keine Beweise für seine Behauptung, die Dolonie sei vor der Telemachie gedichtet, vorbringt, so wüsste ich keinen Grund weiter, der mich hinderte, bei meiner früheren Auffassung zu bleiben, dass die Dolonie nach der Odyssee gedichtet ist.

---

1) Warum berührte er den Diomedes nicht mit der Lanze (135)?

## M I S C E L L E N.

---

### EIN ANGEBLICHES FRAGMENT DES ERATOSTHENES.

Lex. Seg. 215, 19. ἀποχίρευτος: ὁ ἐπὶ ἀμαρτημάτων ἐκπεσὼν τῆς πατρώας οἰκιας· ἐκποιητος δὲ ὁ ἔτέρῳ δοθεῖς εἰσποιίσασθαι. οὕτως Ἐρατόσθενης.

Dem Citat gemäss hat Bernhardy *Eratosthenica* p. 235 die Glosse als Fragment des Eratosthenes angeführt und es am geeigneten gefunden, dasselbe den Fragmenten der Schrift *περὶ ἀρχαῖς καμψίας* einzureihen. Moritz Schmidt *Didymos* p. 56 beobachtete, dass wie die Lykophronitate, so auch die Eratosthenitate bei den Lexikographien aus Didymos herrühren und weist daher obige Glosse auch der λέξις καμψή des Didymos zu.

Aber weder gehört das Fragment dem Eratosthenes an, noch dient die Glosse zur Erklärung einer Komikerstelle, noch ist Didymos als Vermittler der Glosse zu erweisen. Als ich nämlich zum Zweck einer Fortführung meiner Untersuchungen über die griechischen Lexikographen den Cod. Coisl. 345 nachcollationirte, fand ich zwar Bekkers Ausgabe fast durchgehends sehr zuverlässig, aber gerade in obiger Stelle schlich sich ein merkwürdiges Versehen ein. Die Worte οὕτως Ἐρατόσθενης stehen gar nicht in der Handschrift, sondern an ihrer Stelle findet sich von sehr später Hand folgender Zusatz zum Worte εἰσποιίσασθαι: ἴδιωποιίσασθαι (sic) ὡς θετόν. — Da die Handschrift stark beschnitten und mit einem festen Einbande versehen ist, kann man nur, wenn man den Band im Rücken etwas auseinanderbiegt, jene Worte am Ende der Zeile erkennen. Zudem ist ὡς θετόν abgekürzt (ὡς θέτω) geschrieben und in diesen Umständen ist wohl die Ursache des Bekkerschen Irrthums zu suchen, wenn schon das ἴδιωποιίσασθαι nach Schrift und Dinte sich deutlich genug vom Texte abhebt.

Inhaltlich verräth die Glosse attikistisches Interesse und ist in Zusammenhang zu setzen mit Lex. Seguer. p. 247, 10: ἐκποίητον γενέσθαι: ἀποκλειθῆναι ἐκ τοῦ γένους ὥσπερ εἰσποίητος ὁ Θετός. πολλοὶ δὲ τοῦτο ποιοῦσι τῶν πατέρων τοὺς παῖδας αὐτῶν, ὅταν ἐν ταῖς ἀρχαῖς κλέψαντες ἐλπισώσιν ἀλώσεσθαι ἐν ταῖς εὐθύναις. ἡτοι οὖν ἐπὶ τοῦ ἀρχοντός ἐστι τὸ ἐκποίητον, ἢ ὑπὲρ τῆς οὐσίας τῆς ὑπερτιθεμένης εἰς ἄλλους διὰ τὴν προσδοκίαν τῶν εὐθυνῶν. Λιαφέρει δὲ ἐκποίητος ἀποκήρυκτον. ὁ μὲν γὰρ ἐπὶ κολάσει ἐκβάλλεται· δὲ ἐκποίητος ὑπὸ τοῦ φύσει πατρὸς εἰς ἄλλον οἶκον δίδοται εἰς θέσιν. Diese Glosse, die am Schluss den Inhalt derjenigen, von der ich ausging, wiedergiebt, dient augenscheinlich zur Erklärung einer Rednerstelle und schon Valckenaer hat höchst wahrscheinlich in den Animadvv. in Ammonium p. 27 als diese Stelle Aeschin. in Ctesiph. § 21 οὐδ' ἐκποίητον γενέσθαι bezeichnet. — Auch Stephanus' Thesaurus weist nur Prosastellen für das Wort ἀποκήρυκτος nach und Pollux bemerkt IV 93 τὸ μέντοι ὄνομα ὁ ἀποκήρυκτος οὐκ ἐστιν ἐν χρήσει τῇ παλαιᾷ. Θεόπομπος δὲ αὐτῷ κέχρηται ὁ συγγραφεὺς, ἀλλ' οὐδὲν σταθμητὸν εἰς ἔρμηνειας κρίσιν. — Auf die Herkunft der Glosse aus einem Commentare zu den Komikern weist nichts.

M. Schmidt hat zuerst gezeigt, dass die Glossen des fünften Bekkerschen Lexikons gruppenweis aus verschiedenen Quellen entnommen sind, unter die er die Lexika des Diogenian, Ailius Dionysios und Pausanias rechnet. Bei der Glosse ἀποκήρυκτος stossen zwei solche scharf abgegrenzte Gruppen zusammen. Die letztere enthält durchweg Glossen zur Dekas der attischen Redner und ist durch ihren Sprachgebrauch als zusammengehörig charakterisiert.<sup>1)</sup> Diese Glossen kehren ebenso regelmässig bei Suidas in umfangreicherer und ursprünglicherer Form wieder, als sie durchgehends im Lexikon des Hesychios fehlen. Bei Hesychios aber steht die Glosse ἀποκήρυκτος mit den gleichen Worten wie im Bekkerschen Lexikon, nur dass ihr Ende durch eine Lücke verstümmelt ist: ἀποκήρυκτος: δ ἐπὶ ἀμαρτίμαστη ἐκπεσὼν τῆς πατρός οἰκλαγ . . . . . Da nun die der Glosse bei Bekker voraufgehenden Artikel sich gleichermassen bei Hesychios finden, und eine

1) Dass sie dem Kaikilios von Kalakte zuzuschreiben sind, habe ich in meiner Abhandlung *de Harpocratoni fontibus* nicht erwiesen.

alphabetische Anordnung verrathen, so dürfte mit Naber Prolegg ad Photium p. 174—176 an Diogenians Lexikon als Quelle zu denken sein. Diogenian wird die Glosse einem Attikisten entnommen haben, ob gerade dem Ailius Dionysios, wofür die Glosse *Ἄβυδος* Lex. Seg. 215, 5 sprechen könnte, ist gar nicht zu ermitteln und es ist nur noch zu bemerken, dass wir bei Ammonios ed. Valckenaer p. 19 (Eranius Philo p. 156) Thomas Magister p. 37, 4 inhaltlich gleiche Erläuterungen der beiden Synonyma finden. — Die Glosse *ἐκπολητῶν γενέσθαι* kehrt bei Suidas und im Etym. M. 323, 38 wieder.

Göttingen.

K. BOYSEN.

---

### DER BEGRIFF DES *TIMHMA* IM ATTISCHEN STEUERSYSTEM.

Böckh hat in einer durch ihren Scharfsinn und ihre Umsicht in gleicher Weise bewunderungswürdigen Erörterung (Staatshaush. d. Ath. I S. 636 ff.) die Auffassung begründet, dass das *τιμῆμα*, welches nach dem im Jahre des Archonten Nausinikos Ol. 100, 3 eingeführten und seitdem in Kraft gebliebenen Systeme in Athen der Erhebung der directen Steuern zu Grunde gelegt wurde, ein nach dem Vermögen der Steuerpflichtigen stufenweise steigender Procentsatz desselben sei. Dagegen hat Rodbertus in Hildebrands Jahrbüchern für Nationalökonomie und Statistik Bd. 8 S. 453 ff. als den Begriff des *τιμῆμα* den des Einkommens und mithin als das Wesen der directen Besteuerung in Athen das einer progressiven Einkommensteuer zu erweisen versucht.

Wie sehr Wachsmuth (die Stadt Athen im Alterth. I S. 552 Anm. 1) im Unrecht war, der nationalökonomischen Ansicht als der 'einzig möglichen' den Vorzug vor der älteren philologischen zu geben, haben sich Lipsius (Jahrbücher f. Philologie 1878 S. 269) und Thumser in der vortrefflichen Schrift *de civium Atheniensium muneribus* p. 16 mit Erfolg zu beweisen bemüht. Es wird aber nicht überflüssig sein, ihren Gründen das Gewicht einer Urkunde hinzuzufügen, welche für sich allein geeignet scheint, die Unmöglichkeit der von Rodbertus angenommenen Bedeutung des Wortes *τιμῆμα* ausser jeden Zweifel zu setzen. Es ist der zuerst von

Wescher in der *Revue archéologique* 1866 (XIV) p. 352 herausgebene Miethscontract, dessen Datirung den Anlass zu einer Befprechung Kirchhoffs (*Hermes* II S. 169) gegeben hat; der Sorgfalt Thumsers ist die Inschrift nicht entgangen, ohne dass sie von ihm ausgenutzt worden wäre.

Aussteller der in die makedonische Zeit gesetzten Urkunde ist eine Vereinigung von acht dem Demos Kytheros angehörigen Personen, welche zum gemeinsamen Betriebe kaufmännischer Geschäfte unter einer bestimmten Firma zusammengetreten waren.<sup>1)</sup> Als Gegenstand ihrer Tätigkeit lernen wir die Verwerthung von Grundstücken kennen, welche die Firma erworben hatte, denn sie vermietet einem gewissen Eukrates eine Werkstatt mit dabei befindlicher Wohnung im Peiräus und ein durch den Zusatz  $\tauὸ\ \varepsilonἰ\ \tauοῦ\ κοπρῶνος$  kenntlich gemachtes Häuschen in Erbpacht für einen jährlichen Zins von 54 Drachmen. Nachdem die vereinbarten Zah-

1) Zu dieser Auffassung scheint uns der Ausdruck der Urkunde *τιμωσαν* (acht Namen) *Κυθηρίων οἱ μερίται* zu zwingen. *μερίτης*, von Pollux 8, 136 unter den Wörtern angeführt, welche bei Auseinandersetzung eines Eigenthums die Theilbesitzer bezeichnen, heisst bei Polybios 4, 29, 5. 8, 31, 6; Alkiphrion 3, 46; Ps. Demosth. G. Zenothemis 25 der Theilhaber an einem Gewinn; an der letzteren Stelle steht es von der Theilnahme an einem geschäftlichen Verdienst (δὲ γὰρ ἀνθρώπος ὁ Πρώτος ἔως μὲν φέρο τὸν σῖτον κέρδος ἐλθόντα ποιήσειν . . ., μᾶλλον ἡρέτο αὐτὸς τε κερδάναι . . . ἡ κατακουνάνησας τούτοις τῆς μὲν ὠφελείας τούτους ποιῆσαι μερίτας. — *οἱ μερίται* bedeutet demnach eine zum Zwecke des Geldgewinns gebildete Genossenschaft oder, um mit einem Alten zu reden (Harpokration unter *κοινωνιῶν*), eine Gesellschaft *ἐκούσιον κοινωνίαν συνθεμένων ἐμπορίας*. Fragen wir nach der Beziehung der acht Männer zu den Kytheriern, so kann mit dem Genitiv *Κυθηρίων* nicht blos die Demenzugehörigkeit der *μερίται* bezeichnet sein, da dies aus allem Gebrauch herausfiele: dieselbe wäre durch den Zusatz von *Κυθηρίοις* zu den Namen ausgedrückt worden. Ebensowenig ist es möglich, dass sich der Demos der acht Genossen als bezahlter Vermittler zur Verwerthung seines eigenen Grundbesitzes bedient, da sie dann die Gemeinde, nicht sich selbst als Vermiether nennen mussten. Es wird demnach schwerlich eine andere Auffassung der fraglichen Bezeichnung als der einer Firma möglich sein, wie auch jetzt Actien- und andere Handelsgesellschaften sich nach ihrem Domicil zu benennen lieben. Unsere Stelle erlangt dadurch für die Kenntniß der attischen Handelsverhältnisse nicht geringen Werth. Möglicher Weise bildeten die acht Männer nicht eine feste Gesellschaft, sondern ein in der heutigen Sprache so genanntes Consortium, d. h. eine nur zur Erfüllung eines Geschäftes, oder eines Complexes gleichartiger, ad hoc gebildete Vereinigung; für eine ständige Firma wäre die grosse Anzahl der Theilhaber auffallend.

lungstermine und die übrige Verpflichtung des Miethers, für den sein Vater Bürgschaft leistet, angegeben, auch für beide Theile Conventionalstrafen im Falle des Contractbruches festgesetzt sind und die uns erhaltene Aufzeichnung des Cebereinkommens in Stein und seine Aufstellung an einem geweihten Orte angeordnet ist<sup>1)</sup>, schliesst die Urkunde mit den Worten *Ἐὰν δέ [τις] εἰσφορὰ τιμῆται ἢ ἀλλό τι ἀτ... ισμα<sup>2)</sup> τρόπῳ διφορᾷ, εἰσφέρειν Εἰσφάται, κατὰ τὸ τιμῆτα καθ' ἐπτὰ μνᾶς. Θεοί.*

Eukrates hatte also die Verpflichtung übernommen, die auf den Werth der von ihm gemieteten Räumlichkeiten entfallenden directen Steuern, welche gesetzmässig die Besitzer zu tragen gehabt hätten, anstatt ihrer zu entrichten. Der vorher (Z. 13) gebrauchte Ausdruck *ἀτέλες ἀτάτων* wird durch diese Bestimmung eigentlich unrichtig, und wir würden nach unseren Rechtsgewohnheiten erwarten, dass die Exemption von der festgesetzten Immunität ausdrücklich als solche bezeichnet würde; in einem griechischen Vertrage ist jedoch eine formale Incorrectheit nicht auffällig, am wenigsten in einem unter Privaten abgeschlossenen. Dass die Eisphora *κατὰ τὸ τιμῆτα* zu veranlagen war, ist nach dem gültigen Steuersystem selbstverständlich; der Zusatz *καθ' ἐπτὰ μνᾶς* kann nur den Zweck haben zu bestimmen, in welcher Höhe das *τιμῆτα* für den vorliegenden Fall anzunehmen ist, er muss die auf dem Princip der Selbsteinschätzung beruhende Declaration enthalten, welche für den Ansatz der Steuern den nöthigen Anhalt bietet. Bezeichnete nun *τιμῆτα* wirklich, wie Rodbertus meint, das Jahreseinkommen, so wäre in unserem Vertrage jede Declaration überflüssig gewesen, denn der jährliche Ertrag der in der Urkunde genannten Räume war der Miethszins von 54 Drachmen. Hätte man, was in Inschriften öfter geschieht, das Selbstverständliche dennoch ausdrücken wollen, so hätte diese Summe, neben welcher keine zweite für die Fixirung des *τιμῆτα* in Betracht kommen könnte, wiederholt wer-

1) Die richtige Lesung der betreffenden Worte (Z. 25: *παρὰ τὸν ἄρεν*) ist von Dittenberger gefunden (Hermes XVI S. 199 f.).

2) Leider weiss ich eine Ergänzung der fehlenden Buchstaben, die sehr wünschenswerth wäre, nicht vorzuschlagen, obgleich Herr Professor Ulrich Köhler die Freundlichkeit gehabt hat, mir seine Abschrift der Stelle mitzuteilen: den fragmentirten Buchstaben vor dem Iota hält er für Ξ oder E, auch Σ sei nicht unmöglich. Zum Glück berührt diese Lücke im Verständniss der Inschrift den Punkt nicht, um den es sich uns handelt.

n müssen; da eine andere genannt ist, so kann nichts sicherer n als dass das Einkommen für die Berechnung der Eisphora cht zu Grunde gelegt worden ist.

Steht dies fest, so lässt unsere Inschrift nur die beiden Möglichkeiten offen, dass *τιμημα* das Vermögen oder dass es eine iote desselben bezeichnet. Da die erstere Alternative durch die terscheidung von Vermögen und *τιμημα* bei Demosthenes 27, 9 geschlossen ist, so ist die zweite als zutreffend erwiesen.

Unsere Aufgabe ist hiermit erfüllt, doch werden wir von unserer schrift nicht scheiden wollen, ohne die Bedeutung der behan- lten Stelle völlig klar gestellt zu haben.

Die grammatische Beziehung, in welcher die Worte *κατὰ τὸ μνᾶς καθ' ἐπτὰ μνᾶς* unter einander stehen, ist nicht ohne iteres einleuchtend: *ἐπτὰ μνᾶς* kann Apposition zu *τιμημα* sein, welchem Falle sieben Minen den Betrag desselben ausmachen, er die Worte können so verstanden werden als wenn sie deut- her lauteten *κατὰ τὸ τιμημα τὸ καθ' ἐπτὰ μνᾶς*: dann sind ben Minen die Summe, von welcher das *τιμημα* berechnet wird o der Kaufwerth der vermietheten Räumlichkeiten. Wenn wir n ersteren Sinn annehmen wollten, so hätten sich selbst unter r unwahrscheinlichen Voraussetzung, dass als *τιμημα* der Satz r höchsten Steuerklasse, d. h.  $\frac{1}{5}$  des Kapitals gerechnet ist emosth. 27, 7), die Vermiether mit einem Zinse von  $1\frac{10}{35}$  Procent gnügt, der so niedrig ist, dass er unter allen Zeugnissen über n in Athen üblichen Ertrag arbeitender Kapitalien allein stünde. nd dagegen sieben Minen der Kaufwerth der Baulichkeiten, so trägt der vereinbarte Miethszins  $7\frac{5}{7}$  Procent, welcher Ansatz zu r einzigen erhaltenen Nachricht, welche das Verhältniss der Miethe m Werthe des Grundstücks zu berechnen gestattet, bei Isaeus , 42 (Böckh Staatsh. I S. 198), vortrefflich stimmt. Sie beträgt er nämlich  $8\frac{4}{7}$  vom Hundert, und es ist natürlich, dass unserem ikrates ein besonders mässiger Ansatz gewährt wurde, da er in r Entrichtung der Eisphora eine vorher gar nicht abzuschätzende ist auf sich nahm, ganz abgesehen davon, dass er sich auch ver- lichtet hatte, zwei von den übernommenen Räumlichkeiten auf ine Kosten erst in Stand setzen zu lassen.

Es braucht wohl kaum bemerkt zu werden, dass man sehr en würde, wenn man durch unsere Inschrift erwiesen glaubte, ss in die Kapitalgrenze, von welcher die Verpflichtung zur Eis-

phora begann, schon die geringe Summe von sieben Minen ein geschlossen gewesen sei; sie besagt nur, um wieviel der übrig Besitz des Miethers bei der Veranlagung zu steigern ist.

Berlin.

MAX FRÄNKEL.

### ZUR INSCHRIFT VON LARISA

(vgl. Hermes XVII S. 468).

Bei einem zweiten Aufenthalt in Larisa hat H. G. Lolling die Philipposinschrift einer abermaligen Vergleichung unterzogen, deren Resultate er so gütig war mir sofort mitzutheilen. Ich lasse sie hier folgen:

- Z. 7. Der Artikel vor *πολιτεία* fehlt.
- Z. 12. ΕΝΕΦΑΝΙΣΣΟΕΝΑΥΤΟΥ.
- Z. 14. ΟΣ sicher.
- Z. 40 am Ende ΛΕΞ/ .
- Z. 52. ΚΛΕΩΝΔΑΣ.
- Z. 53. ΓΙΤΟΙΝΑΙΟΣ.
- Z. 54. MAXINEΙΟΣ.
- Z. 55. Für *Πολι[ει]ταῖος* nicht Raum genug in der Lücke.
- Z. 59. ΚΟ<sup>Π</sup>ΒΙΔΑΙΟΣ.
- Z. 61. ΣΟΥΤ<sup>ΠΑΙΔΙΑ</sup>Σ, also ΣΟΥΤΑΔΑΣ.
- Z. 62. ΚΟΛ<sup>ΠΑΙΔΙ</sup>ΟΣ.
- Z. 71. ΙΑΝΕΙΟΣ.
- Z. 77. ΣΤΡΑΤΟΥΝΕΙΟΣ; am Ende der Zeile wahrscheinlich APYB
- Z. 78. Anfang sicher ΓΑΙΟΣ, also wohl Ἀρύθυαῖος.
- Z. 80. Doch wohl ΜΝΑΣΙΜΑΧΟΣ.
- Z. 83. ΑΔΡ(?)ΑΤΑΔΑΙΟΣ.
- Z. 85. ΜΕΤΟΥΓΡΟΣ.
- Z. 86. ΟΡΕΣΤΑΙ<sup>ΠΑΙ</sup>ΟΣ, die ersten sieben Zeichen in Rasur. an Stelle anderer getreten, Ὀρεστάδαῖος kann nicht gemeint sein.
- Z. 87. ΕΙΡΟΥΙΔΑΙΟΣ.

C. R.

## ZU LIVIUS.

31, 49, 2 heisst es bei Madvig<sup>1)</sup>, Weissenborn<sup>2)</sup> und Hertz: *trius . . . in aerarium tulit trecenta viginti milia aeris, argenti itum milia quingenta.*

Bei Angaben dieser Art bezeichnet die blosse Zahl neben dem Genitiv des Stoffes (*aeris, argenti*) die Stückanzahl der Münzen. Nur selten wird die specielle Münzsorte neben *argenti* angegeben, weniger *argenti* selbst mit einem Zusatz wie *bigati* versehen. Die Orte oben bedeuten also: 'an Silber 100500 Stück', d. h. Denare. Die allgemeine Bezeichnung der Stückeinheit ist aber für römische Aussassung *nummus*, dessen masculines Geschlecht gegebenen Falles ein Ausdruck gebracht werden muss; vgl. 10, 30, 10; 33, 23, 7. 9. 1, 2; 37, 58, 4; 40, 43, 6; 41, 13, 7. Hieraus folgt, dass oben *ingenta* (die Bamberger Handschrift hat *D*) in *quingentos* zu deuten ist.

34, 10, 4 lautet der Text bei Weissenborn (Teubner) und Hertz: *argenti infecti tulit in aerarium . . . et signati bigatorum p' tendecim milia viginti tria.*

Aus dem soeben Gesagten ergiebt sich, dass nicht *tria*, sondern *tres* zu lesen ist; hier findet sich ja sogar *bigatorum* ausdrücklich hinzugefügt, und eine Zeile später schreiben beide Herausgeber richtig *quadringentos*.

36, 40, 12 haben alle Ausgaben: *transtulit . . . argenti infecti c'tique . . . duo milia trecenta quadraginta pondo, bigatorum num' orum ducenta triginta quattuor . militibus, qui etc.*

Auch hier müsste *ducentos* geschrieben werden, wenn das Maßverhältniss das gleiche wäre wie an den beiden vorher berührten Stellen. Allein die Summe von 234 Denaren ist neben den anderen Angaben viel zu winzig; *pondus* aus dem Vorhergehenden zu ergänzen geht nicht, da gemünztes Geld nicht gewogen wird (nur einmal, mit ungemünztem Silber zusammen 26, 47, 7); bleibt also nur übrig, *milia* vor *militibus* einzufügen resp. anzugeben.

1) Madvig schreibt *argenti centum milia mille quingenta*. Diese Conjectur ist abzulehnen, da der ungewöhnliche Ausdruck durch 26, 14, 8 nicht geschützt wird; vgl. 37, 59, 4.

2) Weissenborn nimmt hinter *argenti* eine Lücke an (es soll etwa *bigati* oder *signati* ausgefallen sein); vgl. dagegen 40, 38, 6.

nehmen, dass über den Zahlzeichen der Tausendstrich von den Abschreibern vergessen ist; vgl. 33, 37, 11.

36, 39, 2 liegt die Sache ebenso. In den Worten *argenti transtulit duodecim milia pondo, bigati argenti centum triginta, anti centum viginti septem pondo* muss meiner Meinung nach nothwendig CXXX statt *CXXX* geschrieben werden.

Berlin.

H. J. MÜLLER.

(MM:z 1883)

## TIBULLISCHE SAGEN.

ir sind gewohnt, Tibulls Elegien gegenüber den Gedichten  
deren römischen Elegiker eine Sonderstellung anzuweisen.  
t nichts schulmässiges', lautet das Urtheil eines Konsers,  
rhetorisch schulmässiges wie Ovid, noch alexandrinisch  
ässiges wie Properz. Er wurzelt durchaus im Boden seiner  
Litrat und dichtet auf diesem Boden rein menschlich. Wie  
berglaube echt römisch, so ist seine Mythologie Religion,  
Buchgelehrsamkeit'. Soweit jenes Urtheil. Ich bin weit ent-  
seine Richtigkeit im Allgemeinen zu bestreiten, ja ich kann  
die Ausnahmen oder Quasiausnahmen, welche man von  
Regel zu machen pflegt, nicht als berechtigt anerkennen.  
bente Gedicht des ersten Buchs, das an Messallas ägyptischen  
halt anknüpfend in Form einer Digression auf das vornehmste  
iss in der ägyptischen Göttergeschichte, die Thaten und Leis  
s Osiris, eingeht — gewiss weil Messalla, zu dessen Ge-  
g jenes Gedicht bestimmt war, diesen Mythenkreis kannte  
hätzte — ist darum keine Ausnahme, weil es nur Bekanntes  
Ebensowenig entfernt sich der Katalog der Verdammten  
denen Tibull alle diejenigen hinabwünscht, welche seinem  
eben hinderlich sein könnten — in der dritten Elegie des  
Buchs von den allergewöhnlichsten Namen der griechischen  
ogie und thut gerade dadurch in seiner Umgebung die  
gste Wirkung.

ichtsdestoweniger giebt es Fälle, wo Tibulls Mythologie in  
at Buchgelehrsamkeit und nicht Volksreligion ist, wo er also  
pecificischen Charakter der hellenistischen Poesie ganz nahe  
. Anerkannt sind sie zur Zeit noch nicht. Das Hauptbei-  
die fünfte Elegie des zweiten Buches, hat, nur um nicht  
me von der Regel zu sein, eine Kritik und Erklärung gerade  
i mythischen Theil erfahren müssen, die meines Erachtens  
atsachen Gewalt anthun und nothwendig eine Berichtigung  
es XVIII.

erheischen. Der zweite Beleg, um den es sich weiter handeln wird, Vers 58 der Elegie des zweiten Buches, ist verdorben und, wie mir scheint, nur mit Hilfe der dahin gehörigen Sage, einer hellenistischen Sage, wiederherzustellen.

Uebrigens fürchte ich nicht, gegen meine Behandlungsweise einen principiellen Widerspruch zu erfahren. Selbst wenn der Nachweis, dass in den genannten Gedichten seltene und dem letzten Stadium griechischer Sagenfiction angehörige Fabeln zur Verwendung gekommen sind, mir gelingen sollte, so soll damit noch keineswegs für wahrscheinlich gelten, dass Tibull sie mit bewusster Absichtlichkeit aus entlegenen Winkeln einer Litteratur, gegen welche er eine tiefe Abneigung empfunden haben muss, hervorgezogen habe. Ausnahmen pflegen das Gesetz, von welchem sie auszunehmen sind, lediglich zu bestätigen; und so liegt von vornherein die Vermuthung sehr nahe, dass der Dichter von dem wirklichen Ursprung der fraglichen Sagen nichts geahnt, mit andern Worten, die primären Quellen für jene Raritäten selbst nicht gekannt hat. Ist das doch erwiesenermassen bei andern Dichtern jener Epoche nicht anders. Es kommt wesentlich darauf an zu wissen, dass sich dergleichen auf Umwegen zu den Schriftstellern, die uns heute vorliegen, hintüberzuretten pflegte.

### 1.

1. Die fünfte Elegie des zweiten Buchs ist von den besten Kennern augusteischer Poesie eingehend behandelt und aufs schärfste analysirt worden. Ihre Arbeiten haben ein sicheres Resultat ergeben: die vielen und umfangreichen Athetesen, die Annahmen der Unfertigkeit und Lückenhaftigkeit, mit denen in diesem Gedicht experimentirt worden ist, sind hoffentlich für immer beseitigt. Was aber den Erklärern von Dissen bis Leo — ohne dass sie es freilich eingestehen — Schwierigkeiten bereitet hat, das ist der Mythus, von dessen Auffassung die Interpretation und die Kritik eines grössten Theils der Elegie abhängt, oder wenigstens nach meiner Ansicht entschieden abhängig zu machen ist. Um das darzuthun, muss ich in Kürze ihren Inhalt, soweit er für den Mythus in Betracht kommt, angeben.

Apollo wird angerufen. Er soll erscheinen zur Priesterweihe des Messalinus, Messallas Sohn. Mit Cither und Gesängen als *κιθαροδόξος* soll er erscheinen. 'Du siehst das Zukünftige, durch Dich

leutet der Augur den Flug der Vögel; durch Dich erkennt der **Haruspex**, wenn die Eingeweide der Opferthiere vom Götter durch **Male** gezeichnet sind. Was alles weissagt den Römern die nie **ehlende Sibylle!** Zu ihren Orakeln gewähre **Messalinus** Zutritt und lehre ihn selbst, was sie spricht. Sie war es, die dem **Aeneas**, als er Vater und Laren gerettet, die Orakelsprüche mitgab: freilich glaubte er nicht an Roms Entstehung, als er von hoher See auf **Ias** brennende Ilion zurücksaß. Rastloser **Aeneas** — sagte die Seherin zu ihm — der Du auf flüchtigen Schiffen die troischen Heilighäuser mit Dir hinwegführst: schon weist Juppiter Dir das Laurentische Gebiet an, schon ruft das gastliche Land die irrenden **Hausgötter.**

Ich muss hier inne halten, um die wichtigste Vorbedingung zum Verständniss der Situation sofort zu erledigen. Wo und wann empfängt **Aeneas** von der Sibylle die schriftlichen Orakel — denn das bedeutet *sortes* — wie die mündliche Prophezeiung? Die Verse

*Haec dedit Aeneae sortes, postquam ille parentem  
dicitur et raptos sustinuisse lares*

lassen an sich eine doppelte, richtiger eine dreifache Auffassung zu. Es fragt sich nämlich, ob in ihnen nur ganz allgemein die zeitliche Auseinanderfolge der beiden Handlungen ausgesprochen werden soll, oder ob es gilt, aus dem Inhalt des Nebensatzes ein ganz genaues Zeitkriterium für die Fixirung der Haupthandlung zu gewinnen. Nehmen wir den letzten Fall, so ergeben sich wieder a priori zwei Möglichkeiten, zwischen denen indessen die Wahl nicht zweifelhaft sein kann. Entweder ist das *sustinuisse dicitur* perfectisch zu nehmen: dann soll der unmittelbar nach dem Act des Tragens eingetretene Zustand bezeichnet werden: ‘als **Aeneas** Vater und Laren getragen hatte und nun damit gerade fertig war’, d. h. sie vorläufig (noch in der Troas) in Sicherheit gebracht hatte; oder es ist aoristisch zu verstehen und bezeichnet den Moment des Aufnehmens: in diesem Falle wäre **Aeneas**, als er mit der Sibylle zusammentraf, gerade im Begriff gewesen aus der Stadt erst zu fliehen. Unpassend redete ihn dann die Sibylle an:

*impiger Aenea, volitantis frater Amoris,*

*Troica qui profugis sacra vehis ratibus:*

Worte, die durch ihre Stellung ausdrücklich von dem Inhalt der Weissagung, welche erst mit *iam tibi* beginnt, ausgenommen sind, also auf etwas Wirkliches, nicht erst Zukünftiges hinweisen, sei

es, dass Aeneas gerade im Begriff ist mit seinen Schiffen von der troischen Küste abzustossen, sei es, dass die Seefahrt schon überstanden ist. Mit der perfectischen Auffassung des *sustinuisse dicitur* dagegen vereinigen sich jene Worte zu einer genauen Orts- und Zeitbestimmung: das Local ist die troische Küste, die Zeit der Moment der Abfahrt.<sup>1)</sup>

Diese unzweideutige Situation ist es nun, welche den Auslegern durchaus nicht in den Sinn will. *Alienum hoc a Tibullo* bemerkt Dissen lakonisch, und Leo — der einzige, welcher eine eingehende Besprechung der Frage überhaupt für nothwendig erachtet hat — kommt in seinem lehrreichen und feinsinnigen Aufsatze über einige Elegien Tibulls (Philol. Unters. II) aus ganz allgemeinen Betrachtungen — nicht auf dem Wege der Interpretation — zu dem Schluss, ‘Tibull muss sich den Ort der Weissagung dort gedacht haben, wo ihn seine Landsleute sämmtlich dachten’, nämlich am Avernersee bei Cumae in Unteritalien. Gesetzt auch, jene Erwägungen wären sachlich gerechtfertigt, so dürften sie doch nur dann helfend hinzutreten, wenn die grammatische Interpretation ihre Pflicht gethan und ergeben hat, dass es ihrer überhaupt bedarf. Aber einmal hat das die Grammatik hier noch nicht, und zweitens sind Leos allgemeine Erwägungen, so weit sie die Sage als solche angehen, nur mit einer starken Einschränkung haltbar. Freilich Vergil<sup>2)</sup>, Ovid<sup>3)</sup> und sonstige Zeugen<sup>4)</sup> reden nur von der Sibylle aus Cumae. Andere indessen kennen außer ihr noch eine andere — eben die unsrige. So heisst es bei Livius I 1, 4: Aeneas sei von Sicilien direct nach Latium gesegelt, *ab Sicilia classe ad Laurentum agrum tenuisse*. Da konnte die Sibylle bei Cumae gar nicht mehr befragt werden; sie sollte es offenbar nicht. Es ist dies um so auffälliger, als derselbe Livius I 7 sich auf die Cumanische Sibylle ausdrücklich bezieht<sup>5)</sup>, sie also kennt

1) Die Wechselbeziehung jener Distichen zu einander schliesst die zweite an sich mögliche Deutung auf die Ankunft in Italien, wie mir scheint, nothwendig aus, obwohl Leo aus Gründen, die ich nicht kenne, sie für die allein zulässige erklärt, Phil. Unt. II S. 10.

2) *Aen.* VI 36 ff. 3) *Metam.* XIV 100 ff. 4) *De Sib.* *Ind.* p. 35 ff.

5) *Euander tum ea profugus ex Peloponneso auctoritate magis quam imperio regebat loca, venerabilis vir miraculo litterarum, rei novae inter rudes artium homines, venerabilior divinitate credita Carmentae matris, quam fatiloquam ante Sibyllae in Italiam adventum miratae eae gentes fuerant.* Die Sibylle kam von Erythrae nach Cumae. Die Sage ist lümacisch.

usste, findet aber ohne Weiteres seine Erledigung, wenn man den in Theil völlig identischen, aber vollständigeren Bericht bei Dionysius' Ergänzung heranzieht. Auch Dionysius lässt seinen Aeneas mit der italischen Sibylle nicht zusammentreffen; auch Dionysius lässt ihn von Sicilien direct nach Latium schiffen: auf Palinurum Procula Misenum wird nur flüchtig und aus Gründen angelegt, die den inneren Zusammenhang der Erzählung absolut gleichgültig sind und darum in Livius' summarischem Bericht übergegangen werden. Aber derselbe Dionysius giebt uns I 56 die nötige Aufführung über seine (und also auch des Livius) Auffassung dieser Frage. Aeneas habe die Sibylle in der Troas bereits befragt, ist es dort an einer Stelle, die eine genauere Besprechung unten fahren wird. Also dass alle Zeitgenossen des Dichters sich denkt der Begegnung zwischen der Sibylle und Aeneas bei Cumæ dacht hätten, ist entschieden unrichtig.

Doch wir sind mit der grammatischen Interpretation jener Verse noch nicht zu Ende. Es bleibt nämlich an sich die bereits abgedeutete dritte Möglichkeit bestehen, dass nichts als das zeitliche Verhältniss der beiden im Haupt- und Nebensatz enthaltenen Handlungen ausgedrückt sei, also etwa so: 'nach der Bekanntmachungthat des Aeneas erfolgte — irgendwann und irgendwo, möglicherweise erst nach zehn Jahren in Italien — die Begegnung mit der Sibylle'. Darauf läuft Dissens und Lachmanns allerdings in Reserve abgegebene Erklärung hinaus: *videtur poetae sententia ec potius fuisse, Aeneam cum paullo post discessum Ionias Eryraeas appulisset, ibi ab Erythraea celeberrima Sibylla accepisse orationem*: wobei ich noch einmal bemerke, dass eine Beziehung auf Erythrae im Gedicht keineswegs vorhanden, sondern willkürlich neingetragen ist. Aehnlich findet sich Leo mit den Versen ab. Der Satz mit *postquam*, sagt er, 'hebt ganz allgemein die rühmteste und bekannteste That des Mannes heraus, ohne einen bestimmten Zeitmoment anzugeben'. Wägt man nun die beiden Möglichkeiten der Interpretation, die sich uns ergeben haben, nach dem inneren Werthe gegen einander ab, so wird bei einem Dichter wie Tibull diejenige entschieden den Vorzug verdienen, welche die dargestellte Situation individuell bestimmt, d. h. in unserm Fall ständig und zeitlich fixirt. Dann ist die Troas für das Local der Begegnung zu halten, für den Moment die Abfahrt von der trojanischen Küste.

2. Mir würde diese Betrachtung genügen, um die seit den ältesten Interpreten schwebende Frage nach der Situation, die das Gedicht in diesem Theile voraussetzt, als erledigt anzusehen.

Aber glücklicher Weise hat der Dichter durch ein weiteres directes Wort zur Genüge dafür gesorgt, dass seine Vorstellung von der fraglichen Handlung jedem, auch dem hartnäckigsten Zweifler zur Evidenz gebracht werden kann.

Sogleich an die behandelten Verse schliesst sich das folgende Distichon:

*nec fore credebat Romam, cum maestus ab alio  
Ilion ardentes respiceretque deos.*

Keine Auslegekunst kann ohne Gewalt diese Verse auf einen andern Moment beziehen als auf die Abfahrt des Aeneas vom troischen Ufer. Wenn Aeneas vom Meere aus auf das brennende Ilion zurück-schauend nicht glaubte, dass Rom entstehen werde, so setzt diese Ungläubigkeit unmittelbar nach der Abfahrt mit aller nur denkbaren Nothwendigkeit voraus, dass er vorher — also von der Sibylle noch in der Troas selbst — die auf Roms Gründung bezüglichen Orakel erhalten hat; sie sind es eben, denen er beim Anblick der brennenden Stadt misstraut. An dieser Stelle mussten naturgemäss die Ausleger, welche vorhin die Situation aus der Troas zu entfernen suchten, Gewaltmittel anwenden. Aber der Dichter lässt sich nicht meistern.<sup>1)</sup>

Als Resultat der Untersuchung hat sich uns Folgendes ergeben: das Local der Weissagung war die Troas, ihre Zeit die

---

1) Leos Conjectur *Troiam* für *Romam* leidet zudem an einem bedenklichen Mangel, insofern sie das nicht leistet, was sie verspricht. Was kann denn *nec fore credebat Troiam* anders heißen als 'er glaubte nicht, dass Troia entstehen werde'; es soll aber und müsste heißen: 'wiederentstehen werde'. Der Begriff der Wiederholung aber, den der Sachverhalt erheischt, ist weder in dem *fore* noch in einem der übrigen Satzglieder enthalten. Die Belegstellen, die Leo gesammelt, beweisen auch nicht, was sie sollen. So ist Properz V 1, 87

*Troia cades et Troica Roma resurges*  
natürlich ganz in der Ordnung wegen der beiden iterativen Begriffe *Troica Roma* und *resurges*. Lucan IX 998

*Romanaque Pergama surgent*  
scheint mir womöglich noch deutlicher: ein römisches Pergamon ist eben ein zweites Pergamon. Schliesslich, um hier abzubrechen, wenn Silius Xlll 61 sagt *locant melioris moenia Troiae*, so liegt hier der Begriff der Wiederholung im Comparativ.

Absfahrt des Aeneas vom Ufer; die Sibylle ist also ihrer Nationalität nach für troisch zu halten.<sup>1)</sup>

3. So sicher nun die troische Sibylle für Tibull erwiesen ist, so merkwürdig muss sie jedem erscheinen, der ihre Geschichte kennt. Ihre Entstehung verdankt sie lediglich dem Localpatriotismus des Demetrius aus Skepsis, einem Städtchen der Troas, sie ist nichts als die jüngere Doublette der alten und echten Erythraeerin, von der sie nicht nur den Namen Herophile, sondern auch ihren stehenden Beinamen *ἔρυθραιά* geborgt hat, nur dass dieser nun nicht mehr als Ethnikon der ionischen Stadt Erythrae gefasst werden durfte, sondern von der *ἔρυθρη Μαρπησσός*, einem troischen Dorf, abgeleitet ward, welches Demetrius anknüpfend an eine dort localisierte obscure und späte Sibyllenlegende zur Heimath seiner Herophile bestimmt hatte. Diese spielte nach Pausanias' Bericht<sup>2)</sup>, welcher indirect aus Demetrius stammt, eine ganz wesentliche Rolle während des troischen Krieges, wobei sie sichtlich Kassandras Functionen übernommen hat.

Aber Tibull repräsentirt eine Fortbildung der demetrianischen Legende. Mit Aeneas' Fahrt nach Italien nämlich und vollends mit der Gründung von Lavinium und Rom konnte Demetrius seine Sibylle nicht in Verbindung bringen. Liess er doch, wie uns

1) In den Versen der Ilias Y 306 f. (nachgeahmt im Hymnus auf Aphrodite Vs. 196 f.) *νῦν δὲ δὴ Αἰγεῖα σὺν Τρώεσσιν ἀνάξει* || *καὶ παΐδων παΐδες, τοῖς κεν μετόπισθε γένωνται* fanden freilich die alten Erklärer einen Bezug auf Rom heraus (vgl. unten S. 329), um mit der späteren Aeneassage Uebereinstimmung herzustellen. Natürlich ist davon im Homer keine Spur vorhanden. Aber die Stelle scheint mir eine treffende Parallele zu unserm Tibullverse, falls man *Troiam* zu ändern sich gestattet. In beiden Fällen begehen die betreffenden Ausleger denselben Irrthum: sie fordern, dass man von dem, was der Dichter sagt, gerade das Gegentheil verstehen soll. — Uebrigens findet sich in der Hypothese der Kyprien eine ganz identische Situation, wie mir Robert nachweist: *καὶ Άφροδίτη Αἴγειαν συμπλεῖν αὐτῷ* (dem Paris, als er Helena zu rauben ausfährt) *χελεύει· καὶ Κασσάνδρα περὶ τῶν μελλόντων προδηλοῖ*. Also auch die Personen sind identisch: denn dass die troische Sibylle Kassandras Stelle vertritt, ist evident (S. 335). Robert hält diese Situation in der Kyprienhypothese für das Original der oben behandelten Darstellung.

2) X 12. Ich muss für diesen Punkt wie für den übrigen mythologischen Theil der Untersuchung über II 5 auf *de Sibyllarum indicibus* verweisen. — Nach Rieses Referat im litt. Centralblatt 1890 Nr. 23 soll ich der Ansicht sein, 'Pausanias habe lediglich *Sibyllae gratia* die Troas durchwandert'. Diese Behauptung ist allerdings S. 5 aufgestellt — aber nur um auf den nächsten zwanzig Seiten widerlegt zu werden!

Strabo berichtet, in genauem Anschluss an das zwanzigste Buch der Ilias seinen Aeneas nach Troias Zerstörung gar nicht auswandern, sondern ruhig in Skepsis fortregieren. So tritt denn zwischen Tibull und Demetrius eine dritte scharf gezeichnete Persönlichkeit ein, die Demetrius' Fiction mit der nicht demetrianischen Auswanderung des Aeneas nach Italien eigenmächtig verknüpft hat: denn anzunehmen, diese Vermittelung sei erst von Tibull vollzogen worden, ist unstatthaft. Zudem liegt ein ausdrückliches Zeugnis vor, dass sie bereits vor Tibull in einem Buche über römische Vorgeschichte existierte. Dionys berichtet nämlich über die Gründungsorakel von Lavinium I 55 in zwei Varianten, von denen die eine hierher gehört, wie folgt: ἦν γάρ τι θέσφατον αὐτοῖς, ἡ μέν τινες λέγουσιν, ἐν Λαδώνῃ γενόμενον· ὡς δ' ἔπειροι ή Ἐρυθραῖς σχεδὸν τῆς Ἰδης, ἐνθα ϕκει Σιβυλλα ἐπικωφία νίμη, χρησμωδός, ἡ αὐτοῖς ἔφρασσε πλεῖν ἐπὶ δυσμῶν ἥλιου, ἡν̄ ἡ εἰς τοῦτο τὸ χωρίον ἔλθωσιν, ἐν ϕ κατέδονται τὰς τραπέας· ὅταν δὲ τοῦτο μάθωσι γενόμενον, ἡγεμόνα τετράποδα πουσαμένους, ὅπου ἀν κάμη τὸ ζῷον, ἐνταῦθα δείμασθαι πόλιν. Die Meinungsverschiedenheit der beiden Zeugen bezieht sich ausschliesslich auf die Orakelstätte. Nach Dodona verlegt sie Varro — der Gewährsmann für die erste Variante bei Dionys — nach dem Scholion zu Vergil *Aen.* III 256: *ut Varro in secundo dictionarum antiquitatum dicit, oraculum hoc a Dodonaeo Iove apud Epirum acceperunt.* Die zweite Variante nennt freilich als Orakelgeberin die Sibylle ἐν Ἐρυθραῖς σχεδὸν τῆς Ἰδης; aber ein Ort 'Ἐρυθραῖ' existiert in der Troas nicht. Ihn auf dieses Zeugniß allein hin anzunehmen ist zum mindesten sehr unvorsichtig. Denn da jenes hypothetische 'Ἐρυθραῖ' mit der Ἐρυθρὴ Μαρπησσός, einem Dorf der Troas, nach welchem auch diese Sibylle Ἐρυθραῖ hieß, offenbar identisch ist, so folgt mit Evidenz, dass Dionys das sehr verzeihliche Versehen passirt ist, arglos an dem schlauen Grammatikerpiff des Demetrius vorbeizugehen und die ihm unverständliche 'erythraische Sibylle vom Ida', welche er in seiner Quelle fand, in eine 'Sibylle aus Erythrae am Ida' auf ganz natürliche und verständige Weise, wenn auch unrichtig, zu verwandeln. Nun bedarf es kaum noch eines besonderen Hinweises auf die Identität der Erzählungen bei Tibull und Dionys: nicht nur, dass die Sibylle des Demetrius mit der Aeneassage bei beiden dieselbe feste Verknüpfung eingegangen hat, sogar das Orakel, welches sie bei

Dionys dem abfahrenden Aeneas ertheilt, kehrt bei Tibull wieder  
Vs. 44 f.

*Iam tibi Laurentes adsignat Iuppiter agros,  
iam vocat errantes hospita terra lares.*

Vs. 49 *Ante oculos Laurens castrum murusque Lavinist.* —

Noch zwei versprengte Bruchstücke dieser Version der Aeneas-sage bin ich in der Lage nachweisen zu können. Zu den be-kannten Worten Poseidons in der Ilias Y 307 f.

*νῦν δὲ δῆτις Αἰνείαο βιὴ Τρώεσσιν ἀνάξει  
καὶ παιδῶν παιδεῖς, τοὶ κεν μετόπισθε γένωνται*  
bietet der Townleianus folgendes Scholion: *οἱ μὲν δὲ Ἐρματονος φασίν, ἀπερ εἰδέναι τὸν ποιητὴν ἐκ τῶν Σιβύλλης χρησμῶν.*  
Und zu N 460

*αἰτεὶ γὰρ Πριάμῳ ἐπεμήνεις δίω (scil. Aeneas),  
οὐρεκ’ ἀρ ἵστηλον ἔοντα μετ’ ἀνδράσιν οὔτε τίεσκεν*

motivirt derselbe Erklärer (wie der Vergleich mit Schol. Y 307 lehrt) die Zurücksetzung des Aeneas seitens des Priamus auf fol-gende Weise: *διὰ τοῦτο ἐπεμήνειν Αἴνετα, διότι παρά τους τῶν μάντεων ἴχνουσεν, ὡς μετὰ τὴν ἄλωσιν τῆς Τροίας μέλλει Αἴνειας κτίσαι πόλιν.* An die cumanische Sibylle hier zu denken verbietet einmal die Chronologie — sie lebt 400 Jahre nach Troias Fall — und zweitens die Situation: Priamus hat sie selbst be-fragt, und Priamus hat in Italien nichts zu schaffen. Somit ist die Sibylle, die Aeneas' Auswanderung und Roms Gründung pro-phezeit, auch hier keine andere als die troische Herophile, die am Ida haust. Leider wird der Verfasser der beiden Scholien nicht namhaft gemacht.

Alles weitere ist Sache der Quellenuntersuchung. Wir haben vier von einander unabhängige Zeugen, zwei Historiker (Dionys und Livius) den Homerscholiasten und den Dichter, denen allen direct oder indirect derselbe Autor über römische Gründungsge-schichte zu Grunde liegt. Ihn gilt es jetzt womöglich noch schärfer zu charakterisiren und zu bestimmen.

i. Es ist zunächst beachtenswerth, dass er die ältere, den Römern geläufige Erzählung von der italischen Sibylle verworfen und sich dadurch in Widerspruch zu dem Vater dieser Sage Timaeus und der von ihm vertretenen Chronologie gesetzt hat. Timaeus knüpfte die Gründung Roms direct an Troias Untergang. Dem entsprechend liess er seinen Aeneas mit der auf die neunte

Olympiade fixirten erythräisch-cumanischen Sibylle in Italien zusammen treffen, obwohl vier Jahrhunderte zwischen beiden liegen. Diesen chronologischen Fehler hat unser Autor mit Bewusstsein dadurch vermieden, dass er an Stelle der späten Erythraeerin eine dem Aeneas gleichzeitige Seherin setzte. Deren gab es nun freilich mehrere.

II. Ein höchst wichtiges Kriterium scheint mir ferner der Umstand, dass jener Historiker den *Tρωικὸς διάκοσμος* des Demetrios von Skepsis selbst gelesen hat. Einmal ergiebt sich daraus mit Wahrscheinlichkeit seine Nationalität: bei keinem Römer, auch nicht bei Varro, ist direkte Kenntniss jenes ganz entlegenen Buches nachweisbar. Dazu kommt ein zweites Moment: Demetrios ist Antiaristarcheer. Seine heftige Polemik gegen Aristarchs Homerkritik, sowie seine Vorliebe für monumentale und topographische Forschung — die mit der stoischen Grundanschauung, dass Homer *διδασκαλίας χάριν* gedichtet habe, dass also das *Ιστορικὸν γέρον* einen sehr wesentlichen Bestandtheil der Homerphilologie bilde, eng zusammenhängt — schliesslich die unmittelbare Nähe von Pergamum weisen ihn, wie mir scheint, mit hinreichender Sicherheit auf die Seite des Krates, dessen jüngerer Zeitgenosse er war, jedenfalls der pergamenischen Gelehrten. Wenn Grammatiker nachchristlicher Zeit (von Raritätsensuchern wie Athenaeus sehe ich füglich ab) hie und da auf Demetrius' Commentar zum homerischen Schiffskatalog Rücksicht nehmen, so ist nicht zu vergessen, dass damals die Gegensätze der Richtungen auf dem neutralen Boden der Reichshauptstadt sich allmählich auszugleichen und allerdings auch zu verflachen begannen: Didymus ist des Zeuge. Der Dichterklärer Theon, des Artemidorus Sohn, welcher zu den Benutzern jenes Commentars gehört<sup>1)</sup>, ist zudem Aristophaneer und steht durch den Umfang seiner Studien und die Vorliebe für sachliche Forschung den Krateteern nicht fern; ebensowenig Apollodorus von Athen, der freilich von Aristarch gelernt, aber die Anregung zu seinen Hauptarbeiten entschieden nicht Aristarch, sondern den Stoikern, vor allem dem Panaetius, einem directen Schüler Pole-

1) Auch Epaphroditus gehört hierher. — Das ganze Material bei Gaede *Demetrii Scoppii quae supersunt* (Diss. Gryph.) 1880 p. 15 ff. — Wenn übrigens einmal Demetrios (fr. 68 = Strabo IX p. 438) den Krates corrigit, so kann das nicht gegen die oben vorgetragene Ansicht geltend gemacht werden.

mons, verdankt.<sup>1)</sup>) Dass Apollodorus am Hofe von Pergamum verkehrt hat, ist ausdrücklich bezeugt. Wenn also Apollodorus seinem Commentar zum homerischen Schiffskatalog Demetrius' paralleles Buch zu Grunde legt, verbessernd, erweiternd oder auch polemischirend: so erscheint das unter jener Voraussetzung ganz natürlich. Finden wir nun zu derselben Zeit oder wenig später — jedenfalls vor Livius — einen Schriftsteller, welcher demetrianische Gedanken und Erfindungen, die der gesammten sonstigen so reichen und so weit verbreiteten Ueberlieferung widersprachen, ja sie Lügen straften, nicht nur gläubig nacherzählt, sondern sogar in einen für jene Zeiten gewiss nicht harmlosen Zusammenhang mit der Entstehungsgeschichte der Reichshauptstadt brachte, so hat es mindestens grosse Wahrscheinlichkeit, dass er der Richtung des Demetrius wie dem pergamenenischen Gelehrtenthum überhaupt nahe gestanden hat. Um diese Wahrscheinlichkeit zur völligen Sicherheit zu erheben, bedarf es nur eines Hinweises auf die neuerdings von Wilamowitz (Philol. Untersuchungen IV S. 77) gemachte Beobachtung, dass die uns vorliegende Gestalt der römischen Archäologie im wesentlichen der pergamenenischen Philologie verdankt wird, während sich die aristophanische Schule, soweit das aus den dürftigen Nachrichten zu ersehen ist, so wenig wie die aristarchische mit ihr zu beschäftigen ein Interesse verspürte. Dazu stimmt die Art der Homerinterpretation, welche unser Autor in den bereits erwähnten Versen Y 307 f. *νῦν δὲ δὴ Αλείαο βιη Τρωεσσιν ἀνάξει*

*καὶ πατέων παῖδες, τοι κει μετόπισθε γένωνται*

befolgt hat, aufs beste. Er bezog sie nicht auf Aeneas Fortregierung in der Troas, sondern willkürlich einer jüngeren *ἰστορία* zu Liebe auf Roms Gründung und künftige Herrlichkeit; er verstiess somit gegen den vornehmsten Grundsatz der aristarchischen Kritik (von der Aristonicus zu der Stelle also berichtet: *σημειοῦνται τινες* — nämlich Aristarch — *πρὸς τὴν ἴστοριαν καὶ ἐπεὶ μεταγράφουν τινες 'Αλείω γενεή πάντεσσιν ἀνάξει*, ὡς *προθεσπιζοντος τοῦ ποιητοῦ τὴν 'Ρωμαίων ἀρχήν*) befand sich dagegen in völliger Uebereinstimmung mit der Weise des Krates und der Krateteer, welche die homerischen Gedichte auf Kosten der grammatischen Exegese zur Fundgrube mythologischer Weisheit machten.

---

1) Diels Rhein. Mus. 1876 S. 6 Anm.

III. Ein weiteres Kriterium liefert uns derselbe Homerscholiast. Wenn es bei ihm heisst, Homer kenne das spätere Schickeal des Aeneas und der Aeneaden aus den Orakeln der Sibylle, so ist darin deutlich genug die Anschauung ausgedrückt, Homer habe sich eine ausgiebige Benutzung der sibyllinischen Orakel gestattet, also nichts geringeres als einen litterarischen Diebstahl begangen; eine Anschauung, die gerade von unserer Sibylle auch sonst ausgesprochen ist, z. B. bei dem Chronographen Bocchus, wie Solin p. 38 (ed. M.) berichtet. Sie hat ihren Ursprung in dem dritten Buch der Sibyllinischen Orakel V. 419 ff. (entstanden um 124 v. Chr.), nur dass hier natürlich von der jüdisch-babylonischen Sibylle die Rede ist. Die Verse lauten:

καὶ τις ψευδογράφος πρέσβυς βροτὸς ἔσσεται αὐτὸς  
ψευδόπατρος· δύσει δὲ φάσις ἐν ὀπῆσιν ἔησιν·  
νοῦν δὲ πολὺν καὶ ἔπος θ' ἔξει ἀμετρον διανοίας  
οὐνόμασιν δυσὶ μισγόμενον· Χίον δὲ καλέσσει  
αὐτὸν καὶ γράψει τὰ κατ' Ἰλιον οὐ μὲν ἀληθῶς  
ἀλλὰ σοφῶς· ἔπεσιν γὰρ ἐμοῖς μέτροις τε κρατήσει·  
πρωτος γὰρ χειρεσσιν ἐμὰς βίβλους ἀναπλώσει·<sup>1)</sup>  
αὐτὸς δ' αὖ μάλα κοσμήσει πολέμοιο κορυστάς . . .  
καὶ γε θεοὺς τούτοις παρίστασθαι γε ποήσει  
ψευδογραφῶν<sup>2)</sup> κατὰ πάντα τρόπον μέροπας κε-  
νοκράνους.

Diese gegen den Sänger von Ilium ausgesprochene Beschuldigung setzt jene selbstbewusste jüdische Ansicht voraus, dass das Vorgänglichste, was die Griechen besitzen, aus den heiligen Schriften der Juden entlehnt sei. Derjenige also — so werden wir schliessen —, welcher das hier ursprüngliche Motiv zuerst auf die troische Sibylle übertrug, hat mit Bewusstsein die angeführten, gegen Ende des zweiten Jahrhunderts vor Christus entstandenen Orakel corrigit, sie also jedenfalls gekannt. Damit ist ein äusserst wichtiges Erkennungskriterium gewonnen. Es gibt nur zwei griechische Schrift-

1) ὄνομήν για die Hdss., was unverständlich ist. Der Nachahmer XI 168 las ἀναπλώσει: αὐτὸς γὰρ πρώτος ἐμὰς βίβλους ἀναπλώσει πεπ. ἀνείμη Alexandre *Or. Sibyllina* (Paris 1869) p. 106. Aus IX 168 habe ich auch μέτροις für das handschriftliche μέτρων eingesetzt.

2) Stellen wie Suid. s. v. Λαφίδας Τελμισσεὺς γραμματικός (Pergamener) γεγραφώς περὶ Ὁμίλους καὶ τῆς αὐτοῦ ποιήσεως ὅτι ἔψεύσατο. Λαθησας γὰρ οὐκ ἐστράτευσαν ἐπ' Ἰλιον u. ä. gehören natürlich nicht hierher.

steller, überhaupt nur zwei Heiden, soviel ich weiss, die jenes Product jüdisch-hellenistischer Litteratur der Kenntnissnahme für werth erachtet haben. Von diesen zweien kann für unsere Frage einer nicht in Betracht kommen, erstens weil er Mythograph ist, nicht Historiker, zweitens weil er sich nicht mit der troischen Sibylle, sondern mit Daphne, Tiresias Tochter, beschäftigt.<sup>1)</sup>

iv. Da schliesslich Livius wie Dionys unserm Historiker in einer so merkwürdigen und auffälligen Erzählung sich ohne weiteres angeschlossen haben, so steht zu erwarten, dass dieser auch sonst und schwerlich nur ausnahmsweise bei beiden herangezogen worden ist.

Ich könnte mich bei der Constatirung dieser Erkennungskriterien beruhigen. Unserm Autor einen Namen zu geben, das mag recht wichtig sein für die Gründungslegenden der Stadt Rom, insbesondere für die Quellenanalyse des Livius und Dionys in den betreffenden Partien: für Tibull bleibt solcher Versuch, auch wenn er gelingt, ohne einen wesentlichen Gewinn. Denn es ist mir von vornherein ganz unwahrscheinlich, ja unglaublich, dass der Geschichtschreiber, dessen Zeit und Charakter ich zu bestimmen versuchte, mag er nun geheissen haben wie er wolle, Tibull selbst vorgelegen habe. Dazu bewegt sich dieser Dichter in viel zu engem Studienkreise, nichts liegt ihm ferner als tiefgehende antiquarische Forschung. So scheint es mir denn vollkommen gerechtfertigt, wenn Leo in dem schon genannten Aufsatze S. 10 die apodiktische Behauptung aufstellt: 'Tibull befragte weder troischen Local-patriotismus noch griechische oder römische ἀρχαιολογία'. Aber die Schlussfolgerung Leos, dass darum eine an entlegenem Ort gewachsene Sage bei Tibull überhaupt nicht zu dulden sei, lässt einen sehr wesentlichen Factor ausser Acht, mit welchem wir leider nur zu oft zu rechnen haben. Dem gebildeten Publicum jener Epoche wie aller Zeiten ward das gelehrt Material, soweit es interessirte, auf mannigfache Weise indirect überliefert. Bekannt ist besonders die Einrichtung der Handbücher mythologischen wie historischen Inhalts und was dem ähnlich ist. Ich erinnere an

---

1) Vgl. Diodor IV 66: παρ' ἡς φασιν καὶ τὸν ποιητὴν Ὄμηρον πολλὰ τῶν ἐπῶν σφετερισμένον κορυμῆσαι τὴν ιδίαν ποίησιν· ἐνθεαζόντης δὲ αὐτῆς πολλάκις καὶ χρησμοὺς ἀποφαινομένης φασὶν ἐπιειδῆντας Σίβυλλαν· τὸ γὰρ ἐνθεάζειν κατὰ γλῶτταν ὑπάρχειν σιβυλλαῖνειν. Suid. s. v. Σίβυλλα nennt Manto statt Daphne.

die Fabelsammlung, die Parthenius für Cornelius Gallus zusammstellte, an die Worte Ovids *Trist.* III 14:

*Saepe aliquod quaero verbum nomenque locumque,  
nec quisquam est, a quo certior esse queam.*

Ferner an die von Robert nachgewiesene Benutzung von Hypothesen durch denselben Ovid.<sup>1)</sup> Sehr glücklich will mir auch der von Schwartz gemachte Versuch scheinen, die auserlesene Gelehrsamkeit, welche der römische Dichter der Argonautensage Valerius Flaccus entwickelt hat, durch das Medium eines Handbuchs auf seine primären Quellen zurückzuführen.<sup>2)</sup> — So und nicht anders ist denn nach meiner Ueberzeugung auch Tibull zu beurtheilen. Die Provenienz der Sage scheint mir das mit Nothwendigkeit zu fordern.

Wenn ich trotzdem die sagengeschichtliche Untersuchung zu Ende zu führen versuchen will, so geschieht das also keineswegs in dem Glauben, als würde Tibull damit ein besonderer Dienst erwiesen; es geschieht um der Legende willen, um die an sie angesponnene Deduction zu einem reinlichen Abschluss zu bringen.

4. Unter den Geschichtsschreibern der Stadt Rom giebt es einen Krateteer, aber auch nur einen, der nachweislich das Werk des Demetrius benutzt, speciell seine willkürlich zugeschnittene Sibyllenlegende geglaubt und für sein eigenes chronologisches System verwerthet, der schliesslich zugleich die bezeichneten sibyllinischen Orakel benutzt hat, also alle Erkennungskriterien in einer Person vereinigt: das ist Sullas Freigelassener L. Cornelius Alexander mit dem Beinamen Polyhistor aus Milet. Krateteer nennt ihn die Biographie bei Suidas s. v. Άλεξανδρος . . . ἦν δὲ γραμματικὸς τῶν Κράτητος μαθητῶν. Kenntniß des (jetzigen) dritten Buchs der sibyllinischen Orakel ist bereits bei ihm constatirt, nachweisbar sogar — was allein schon entscheidend sein würde — Benutzung derselben Stelle im dritten Buch, die den behandelten Homerscholien zu Grunde liegt, und zu demselben Zwecke wie dort. Darüber noch ein Wort. Unmittelbar vor den oben bezeichneten Versen (III 419—430) heisst es von Ilions Untergang 414—418:

Ἴλιον οἰκτείωσε· κατὰ Σπάρτην γὰρ Ἐρινύς  
βλαστίσει περικαλλὲς ἀειφατον ἔρος ἄριστον

1) Philol. Unters. V S. 231 Anm.

2) *De Dion. Scyf.* p. 36 sq.

*Ασίδος Εύρωπης τε πολυσπερές οῖδμα λιποῦσα·  
σοὶ δὲ μάλιστα γόους μόχθους στοναχάς τε φέρουσα  
Θήσει· ἀγίζασον δ' ἔξει κλέος ἐσσομένοισιν.*

Alexander Polyhistor berichtet bei Pausanias X 12, 2 in seinem *Über das delphische Orakel* zwar nicht von der jüdischen, wohl aber von der troischen Sibylle genau dasselbe: *καὶ λένην προεδήλωσεν ἐν τοῖς χρησμοῖς, ὡς ἐπ' ὀλέθρῳ τῆς Στίας καὶ Εὐρώπης τραφήσοιτο ἐν Σπάρτῃ, καὶ ὡς Ἰλιον λώσεται δὲ αὐτὴν ὑπὸ Ἑλλήνων.*<sup>1)</sup>) Prüft man weiter Alexanders chronologisch geordnetes Sibyllenverzeichniß (bei Paus. a. a. O.) mit Rücksicht auf die Aeneassage, so entdeckt man sofort, dass die erythräisch-cumanische Sibylle, die allein Aeneas in Italien

1) Hiernach sind folgende Stellen über die troische Sibylle und die Beitzung ihrer Orakel durch Homer Alexander Polyhistor (wenn vielleicht auch erst durch Mittelglieder) zuzuweisen: zunächst Bocchus (*Solin. p. 38 Momms.*), it dem Clemens Strom. p. 139 S. zusammengehört:

*Delphicam autem Sibyllam καὶ οὗτε γε μόνος οὗτος (Moses) ἀλλὰ καὶ ite Troiana bella raticinatam ἡ Σίβυλλα Ὁρφέως παλαιοτέρα· λέγονται seclusus autumat, cuius plu- γὰρ καὶ περὶ τῆς ἐπωνυμίας αὐτῆς καὶ περὶ mos versus operi suo Ho- τῶν χρησμῶν τῶν καταπειρημισμένων ἔκεi- ererum inseruisse manifestat. νης εἶναι λόγοι πλείους· Φρυγίαν τε οὖσαν inc Herophilen (so die Hdss.) τεκλησθαι Ἀρτεμιν καὶ ταύτην παραγενομέ- rythraea annis aliquot in- νην εἰς Δελφοὺς ἄσται· ὡς Δελφοὶ θερά- rcedentibus insecura est Si- ποντες ἐκηβόλουν Ἀπόλλωνος|| ἥλθον ἔγω χρή- illaque appellata de scientiae φονσα διὸς νόον αἰγιόχοιο || αὐτοκαστηρίῳ rilitate, quae inter alia ma- κεχολωμένη Ἀπόλλωνι· ἐτοί δὲ καὶ ἄλλη iifica Lesbios amissuros im- Ερυθραία Ἡροφίλη καλούμενη· μέμνηται riuum maris multo ante pre- Ἡρακλεῖδης δὲ Ποντικὸς ἐν τῷ περὶ χρηστη- munit, quam id accidere. ρίων.*

i Clemens steht nach μέμνηται ‘τούτων’. Demnach wäre Heraclides Pontus der ältere auch für die Φρυγία citirt. Aber diese ist keine andere als die troische Herophile des Demetrius von Skepsis und Alexander Polyhistor, so jünger als Heraclides Ponticus. Sie heisst wie jene Artemis und Herophile, lebt zeitweise wie jene in Delphi (weshalb sie bei Bocchus — wie bei Pausanias X 12 — geradezu als delphisch bezeichnet wird), ist aber der Nationalität nach troisch (wie ‘Φρυγία’ bei Clemens andeutet und Suid. s. v. ἴβυλλα Φρυγία aus guter Quelle bezeugt: ἡ κληρεῖσα ὑπὸ τινῶν Ἀρτεμις οδδ. Σάρνας), ὑπὸ δὲ τινῶν Κασσάνδρα, ἄλλων δὲ Ταραξάνδρα· (i. αὐτὴν χρησμούς) und zeitlich der troischen Epoche angehörig, was wiederum Suid. a. a. O. beweist, wo sie mit Kassandra identifizirt wird. Der parallele Bericht bei Pausanias verweist diese Bruchstücke, zu denen noch Varro (vgl. unten S. 338), in das Buch ‘über das delphische Orakel’, über das *de Sibyll. ind.* ausführlich gehandelt ist.

begegnen konnte und in den Berichten regelmässig begegnet, dort absichtlich ausgelassen ist, auch gar nicht erwähnt werden durfte, weil es ausdrücklich heisst 'sie habe nie existirt'. Das ist deutlich. Wenn also Alexander in seinem Buch 'über Rom' — einem bei Livius wie Dionys notorisch stark benutzten Werk — zwischen Aeneas und einer Sibylle eine Begegnung überhaupt hat stattfinden lassen (und dass er diesen seit Timaeus integrirenden Bestandteil römischer Entstehungsgeschichte übergangen habe, wird Niemand glauben wollen), so konnte nach seinem in der Schrift 'über das delphische Orakel' niedergelegten System<sup>1)</sup> nur die troische Sibylle dafür verwandt werden.

Sollte aber Jemand einwenden, bei einem Vielschreiber wie Alexander sei es bedenklich, konsequente Durchführung eines Systems in allen Schriften, soweit sie sich mit ihm berührten, vorauszusetzen: so lässt sich auch auf andere Weise noch der Nachweis führen, dass auch in Alexanders Buch 'über Rom' die erythraeisch-cumanische Sibylle keinerlei Verknüpfung mit der Aeneassage eingehen konnte und durfte. Nämlich aus einem chronologischen Grunde nicht: sie lebt nach einstimmiger Tradition um die neunte Olympiade, also mehr als 400 Jahre nach Troias Fall, aber gleichzeitig mit Roms Gründung; und wir wissen, dass Alexander die ereignissleere Zwischenzeit zwischen dem Ende Troias und Roms Anfang genau zu vertheilen und zu beschäftigen eifrig bemüht gewesen ist.

Ich halte es somit für hinreichend erwiesen, dass der gesuchte Historiker, auf den der identische Bericht bei Dionys, Livius, dem Homerscholiasten und Tibull zurückzuführen ist, kein anderer war als L. Cornelius Alexander Polyhistor.<sup>2)</sup>

5. Ich wende mich nun zu Tibull zurück. Hier entsteht sofort eine sachliche Schwierigkeit, und zwar eine Schwierigkeit von solcher Bedeutung, dass es unerklärlich ist, wie die Ausleger sie

1) Dass dies System auch mit Rücksicht auf die römischen Dinge zusammengestellt ist, ist an sich wahrscheinlich. Von der (jüngeren) Cumanschen Sibylle heisst es a. a. O.: 'In Cumae gab es von ihr keine Sprüche'. nämlich weil Tarquinius diese für Rom erworben hatte. Vgl. *de Stb. in d. p. 11 s.* Für die troische Sibylle darf man dasselbe jetzt erschliessen.

2) Dass Alexanders Buch 'über Rom' vielfach den erhaltenen Schriftstellern als Quelle gedient hat, ist bekannt. Wo man ihn zu suchen hat, zeigt Wilamowitz a. a. O. an einigen Beispielen.

aben übergehen oder gar negiren können. Ich sehe mich desshalb genöthigt, sie zunächst erst zu constatiren. Für diesen Zweck ist nichts erforderlich als einfache Combination der folgenden Verse mit den oben besprochenen Stellen. Vers 66 f. heisst es:

*Haec cecinit vates et te sibi, Phoebe, vocavit,  
iactavit fusas et caput ante comas.*

Dies ist verständlich. Aber nun das folgende:

*Quicquid<sup>1)</sup> Amalthea, quicquid Marpesia dixit  
Herophile, Phyto Graia quod admonuit,  
quasque Antena sacras Tiburs per flumina sortes  
portarit siccō pertuleritque sinu —*

Alle vier Sibyllen identifizieren sich ohne weiteres.<sup>2)</sup> Von ihnen ist aber die Marpesia Herophile wieder die troische, also dieselbe, von deren Orakel Tibull eben erzählt hatte, während das nach der intention des Dichters ganz unmöglich erscheinen muss: sie sollen offenbar von einander unterschieden werden. Die erste, von der isher die Rede war, wird, wie wir sahen, sicher nach der Troas ersetzt: die zweite deinnach, die in Vs. 68—69 genannte, jedenfalls anderswohin als in die Troas, obwohl sie Marpesia Herophile eisst wie jene. Dass dieser Widerspruch mit den gewöhnlichen Mitteln der philologischen Kritik sich nicht entfernen lässt, muss jeder zugeben der die nöthigen Versuche angestellt hat. Die Athese der ganzen Stelle, die Bährens vorgeschlagen, verbietet sich arum von selbst, weil sie unfehlbar noch die folgenden Distichen reffen würde, die für den Zusammenhang des Ganzen unerlässlich und an sich vortrefflich sind. Freilich hat Bährens ganz consequent gehandelt, wenn er zu der Hypothese der Interpolation die andere der Unfertigkeit des Gedichts hinzunahm. Aber gerade die consequente Durchführung dieser Hypothesen ist ihre beste Widerlegung. Zudem wird die aufgezeigte Schwierigkeit durch diese radicalen Mittel gar nicht beseitigt. Nur die Person des Dichterinnen ist unnützer Weise verdoppelt. Wir hätten weiter zu fragen: Wie kommt denn der Interpolator zu der irrgigen Unterscheidung der Marpesia Herophile von der troischen Sibylle?

Und doch liegt die Lösung des Problems nicht fern. Sind

1) *Quid quod* Leo a. a. O., um eine Steigerung des Gedankens zu erreichen.

2) Amalthea ist die Sibylle von Cumae nach Varro. Leo bestreitet . 13 Anm. die Identität, wie mir scheint, ohne genügenden Grund.

die beiden Seherinnen in Wirklichkeit identisch, und sind sie trotzdem im Gedicht unterschieden: so folgt für mich und jeden Unbefangenen daraus mit unabweisbarer Nothwendigkeit, dass Tibull die Unterscheidung selbst gewollt, d. h. sie irrthümlich begangen hat. Zur Entschuldigung des Irrthums aber lässt sich Folgendes anführen, das zugleich zu seiner Erklärung dienen mag. Es gibt, wie schon erwähnt, zwei Sibyllen des Namens Herophile, bei denen die Bezeichnung *erythraea* stehend ist, das eine Mal als *Ethnicum* von Erythrae, das andere Mal vermöge einer etymologischen Spitzfindigkeit hergeleitet von der ἐρυθρὴ Μαρπησσός. Die Confusion der beiden Persönlichkeiten ist damit nahe genug gelegt. Fand nun Tibull in seiner Quelle — denn irgendwoher muss er diese z. Th. seltenen Namen entlehnt haben — etwa folgende Fassung vor: *Herophile erythraea Marpessi nata* etc., so wird und muss jeder, der von der Zugehörigkeit des obscuren Dorfes Marpessus zur Troas nichts weiss, an die allbekannte und hochberühmte Herophile aus Erythrae in Ionien denken, welche man auch sonst ungern bei Tibull vermissen würde; es gehört eine genaue topographische und grammatische Kenntniss dazu, den Irrthum zu umgehen und den wahren Sachverhalt herauszumerken. Auch Dionys von Halicarnass, der Tibull gewiss in beiden Punkten überlegen war, hat einen ganz ähnlichen, wenn auch nicht gleichen Fehler in derselben Sache begangen, und die neueren Mythologen und Erklärer nicht minder. Dafür mag hier ein Beispiel genügen. In Varros Sibyllenverzeichniss bei Lact. *inst.* I 6 heisst es: *Quintam erythraeam — quam Apollodorus Erythraeus adfirmat suam fuisse civem — eamque* (scil. dicit Varro) *Grais Ilium potentibus vaticinatam et peritiram esse Troiam et Homerum mendacia scripturum*. Einstimmig bezieht man diese Sibylle auf die ionische Stadt Erythrae: es ist aber, wie die Zeitbestimmung lehrt, die troische des Demetrius von Skepsis, der, wie wir wissen, gegen Apollodorus von Erythrae polemisirte: das Citat, das bei Pausanias wiederkehrt, stammt aus Demetrius.<sup>1)</sup>

Als Resultat der Untersuchung lässt sich zweierlei verzeichnen:

- i. Es ist in II 5 eine spät in hellenistischer Zeit entstandene und noch später fortgebildete ihrem Ursprunge nach ganz entlegene Sage nachgewiesen.

---

1) Dies Varrocitat gehört zu der auf S. 335 Anm. behandelten Gruppe.

II. Mit ihrer Hülfe sind die vielfachen kritischen und exegetischen Bedenken in diesem Theile des Gedichts, soweit sie mit der Sage zusammenhängen, beseitigt: ein Umstand, der mir die Richtigkeit des von mir eingehaltenen Verfahrens hinlänglich zu verbürgen scheint.<sup>1)</sup>

## II.

Ueber die zweite Elegie kann ich mich kurz fassen.

Tibull feiert auf seinem Gütchen das Ambarvalienfest. Die Götter werden geladen, alles soll die Arbeit lassen, alles sich den Freuden des Festes hingeben. Der Preis des Landlebens ist der weitere Inhalt des Gedichtes:

*rura cano rurisque deos. His vita magistris  
desuevit querna pellere glande famem.*

Die Stelle, die ich behandeln muss, findet sich Vs. 55 ff.:

*agricola et minio suffusus, Bacche, rubenti  
primus inexperta duxit ab arte choros.  
huic datus a pleno, memorabile munus, ovili  
dux pecoris:*

und nun folgen verderbte Worte. Die Tragödie wird also zu dem Landleben in Beziehung gesetzt. Dem Sieger wird ein Bock aus der Heerde zu Theil und von diesem heisst es nach den Handschriften weiter offenbar begründend:

*hircus hauserat hircus oves,*

was unsinnig ist. Für *hircus* ist z. Th. *yrcus* in der bekannten mittelalterlichen Orthographie überliefert und — freilich minder glaubwürdig — für *hauserat* ‘auxerat’. Der Corrector der Wolfenbüttler Handschrift suchte vergeblich Sinn in den Unsinn zu bringen, indem er *duxerat conicirte*. Ausserdem lässt die Aenderung den metrischen Fehler in der ersten Vershälfte unberührt. In dem ersten *hircus* liegt also der Sitz der Corruptel. So urtheilten schon die Holländer, die *curtas auxerat hircus oves* in den Text setzten. Damit wäre das *plenum ovile* freilich begründet. Aber dass sich die Grösse der Schafherde aus der Fruchtbarkeit des *dux pecoris*

1) Auch für den vielbestrittenen Vers 4 *nunc precor ad laudes floctero  
verba meas* (mea Haupt, novas Vahlen, *sacras* Leo, andere *tuas*) scheint mir dies Resultat nicht ohne Belang. Das Loblied auf Apoll umfasst nicht bloss Vs. 11—16 (Leo S. 5), sondern geht weiter bis zu Vs. 66. In der Seherin wird der Gott gepriesen: *mea* ist mir daher das Wahrscheinlichste.

erklärt, das ist platte Selbstverständlichkeit, von der wir glücklicher Weise den Dichter freisprechen können: sie ist ihm ja erst durch moderne Conjectur aufgedrungen. Moriz Haupt, der diese Vermuthung aufnahm, scheint an der Heilung der Corruptel zweifelt zu haben, wie vor ihm Dissen in der Anmerkung zu der Stelle: *verius iudicabis maiorem partem pentametri olim ab aliens manu suppletam esse, cum excidisset, quem admodum etiam aliis visum.*

Ich glaube ein Mittel gefunden zu haben, durch das die Stelle geheilt werden kann. Zugegeben nämlich, dass weder der *dux pecoris* als solcher noch das *plenum ovile* eine Motivirung erfordert oder zulässt, so bleibt nur noch der Gedanke des ganzen Satzes

*huic datus a pleno memorabile munus ovili | dux pecoris*  
übrig, der zu begründen ist. Und ich denke, der Dichter hat seine eigene Intention deutlich genug auch äusserlich kundgegeben durch die Apposition *memorabile munus*. Was also hat der Bock verbrochen, dass er es sich gefallen lassen muss, als Preis für tragische Siege zu dienen? Darauf lautet die Antwort bei Hygin *Astron.* II 4 wie folgt:

‘Als Ikarios, der erste Weingärtner in Attica, seinen Weinberg im Schweiße seines Angesichts bestellt hatte, brach in das Gehege ein Bock und frass mit grossem Wohlbehagen die zarten Setzlinge ab. Das erzürnt den Ikarios, er fängt sich den nichtsnutzigen Gesellen, führt ihn an den Altar des Dionyos — denn der Gott, der Ikarios’ Garten selbst angepflanzt, ist schwer beleidigt — tanzt mit seinen Gefährten unter Hohn und Spott um ihn und den Altar — wie später der tragische Chor — und schlachtet ihn schliesslich. Aus seinem Felle fertigen die Ikarier einen Schlauch, pusten ihn voll Wind, ölen ihn ein und springen auf ihm umher, wie an dem Askolienfeste.’ So hat denn die Unart des Bockes nach jener aetiologischen Darstellung nicht nur zur Entstehung der Askolien, sondern auch der tragischen Spiele geführt.

Es ist evident, dass es diese Fabel war, mit der Tibull in jenem corrupten Verse die Sitte, dem tragischen Sieger einen Bock zu geben, begründet hat, obwohl gerade sie in dem summarischen Berichte Hygins nicht ausdrücklich hervorgehoben ist. Es bedarf aber kaum noch dafür besonderer Zeugnisse. Deren giebt es zwei. Einmal Varro bei Diomedes III 487 Keil: *tragoedia, ut quidam, τραγῳδη et ὡδῇ dicta est, quoniam olim actoribus tragicis τραγῳος*

*i. e. hircus praemium cantus proponebatur, qui Liberalibus (d. h. an den Dionysien) die festo Libero patri ob hoc ipsum immolabatur, quia (ut ait Varro) depascit vitem.* Das zweite womöglich noch deutlichere Zeugniß findet sich bei Vergil (*Georg.* II 376 f.):

*frigora nec tantum cana concreta pruina  
aut gravis incumbens scopulis arentibus aestas  
quantum illi (nämlich dem frischen Laub) nocuere greges duri-  
que venenum  
dentis et ad morsum signata in stirpe cicatrix.  
non aliam ob culpam Baccho caper omnibus aris  
caeditur et veteres ineunt proscaenia ludi,  
praemiaque ingenii pagos et compita circum  
Thesidae posuere atque inter pocula laeti  
mollibus in pratis unctiones saluere per utres.*

Dass die Worte

*praemiaque ingenii pagos et compita circum | Thesidae posuere*  
sich auf die Bockfabel von Ikaria beziehen, ergiebt der Zusammenhang und bemerken die alten Ausleger, ist also sicher.

Sachlich gefordert erscheint mir somit auch in dem verderbten Tibullverse *hircus hauserat hircus oves* der einfache Gedanke: 'der Bock hatte die Reben abgefressen'. Eine über jeden Einwand erhabene Emendation der einzelnen Worte bin ich leider nicht in der Lage vorbringen zu können. Zunächst kann man in Betreff des Verbums schwanken. *Hauserat* scheint freilich durch die Alliteration gesichert, ist aber wegen seiner Bedeutung nicht ohne Anstoss. Es bezeichnet die Thätigkeit des Verschlingens nur dann, wenn dieses ohne Anwendung der Zähne erfolgt, wie bei flüssigen Dingen. Man müsste sich also den Bock bei dem Geschäft des Abfressens der Reben so eifrig vorstellen, dass er nur noch schluckte, um möglichst viel herunter zu schaffen.<sup>1)</sup> In dem ersten *hircus (yrcus)* steckt schwerlich etwas anderes als *vites*, und für *oves* liegt *olens* (Horaz *Od.* I 17) am nächsten, allerdings ein in diesem Zusammenhang müßiges Epitheton *ornans*. Man erwartet eine nähere Bestimmung zu *vites* oder ein für die vor-

---

1) Cf. Ovid *Fast.* I 353 ff.: *rode caper vitem, tamen hinc cum stabis ad aram, || in tua quod spargi cornua possit erit.* Ueber das Epigramm des Euenus und die pompeianische Wand vgl. Roberts Bemerkungen *Eratosth. Catast.* p. 7 Anm. 10.

liegende Situation wesentliches Beiwort des Bockes: ich habe vergeblich danach gesucht. Hoffentlich sind andere glücklicher.<sup>1)</sup>

Das Geschichtchen von dem Bock selbst gehört seinem Ursprung nach der hellenistischen Periode an. Leonidas von Tarent in einem noch erhaltenen Epigramm (*A. P.* IX 99) ist, wenn nicht sein Urheber, so doch der älteste Zeuge.<sup>2)</sup> Während es bei ihm indess noch schwebend, ort- und zeitlos austritt, erscheint es in Eratosthenes' Elegie 'Erigone' bei Hygin (a. a. O.) zusammen mit der Entstehungsgeschichte der Tragödie an den attischen Gau Ikaria geknüpft. Von Eratosthenes' Gedicht sind direct oder indirect alle übrigen Zeugen abhängig, also auch Tibull: so merkwürdig es einem erscheinen mag, bei ihm die Spuren einer echt alexandrinischen Elegie anzutreffen. Ist das aber wirklich so unglaublich? Ja, wenn sie Tibull darum selbst gelesen und studirt haben müsste. Aber es genügt noch einmal auf die Existenz von Hypothesensammlungen, mythologischen Handbüchern — in denen gerade die Erigone des Eratosthenes nachweislich<sup>3)</sup> figurirte — oder auch auf Varros Schriften, in denen, wie wir sahen, die Entstehung der Tragödie nach Eratosthenes erzählt war, hinzuweisen, um sofort mehrere ganz natürliche Erklärungen erkennen zu lassen.

Ich bin am Ende. Sonstige sichere Spuren hellenischer Sagenfiktion habe ich bei Tibull nicht vorgefunden. Mit blossen mehr oder minder wahrscheinlichen Vermuthungen wollte ich nicht operiren, damit nicht sie, sondern die angeführten Thatsachen dem Urtheile anderer zur Grundlage dienen.

1) Solche Epitheta ornantia sind bei den Dichtern dieser Periode häufig genug. Nicht selten sollen sie überraschend wirken. Lobeck (Königsb. Progr. 1856) sagt von den *ἰχθύες ἄναυδοι: delectat legentes illa piscini generis nota propria et singularis, de quo cogitare non solemus.* Das gilt vom *οὐ μέων λαγωός* (Kallim. *Hymn. in Dian.* v. 95) so gut wie vom *hircus oleni*.

2) Robert a. a. O.

3) Der Nachweis wird an einem anderen Orte geliefert werden.

Berlin, im Januar 1883.

ERNST MAASS.

## DIE TIBULLISCHE ELEGIENSAMMLUNG.

Für die unter dem Namen des Tibullus uns erhaltene und ihrem grösseren Theile nach von ihm herrührende Sammlung besitzen wir bekanntlich vier Textesquellen von sehr verschiedenem Umfang: die vollständigen Handschriften, unter denen der Ambrosianus als die einzige nicht interpolirte vorwiegend in Betracht kommt, die Tibullischen Bestandtheile des mittelalterlichen Florilegiums, Scaligers Angaben über das fragmentum Cuiacianum, und die Freisinger Excerpta. Dass diese vier Textesquellen auf einen gemeinsamen Archetypus zurückgehen, ist selbstverständlich und allgemein anerkannt; in manchen hierauf bezüglichen Einzelfragen aber, über welche ich im folgenden zu handeln gedenke, scheint mir das richtige noch nicht ermittelt oder wenigstens noch nicht allseitig zugestanden zu sein.

L. Müller hat die Ansicht geäussert, dass der Archetypus die beiden in mehreren Tibullausgaben<sup>1)</sup> stehenden Priapea enthalten habe (Jahrb. f. Philol. 1869, 75). Dieser Punkt ist es zunächst, der, wie mir scheint, noch einer genaueren Untersuchung bedarf.

Das erste der beiden Gedichte (*Villicus aerari quondam*), aus drei Distichen bestehend, ist eine zu einem kleinen Heiligthum des Priapus gehörige Inschrift, als solche gegenwärtig nicht mehr vorhanden. Durch die Inschriftensammlungen des 15. Jahrhunderts wissen wir, dass man dieselbe in der Nähe von Padua aufgefunden hatte. Auf diese Thatsache ist wiederholt aufmerksam gemacht worden, ganz kurz von Scaliger in der Appendix Virgilii (1572) p. 473, dann ausführlicher von Anderen<sup>2)</sup>; über alles nähere vgl. jetzt Mommsen im *Corpus inscr. lat.* VI 1 p. 274. Das letzte Distichon lautet in jenen Sammlungen:

---

1) Bei Bährens p. 85 ff.

2) Broukhusius Tib. p. 406 f. Burmann Anth. Lat. II p. 557. Wernicke Priapea p. 64 u. 134 f. Osann Zeitschr. f. d. Alterthumsw. 1851 p. 134 ff.

*improbus ut si quis nostrum violabit agellum,  
hunc tu, sed tento — scis puto quod sequitur.*

Das zweite Gedicht (*Quid hoc novi est*), in reinen Iamben abgefasst, befindet sich in mehreren mittelalterlichen Handschriften der pseudo-vergilischen Gedichte; im Codex Bruxellensis steht es zwischen der Sammlung Catalepton und der Elegia in Maecenatem, in den drei Monacenses zwischen Dirae und Copa, im Harleianus zwischen Moretum und Culex; in den Monacenses ist die Ueberschrift *Priapeia Maronis*.<sup>1)</sup> Die Handschriften gleichen Inhalts aus dem 15. Jahrhundert können unberücksichtigt bleiben; in einer, dem Rehdigeranus, lautet die Ueberschrift *Virgili minor priapea*.<sup>2)</sup> — Im 15. Jahrhundert wurden in Handschriften<sup>3)</sup> und dann auch in Drucken der Priapeia die beiden Gedichte der Sammlung hinzugefügt; hier lautet aber der letzte Vers des ersten Gedichtes mehrfach

*hunc tu — sed taceo: scis puto quod sequitur.*

Diese bisher angegebenen Thatsachen bieten keine erhebliche Schwierigkeit. Auffallend aber erscheint nun zunächst eine Stelle in einem Briefe Murets (I 13) an Paul Manutius aus dem Juni des Jahres 1558, während welcher Zeit Murets Ausgabe der drei Elegiker bei Manutius gedruckt wurde. Muret schreibt: *In carminibus, quibus celebratur hortorum deus, iambica quaedam sunt, quae ab omnibus tribuntur Tibullo. Unum etiam eiusdem argumenti epigramma reperio in antiquo Tibulli libro. Hanc igitur appendiculam adiiciemus, si voles.* Manutius scheint aber nicht gewollt oder Muret scheint seine Absicht aufgegeben zu haben; denn in der Ausgabe Murets steht weder das eine noch das andere Priapeum. — Als dann findet sich das zweite Gedicht abgedruckt am Schluss der ersten von den beiden Ausgaben der drei Elegiker, welche zu Antwerpen bei Plantin erschienen, in der von 1560. Hinter dem Worte ‘Finis’ steht mit der Ueberschrift ‘Typographus’ die Bemerkung: *Impresso iam Tibullo, moniti ab amico, haec pauca hic addere maluimus, quam ferre, ut quid lector eiusdem auctoris per nos desideraret.* Es folgt die neue Ueberschrift *Alb. Tibulli ad Priapum de inertia inquinis* und dann das Gedicht. — Einige Zeit später erhält Murets Behauptung über das erste

1) Vgl. Ribbeck App. Verg. p. 33. Böhrens Poetæ Lat. min. II p. 13 f.

2) Ribbeck p. 27. Böhrens p. 17.

3) Burmann p. 557 und 559.

Gedicht eine gewisse Bestätigung durch Achilles Statius. Derselbe bemerkt nämlich am Schlusse seines Tibullcommentars (1567): *In uno meo extremum erat epigramma, quod in lusibus in Priapum legitur, 'Villicus aerari quondam, nunc cultor agelli'. In quo eadem omnia, praeterquam in ultimo versu, 'Hunc tu, sed taceo, scis puto quod sequitur'. In vulgatis enim legitur 'hunc tu, sed tento'. Sunt autem versus ipsi Tibullo, elegantissimo poeta, digni.* — Zwei Jahre darauf erscheinen beide Gedichte den Tibullischen hinzugefügt in der zweiten Plantinschen Ausgabe (1569) p. 145. Auf das Epitaphion Tibulli folgen die Worte *Haec duo epigrammata quae in Priapeis leguntur viri docti Tibullo adscribunt*, hierauf die beiden Gedichte mit den Ueberschriften *Tibullus ad Priapum* und *Eiusdem ad Priapum de inertia inguinis*. Das erste Gedicht verdankt hier seine Aufnahme sicherlich der soeben angeführten Bemerkung des Statius, dessen Ausgabe auf die zweite Plantinsche von starkem Einfluss gewesen ist.

Scaliger endlich fügte in seiner Appendix Virgilii 1572<sup>1)</sup> die beiden Gedichte den Priapea hinzu (p. 88), wie dies bereits (s. o.) in früheren Ausgaben der Priapea geschehen war. Das erste ist überschrieben *Ad Priapum*, das zweite *Alb. Tibulli ad Priapum de inertia inguinis*, wie in der Plantinschen Ausgabe. Aus den Anmerkungen Scaligers zum Epigramm (p. 473) ist für uns folgendes von Wichtigkeit: *Quod (epigr.) nomine Tibulli in antiquis Tibulli codicibus inveniri, et alii in editionibus suis admonuerunt, et nos inter opera Tibulliana in optima scheda reperimus. Dicunt tamen nonnulli repertum in agro Patavino literis vetustate paene consumptis. Quod tamen non impedit quin Tibulli esse possit. — 'Hunc tu sed tento'] Veteres excusi, item et optima scheda Tibulli habent 'Hunc tu, sed taceo' et melius sane. Ueber die Lamben bemerkt Scaliger folgendes: In veteribus excusis Tibulli nomine editur hoc politissimum poematum: itemque in veteri membrana Tibulliana, quae est penes te Iacobe Cuiaci, vir eruditissime. Totumque ex puris iambis constat, et sane multum spirat illam venustatem, quae hodie percipitur in elegiis illius suavissimi poetae. Quod ne cui mirum videatur, Tibullum Priapeia conscripsisse, iam puto satis confirmari superiore epigrammate. Sed et clariss Martialis: 'Quam qui compositos metro Tibulli in Stellae recitat domo libellos'. Weiter-*

1) Die Exemplare tragen theils diese Jahreszahl theils die Jahreszahl 1573.

hin theilt er aus dieser *optima scheda*, die auch als *per optimam membranam* oder *membrana fidelissima* oder *vetus illa bona membrana* bezeichnet wird, einige vortreffliche Lesarten mit. Dass diese Handschrift identisch ist mit dem bekannten *fragmentum Cuiacianum*, welches den Schlusstheil der Tibullischen Sammlung von III 4, 65 an enthielt, ist augenscheinlich; man vergleiche auch Scaligers Worte in einem Briefe an Pithou vom 13. Februar 1572<sup>1)</sup>: '*Neque immutare cessel*' (V. 44): *non est dubium quin vera sit lectio 'neque incitare cessel'*. *Et ainsi l'ai-je trouvé en un fragment de Tibulle, lequel j'estime si fidèle et certain que je ne pense jamais livre avoir été manié plus assuré que celui-là.* Dass dieselbe Handschrift auch unter der *optima scheda* des Tibull zu verstehen ist, in welcher das Epigramm gestanden haben soll, kann bei der Uebereinstimmung des Ausdrucks gleichfalls keinem Zweifel unterliegen, wenn es auch Scaliger nicht ausdrücklich sagt. — Die ihm bemerkenswerth scheinen Lesarten im Tibulltexte des fragm. Cuiac. hatte sich Scaliger in ein noch erhaltenes Exemplar der Plantinschen Ausgabe von 1569 notirt<sup>2)</sup>; zu den zwei Priapea findet sich aber in diesem Exemplare keine Bemerkung von seiner Hand. In seiner Ausgabe des Tibull folgen dieselben ohne Ueberschrift auf IV 14, mit Benutzung der Lesarten des fragm. Cuiac.; Anmerkungen zu den beiden Gedichten fehlen hier gänzlich.

Dies ist der Thatbestand, für den es nun gilt eine Erklärung zu finden.

Was zunächst die Iamben betrifft, so machen es die Lesarten, welche Scaliger beibringt, unzweifelhaft, dass die von ihm benutzte Handschrift einen auf alte gute Tradition zurückgehenden Text enthielt, und seine wiederholte und bestimmte Angabe, wonach diese Handschrift das Cuiacianische Tibullfragment war, lässt sich ebensowenig in Zweifel ziehen. Aber wie ist es zu erklären, dass das Gedicht schon einige Zeit vor dem Erscheinen von Scaligers Appendix Virgili dem Tibull beigelegt wird? Bei den Worten Murets *quae ab omnibus tribuuntur Tibullo* haben wir es zwar offenbar mit einer ebenso starken wie leichtfertigen Uebertreibung zu thun; aber jedenfalls ergibt sich sowohl aus diesen Worten wie aus der Plantinschen Ausgabe von 1560, dass die

1) *Lettres francaises inédites de Joseph Scaliger, publiées et annotées par Ph. Tamizey de Larroque* (1581) p. 17.

2) Vgl. *Rhein. Mus.* XXIX 97 ff.

Meinung von Tibulls Autorschaft damals von irgend jemandem bereits geäussert worden war. Es ist hier ein doppeltes möglich. Entweder es war auf dem Wege privater Mittheilung bekannt geworden, dass das Gedicht in einer alten Tibullhandschrift stehe, oder das Zusammentreffen ist nur ein zufälliges: irgend ein älterer Gelehrter, der erkannte, dass das Gedicht nicht von Vergil sein könne, rieth darum auf Tibull, weil dieser der einzige römische Klassiker ist, von welchem wir ein an Priapus gerichtetes und auf Knabenliebe bezügliches Gedicht besitzen. Die erstere Erklärung ist wohl die wahrscheinlichere. Was Scaligers Behauptung, das Gedicht trage den Namen Tibulls auch *in veteribus excusis* anbelangt, so weiss von derartigen alten Drucken sonst niemand etwas zu berichten; wenn Osann bemerkt (p. 137), das Gedicht stehe ‘in den beiden Aldinen des Tibull’, so beruht dies auf nachlässiger Benutzung Burmanns, der von den die Priapea enthaltenden Aldinen Vergils spricht. Die Vermuthung liegt nahe, dass jene Behauptung Scaligers nichts ist als ein ungerechtfertigter Schluss aus den angeführten Worten der ed. Plant. von 1569: *Haec duo epigrammata, quae in Priapeis leguntur, viri docti Tibullo adscribunt.*

Das Gedicht muss im fragm. Cui., wie sich ferner aus Scaligers Worten ergibt, an Gedichte der Tibullischen Sammlung geschlossen gewesen sein, ohne dass ein anderer Verfasser genannt war.<sup>1)</sup> Hieraus folgt aber durchaus noch nicht ohne Weiteres, dass es sich auch in der Vorlage des Codex Cuiacianus oder dass es sich in dem allen unseren Textesquellen zu Grunde liegenden Archetypus der Tibullischen Sammlung befunden habe. Warum sollte nicht ein mittelalterlicher Abschreiber des Tibull ein leeres Blatt mit dem in einer Sammelhandschrift ihm vorliegenden herrenlosen Gedichte ausgefüllt haben? Gesetzt aber auch, es habe, was ja immerhin möglich ist, schon im Alterthum den Schluss der Sammlung gebildet, selbst dann wären wir noch keineswegs berechtigt, ein Gedicht, welches sich in derselben Sammlung befindet wie die Gedichte des Lygdamus und der Sulpicia, dieser Ueberlieferung wegen dem Tibull beizulegen. Aus inneren Gründen dessen Autorschaft zu erweisen, ist nach Lachmanns

1) Eine ausdrückliche Nennung des Tibull als Verfasser wird wohl niemand aus Scaligers Angabe folgern wollen.

richtiger Bemerkung (kl. Schr. S. 150) unmöglich. Die Meinung von Tibulls Autorschaft lässt sich hiernach zwar nicht gerade widerlegen, beruht aber auf einer Grundlage, die so unsicher wie nur möglich ist.

Anders liegt die Sache beim Epigramm. Ueber die Behauptung Scaligers, dasselbe habe in seiner *optima scheda* des Tibull gestanden, bemerkt Mommsen folgendes: *Scaligeranis his ut difficile est fidem negare, ita vix facilius est fidem habere. Nam ut mittam . . . mirificum casum carminis omnino pertinentia ad certum aliquod sacrarium Priapi et ut ei incideretur tam locum pristino servati, quam inter opera poetae, hoc maxime mirandum est Scaligeranam editionem non solum propriam lectionem nullam proponere, sed etiam v. 6 consentire Scaligeri codicem, secundum disertum ipsius testimonium, cum lectione ab editoribus Vergilianus profecta et siue ulla dubio interpolata.* Diese beiden Argumente scheinen mir vollkommen durchschlagend und der aus ihnen sich ergebende Verdacht gegen die Richtigkeit von Scaligers Angabe durchaus gerechtfertigt. Das Gewagte dieser Verdächtigung aber wird wesentlich gemindert, wenn wir die von mir angeführten früheren Zeugnisse berücksichtigen. Es verhält sich damit, wie ich glaube, folgendermassen. In einer Tibullhandschrift des 15. Jahrhunderts war ein leerer Raum am Schlusse benutzt worden, um das sich leicht darbietende kleine in Distichen abgefasste Gedicht einzutragen; aus der einen Tibullhandschrift mochte die Hinzufügung vielleicht noch in einige andere übergegangen sein. Soviel entnehme ich aus den Angaben des Muret und des Statius. Die Bemerkung des letzteren war Veranlassung, dass es in die ed. Plant. von 1569 aufgenommen wurde. Diese lag, wie schon bemerkt, Scaliger vor, als er sich die Lesarten des fragm. Cui. notirte; das Epigramm stand hier unmittelbar vor den Iamben. Später nun, als er die Bemerkungen zur Appendix Virgilii niederschrieb<sup>1)</sup>), war bei ihm durch eine Täuschung des Gedächtnisses die Meinung entstanden, nicht nur das eine der in die ed. Plant. aufgenommene Priapea habe er im fragm. Cui. vorgefunden (was wirklich der Fall gewesen), sondern beide, eine Meinung, zu der auch die Bemerkung bei Statius mitwirken mochte. In der ed. Plant. steht im

---

1) Dass im Texte der App. Virg. der Name Tibullus nur dem zweiten Gedichte vorgesetzt ist, verdient Beachtung.

**exte taceo;** am Rande wird die Lesart *tento* erwähnt; Scaliger setzte sich (weil ihm das Epigramm im fragm. Cui. gar nicht vorlegen hatte) nichts notirt und glaubte daher jetzt annehmen zu können, die Lesart des fragm. Cuiac. stimme mit dem Texte der l. Plant. überein.<sup>1)</sup> Für besonders unwahrscheinlich wird man diese Hypothese — mehr soll es nicht sein — kaum halten dürfen, wenn man bedenkt, wie rasch Scaliger seine Anmerkungen zu der Appendix Virgilii und zu den Elegikern niedergeschrieben hat. Ist doch die Behauptung, aus Mart. IV 6 lasse sich schliessen, dass Tibull Priapea geschrieben habe, milde gesagt, von einer Leichtfertigkeit, gegen welche ein Gedächtnissfehler höchst verzeihlich scheinen muss.<sup>2)</sup> Ein anderer Ausweg zur Lösung der Schwierigkeit wäre es, das fragm. Cuiac. für jung zu halten; aber hierzu wird sich, bei der Beschaffenheit der von ihm dargebotenen Lesarten, schwerlich jemand entschliessen wollen.<sup>3)</sup> Jedenfalls ist es im ersten der beiden Priapea meiner Meinung nach geradezu erlaubt, an die Autorschaft des Tibull zu denken. —

Dass das Epigramm auf den Tod des Tibull im Archepus gestanden hat, wird mit Recht von niemandem bezweifelt. Scaliger liess dasselbe gleichfalls schon in der Appendix Virgilii auknen, wo es unter anderen Grabepigrammen p. 195 steht, und räumt es hier mit den beiden Ueberschriften *ALBII TIBVLLI QVITIS RO. | DOMITIVS MARSVS*, entsprechend anderen darüber angewandten Ueberschriften. In der Ausgabe der Elegiker ihm die Ueberschrift *DOMITII MARSI* gegeben, und in den stigationes wird hierzu bemerkt: *In paretusto illo schedio* (d. h.

1) Derartige Schlüsse aus seinem Schweigen lassen sich auch sonst bei n vermuthen: vgl. Rhein. Mus. XXIX 104.

2) Ueber die Schnelligkeit, mit der Scaliger den jüngeren cod. Cuiacianus llationirte, vgl. die Notiz aus den Scaligerana bei Bernays Scal. p. 143. Es seine Mittheilungen über diese Hdschr. nicht frei von Unrichtigkeiten id, zeigen jetzt die Angaben bei Ellis Cat. p. LVII f. Ueber seine Nachlässigkeit in der Bezeichnung der Hdschr. vgl. Lachmann zu I 1, 22. Rhein. 18. XXIX 100 f., über einen durch Nachlässigkeit entstandenen Irrthum das. 1 f. Ueber die Leichtfertigkeit, mit der er sich später zur Rechtfertigung inner Transpositionen auf Lilius Gyraldus berief, Haupt *opusc.* III 35.

3) Dass Scaliger aus der äusseren Beschaffenheit der Hdschr. einen richtigen Schluss gezogen hätte, wäre nicht undenkbar, ebenso wie einen richtigen Schluss Haupt (*opusc.* II 53) bei Puccius für möglich hielt. Vgl. e Bemerkungen von Rühl Jahrb. f. Philol. 1875, 780 f.

im fragm. Cui.) *titulus huic epigrammatio erat DOMITI MARSI*. Auffallend ist, was Scaliger in Bezug auf dieses Epigramm in sein oben erwähntes Handexemplar der ed. Plant. notirt bat. Das Epigramm steht hier p. 144 unten mit der Ueberschrift *EPITAPHION TIBVLLI*. Rechts von dem Worte *TIBVLLI* hatte Scaliger geschrieben *PER DO*; aber diese Buchstaben sind alsdann durch Auswischen getilgt; offenbar hatte er schreiben wollen *PER DOMITIVM MARSVM*<sup>1)</sup>, vielleicht mit einem weiteren Zusate; links von der Ueberschrift aber steht von seiner Hand *DOMITH MARSI V. D.* oder *V. O.*, während das fragm. Cui. von Scaliger in diesen Aufzeichnungen sonst stets mit *C. C.* (d. h. wohl *Codex Cuiaci*) bezeichnet ist. Der fragliche Buchstabe schien mir, als ich das Exemplar in Händen hatte, eher *D* als *O* zu sein; auch Böhrens gibt *V. D.* an. Aber trotz des äusseren Anscheins möchte ich eher glauben, dass Scaliger *V. O.* schreiben wollte. Denn *V. O.* kann *vetus optimus* bedeuten; was sich aber Scaliger bei der Bezeichnung *V. D.* gedacht haben sollte — vorausgesetzt, dass sie, woran doch nicht wohl gezweifelt werden kann, dem fragm. Cui. gilt<sup>2)</sup> — bin ich völlig ausser Stande zu sagen. —

Auf dieses Epigramm folgt in den ältesten unserer vollständigen Handschriften die kurze Vita des Tibull, in welcher die letzten Worte des Epigrams als vorhergehend vorausgesetzt und zu einem Schlusse auf die Dauer von Tibulls Leben benutzt werden. Böhrens meinte, diese Vita sei aus Sueton entnommen; hiergegen sprechen, nach Reifferscheids treffender Bemerkung (in Burrians Jahresber. für 1880 III 284), die Worte *epistolae quoque eius*

1) Ebenso giebt er in der Appendix Virgilii p. 153 einer Inhaltsangabe zur Aeneis die Ueberschrift *Eadem argumenta monostichis Per eundem auctorem* (nämlich einen poeta scholasticus). — Etwas befremdendes hat es, dass Scaliger, wenn im fragm. Cui. die Ueberschrift *Domitii Marsi* gestanden hat, zuerst eine andere Fassung derselben in die ed. Plant. eintragen wollte.

2) Der Gedanke an *vir doctus* oder *vir docti* liegt natürlich nahe, zumal da in der ed. Plant. unmittelbar auf das Epigramm die Worte folgen: *Hanc duo epigrammatu quae in Priap. leguntur viri docti Tibullo adscribunt.* Bemerkungen von Scaligers Hand, welche sich nicht auf handschriftliche Lesarten beziehen, finden sich in dem Handexemplare auch sonst: vgl. Francken *Mededeel. en Verslagen* X (1866) p. 34 Anm. Aber man würde sich bei dieser Erklärung der Buchstaben in allzu grosse Schwierigkeiten verwickeln. Ueber das von Huschke p. 677 mitgetheilte habe ich an anderem Orte gehandelt.

*tatoriae, quamquam breves, omnino utiles sunt*, wo Bährens mit *recht utiles* durch Aenderung beseitigen wollte. Aber desshalb *z Vita dem Mittelalter oder dem 14. Jahrhundert zuzuschreiben*, *t*, wie mir scheint, keine Berechtigung; Vorschriften über die *mfertigungen von Briefen* gab es ja auch schon im Alterthum.<sup>1)</sup> *em* Verfasser der Vita Urtheil und Geschmack beizulegen, sind *ir durch nichts veranlasst*; er kann recht wohl gemeint haben, *' 4 lasse sich für Wünsche um Genesung, IV 5 für Geburtstags*-*schreiben, IV 8 und 9 für Worte des Bedauerns über den Zwang* *r Trennung und der Freude über dessen Beseitigung, IV 11 für* *nen Brief während eigener Krankheit verwerthen, so wenig man* *ich dieser Anschauung beipflichten wird.* Gegen die Humanisten- *it sprechen sowohl die knappe Form wie auch die beiden ebenso* *hweren wie seltsamen Corruptelen, von welchen die älteste Ueber*-*ferung der Vita, die im Ambrosianus (nach Bährens und Löwe* *s dem 14. Jahrh.), sowie die im Vaticanus und Parisinus entstellt *: eques regalis<sup>2)</sup> und Corvinum Messalam originem.* Auch wäre *, wenn die Vorlage des Ambrosianus das Product eines Hum*-*isten enthalten hätte, auffallend, dass der Text des corpus Tibul*-*num im Ambrosianus von Besserungsversuchen jener Zeit frei*. Noch unwahrscheinlicher ist ein mittelalterlicher Ursprung *r Vita, der sich doch wenigstens an einer Stelle, sei es in* *rachlicher, sei es in inhaltlicher Beziehung, kundgeben müsste.* *e Vita wird also wohl dem späteren Alterthum angehören, und* *z beiden uns anderweitig nicht bekannten Angaben, die sie ent*-*lt, dass Tibull eques gewesen sei und dona militaria erhalten* *be, gehen möglicher Weise auf gute Ueberlieferung zurück. Hier*-*ch ist auch anzunehmen, dass wie das Epitaphion, so auch die* *ta in dem allen unseren Textesquellen zu Grunde liegenden* *chtypus der Tibullischen Sammlung gestanden hat. —**

1) Vgl. Teuffel Gesch. der röm. Litt. § 46, 9.

2) Eine falsche Auflösung von *eques R.* ist dies schwerlich; aber denkbar es, dass in der Vorlage des von einem unwissenden Schreiber geschriebenen Archetypus der vollständigen Hdschrr. durch Correcturen, Flecken oder rgl. Anlass zur Lesung *regalis* statt *romanus* gegeben war, ebenso wie bei *atorem* zur Lesung *originem* (welche durch Heinsius auch für den verrenen Eboracensis bezeugt ist). Vermuthen könnte man auch *eques Pedanus* ch Hor. *epist. I 4, 2;* aus derselben Epistel des Horaz ist die Bemerkung *er Tibulls körperliche Schönheit entnommen.*

In dem Urexemplar unserer vollständigen Handschriften war, wie jetzt feststeht, die Sammlung in drei Bücher getheilt<sup>1)</sup>, und nichts hindert uns, diese Eintheilung bis auf den gemeinsamen Archetypus unserer sämmtlichen Textesquellen zurückzuführen; vielmehr wird dies durch den Inhalt des 'dritten Buches' eher empfohlen. Mit ganz unzureichenden Gründen hat neuerdings Birt (p. 429) die Ansicht ausgesprochen, in der Bezeichnung eines dritten Buches sei einer 'von den vielen Fällen anzuerkennen, in welchen das Mittelalter falsche Buchtitel eingeschwärzt hat'; früher hätten die sechs Lygdamuselegien noch einen Bestandtheil des zweiten Buches gebildet. Wenn das mittelalterliche Florilegium, zu dem die Pariser Excerpte gehören<sup>2)</sup> — und natürlich auch Vincentius von Beauvais, der dieses selbige Florilegium benutzt hat — ein drittes Buch nicht kennt, vielmehr Stellen aus dem dritten Buche dem zweiten zuschreibt, so liegt nichts näher als hier eine einfache Nachlässigkeit anzunehmen: sei es, dass der Urheber des Florilegiuns den neuen Buchtitel übersah, sei es, dass der Schreiber des dem Florilegium zu Grunde liegenden Tibullexemplars ihn hinzuzufügen vergessen hatte.<sup>3)</sup> Birt nimmt Anstoss daran, dass das zweite Buch nur 428 Verse, das Buch des Lygdamus nur 290 enthalte. Beides beweist nicht das geringste. Die sechs Lygdamuselegien waren auch meiner Meinung nach im Alterthum nicht selbständig im Buchhandel; sie waren vielmehr verbunden mit dem Reste der Sammlung. Das zweite Buch aber ist, wie man mit Recht

1) Birt das antike Buchwesen S. 426 schreibt folgendes: 'Nur das erste und zweite Buch schliessen mit dem obligaten *explicit*. Auch folgt auf das dritte nicht ein viertes, sondern jener Panegyricus Messalae' u. s. w. Eine seltsame Ausdrucksweise für die einfache Thatsache, dass alles auf das zweite Buch folgende nach unserer Ueberlieferung ein drittes Buch bildet, wenn auch die besondere Ueberschrift für den Panegyricus gewahrt ist.

2) Birts Meinung (p. 427), die gemeinsame Vorlage dieser Excerpte scheine dem Ausgange des Alterthums anzugehören, ist unrichtig. Man sehe nur die Inhaltsangabe bei Meyncke Rhein. Mus. XXV 377 ff. Vgl. auch Leonhard de codd. *Tib.* p. 19.

3) Unter der letzteren Voraussetzung kann man vermuthen, dass die in dem Bücherverzeichniß einer Berliner Handschrift aufgeführten *Albiti Tibulli libri II* eben dieses Exemplar gewesen sind (L. Müller Jahrb. f. Philol. 1669, 76 f.). Doch ist es auch möglich, dass sich in jener Handschrift nur die zwei ersten Bücher befanden (Bährens *Tibull.* Bl. 54) oder dass die Zahl *II* statt *III* auf einem Irrthum des Schreibers beruht; auch die Zahlen der Ciceronischen Reden sind in dem Verzeichniß fehlerhaft.

annimmt, nach dem Tode des Dichters herausgegeben; wenn nun der Herausgeber eine grössere Zahl von Tibullischen Gedichten zunächst nicht aufstreben konnte, was blieb ihm anderes übrig, als das ihm vorliegende zu veröffentlichen, so viel oder so wenig es nun einmal war?<sup>1)</sup>) Sowohl das Zeugniß unserer Handschriften wie innere Gründe empfehlen durchaus die Annahme von Böhrens und Anderen, dass, nachdem auf diese Weise die Herausgabe des zweiten Buches stattgefunden hatte, in einer späteren Zeit (s. u.) alle folgenden Stücke, die sich ursprünglich im Besitze des Messallischen Hauses befunden hatten, den beiden schon vorhandenen Büchern als ein drittes Buch hinzugefügt und in ihrer Gesamtheit dem Tibull beigelegt wurden. Durch die Annahme einer derartigen Veröffentlichung erklärt sich der Umstand, dass auf die Lygdamuselegien Gedichte von drei verschiedenen Verfassern folgen, die sämmtlich zu Messalla in Beziehung stehen: der Panegyricus, Tibullische Gedichte und Gedichte der Sulpicia; auch bei Lygdamus steht nichts im Wege, eine Beziehung zu Messalla und seinem Kreise anzunehmen.<sup>2)</sup> Für keinen der Bestandtheile des dritten Buches lässt es sich wahrscheinlich machen, dass er sich vor dieser uns vorliegenden Vereinigung im Buchhandel befunden habe; Birts Argumentation, wonach in den Schlussworten des Panegyricus an-

1) Ganz abgesehen von der Möglichkeit, dass aus dem zweiten Buche einiges verloren ist. Für den Verlust Tibullischer Elegien, welche litterarisch veröffentlicht waren, hat man das Citat bei Charisius p. 87, 5 und 131, 1 geltend gemacht, in welchem Andere ein — allerdings recht starkes — Versen erkennen wollen. Ob Elegien über die Untreue der Geliebten, welche Horaz Glycera nennt, jemals ins Publicum gekommen, ob sie überhaupt ausgearbeitet worden sind, wissen wir nicht. Passows Bemerkungen hierüber (verm. Schr. 170) sind nicht zutreffend.

2) Vgl. Ribbeck app. Verg. p. 13. Birt ad hist. hex. Lat. symbola p. 46. Heynes Vermuthung, dass sich in dem Namen Lygdamus der Name Albius verstecke, ist keineswegs zu verwerfen. Dass der Gebrauch von λύδος *lygdos* λύδως *lydōs* zu derselben durchaus berechtigt, kann nicht bestritten werden; und warum sollte dieser Dichterling, von dem Lachmann (Tib. p. 44) mit Recht sagte *nullum alium sibi quam Tibullum in arte quem sequoretur propositum, hunc in opere suo ita effinxil ut in Tibulli domo scriptum iures*, nicht ein jüngerer Verwandter des Dichters gewesen sein? Ihren Grund hat die Gräcisirung des Namens wohl darin, dass es dem Verfasser passend erschien, in dem Grabepigramm zwei gleichartige Namen anzuwenden. (Weniger wahrscheinlich ist das Motiv, welches Kleemann de libri tortii carm. p. 20 annimmt.) Lachmanns Annahme, der Name Lygdamus röhre vom Herausgeber her, scheint mir nicht berechtigt.

gedeutet sein soll, das Gedicht sei ursprünglich als selbständiges Buch 'edirt' worden (p. 426), verstehe ich nicht. Natürlich wurde der Panegyricus dem Messalla als selbständige Rolle überreicht; eine selbständige Herausgabe aber, d. h. eine litterarische Publication, ist durch nichts bezeugt. Dass die Sulpiciagedichte, sowohl die des Tibull wie die der Sulpicia selbst, nicht für die Oeffentlichkeit bestimmt waren, bedarf, glaube ich, keines Beweises; sie müssen erst nachmals hervorgezogen sein. Dieser Ansicht über die Publication des dritten Buches würde es durchaus nicht entgegen stehn, wenn Ovid, der gleichfalls im Hause Messallas verkehrte, mit Dichtungen des nachmaligen dritten Tibullbuches auf dem Wege privater Mittheilung bekannt geworden wäre und Reminiscenzen daraus hin und wieder in seinen Dichtungen angebracht hätte. Dass dies aber sicher der Fall war, möchte ich nicht behaupten. Denn mit einer einzigen alsbald zu besprechenden Ausnahme ist nirgendwo<sup>1)</sup> die Aehnlichkeit mit einer Ovidstelle derartig, dass wir zur Annahme einer Entlehnung von der einen oder von der anderen Seite schlechterdings gezwungen wären. Man vergleiche die Bemerkungen von Hertzberg Hallische Jahrb. 1839, 1019 f., von H. Blass Jahrb. f. Philol. 1874, 493, und von Bährens Tibull. Bl. 37, der mit Recht darauf aufmerksam macht, dass Reminiscenzen aus dem beliebten Elegiker Cornelius Gallus, die bei den Elegikern der Augusteischen Zeit mit Sicherheit angenommen werden können, für uns nicht mehr nachweisbar sind. —

Dass im vierten Buche (nach der gewöhnlichen Zählung) die Gedichte 2—6<sup>2)</sup> dem Tibull, 8—12 der Sulpicia angehören, ist

1) Selbst nicht bei dem gleichen Ausdruck für die verlassene Ariadne Lygd. 6, 40 und Ovid *Ars am.* III 36, der (nach dem von Lygdamus citirten Catull 64, 57) für einen Elegiker nahe genug liegen musste; vgl. auch Prop. II (III) 24, 46. Bei der Aehnlichkeit von Lygd. 6, 15 und Ovid Met. XV 86 ist zu bedenken, dass die Zusammenstellung von Tigern und Löwen und ihre Vertheilung auf die beiden Hälften des Hexameters gleichfalls nicht ferne lag und dass die *Armeniae tigres* bei Vergil *eccl.* 5, 29 vorkommen. Sollten ferner nicht Lygdamus und Ovid (in den Tristien) selbständig auf den Gedanken haben kommen können, das Motiv des Einleitungsgedichtes dem (schon bei Catull wenigstens erwähnten) Aeusseren der Rolle zu entnehmen? Ohne Bedeutung sind auch Gemeinplätze wie Lygd. 6, 43 und Ovid *Ars am.* III 455 u. s. w.

2) Das Beabsichtigte der Anordnung, nach welcher zwischen den drei Gedichten, in denen der Dichter eine Gottheit mit Beziehung auf Sulpicia anredet, zwei stehen, in denen Sulpicia redend eingeführt wird, ist unverkennbar.

die herrschende Ansicht, die auf guten und nicht widerlegten Gründen beruht. Zweifel bestehen noch über das siebente Gedicht. Gruppe zog es zu den Tibullischen, Rossbach und Andere zu denen der Sulpicia, womit ich jetzt durchaus übereinstimme. Mit Recht hat man hierfür die Kürze des Gedichtes und den knappen von Tibulls Darstellung abweichenden Stil geltend gemacht, mit Recht auch auf mehrere sprachliche Eigenthümlichkeiten hingewiesen, die dem Tibull nicht beigelegt werden können.<sup>1)</sup> Aber auch darauf ist aufmerksam zu machen, dass die Gedichte 2—6 mehrfache nähere Uebereinstimmungen mit den übrigen Gedichten Tibulls zeigen, die der Sulpicia keine (trotz der entgegengesetzten Behauptung Gruppes die röm. El. S. 57), und dass das 7. Gedicht auch in dieser Beziehung sich als durchaus zugehörig zu den letzteren erweist. Wölfflin hat zwar auf die Bezeichnung *Camenae* für Gedichte (Vs. 3) einiges Gewicht legen wollen (*acta sem. phil. Erlang.* I 100); seine Bemerkung beruht aber auf der Annahme, dass der Panegyricus Tibullisch sei, einer Annahme, die jetzt doch wohl mit Recht so gut wie allseitig verworfen ist; übrigens findet sich *Camenae* in dem angegebenen Sinne auch bei Horaz. Dass die vermeintliche Ueberschrift *Sulpicia* vor 8 im fragm. Cuiac. in das Reich der Fabel gehört, habe ich im Rhein. Mus. XXIX 106 nachgewiesen. Wie Zingerle (kl. philol. Abh. I 30) die in Handschriften vor 8 befindliche Ueberschrift *Sulpicia Messalae* dafür geltend machen kann, dass das vorhergehende Gedicht dem Tibull angehöre, begreife ich nicht; diese Ueberschrift bezieht sich doch, ebenso wie die entsprechende des fragm. Cui., augenscheinlich allein und speciell auf das achte Gedicht, das einzige Sulpiciagedicht, in welchem Messalla angeredet wird, ebenso wie die Ueberschrift vor 3 *Sulpicia ad Cerinthum de venatione dimittenda* nur auf das dritte. — Während die vier kürzesten Gedichte 9—12 für wirkliche poetische Billets der Sulpicia zu halten sind, haben wir in den beiden längeren, nicht nur in 7<sup>2)</sup>, Die Argumente, mit denen R. Richter *de quarti libri Tib. eleg.* p. 6 ff. das Gedicht IV 5 dem Tibull abzusprechen gesucht hat, beruhen zwar auf sorgfältiger und umsichtiger Erwägung, scheinen mir aber doch nicht ausreichend; dass unter den fünf Gedichten dieses das schwächste ist, wird nicht gelehnt werden können.

1) Vgl. A. Petersen *de quarti libri Tib. eleg.* p. 19. R. Richter *de quarti libri Tib. eleg.* p. 1.

2) Böhrens Tib. Bl. 42.

sondern auch in 8, poetische Herzensergiessungen zu erkennen, die nicht dazu bestimmt waren als Briefe zu dienen. In 7 fehlt eine Anrede; aber auch 8 darf man wohl, trotz der Anrede an Messalla, nicht mit dem Urheber der erwähnten Ueberschrift und mit Gruppe (p. 50) für einen an Messalla gerichteten Brief halten; es verbietet sich dies, wie mir scheint, durch den Inhalt und den Ton des Gedichtes. Das siebente Gedicht setzte der Herausgeber muthmasslich darum an den Anfang, weil er — mit Recht oder Unrecht — glaubte, der vollzogene Liebesbund sei die Voraussetzung aller folgenden Gedichte. —

Zwischen der Zeit, in welcher das vierte Buch von Ovids Tristien in Rom bekannt wurde und der Veröffentlichung eines dritten Buches angeblich Tibullischer Dichtungen müssen mindestens einige Jahre liegen. Dies ergiebt sich aus der vielbehandelten Stelle III 5, 15—20, auf welche ich, da man sich über ihre Beurtheilung noch nicht geeinigt hat, näher eingehen muss. Der kranke Verfasser des Gedichtes klagt folgendermassen:

*Et nondum cani nigros laesere capillos,  
nec venit tardo<sup>1)</sup> curva senecta pede.  
Natalem primo nostrum videre parentes,  
cum cecidit fato consul uterque pari.  
Quid fraudare iuvat vitem crescentibus uvis<sup>2)</sup>  
et modo nata mala vellere poma manu?*

Hiermit hat man längst die folgenden drei Ovidischen Stellen verglichen:

Ars am. II 669 f.

*Dum vires annique sinunt, tolerate labores:  
iam veniet tacito curva senecta pede.*

Trist. IV 10, 5

*Editus hinc ego sum, nec non ut tempora noris,  
cum cecidit fato consul uterque pari.*

Am. II 14, 23

*Quid plenam fraudas vitem crescentibus uvis  
pomaque crudeli vellis acerba manu?*

Der Gedanke an Zufall ist bei dieser Uebereinstimmung ausge-

1) *tacito* die Pariser Excerpte.

2) Die Aehnlichkeit des Ausdrucks in dem von Huschke angeführten griechischen Epigramme (jetzt Nr. 575 bei Kaibel, dessen Bemerkungen p. 145 zu vergleichen sind) ist wohl nur eine zufällige.

hlossen; es fragt sich, wie sie zu erklären ist. Hierüber sind  
lgende Ansichten geäussert worden.

J. H. Voss glaubte (p. XXII seiner Uebersetzung), Ovid habe  
in allen drei Stellen den Lygdamus nachgeahmt. Dass diese An-  
nahme unstatthaft ist, ergiebt sich aus einer Reihe schlagender  
und schon wiederholt vorgebrachter Gründe.<sup>1)</sup> Vor allem ist her-  
zuheben, dass ein derartiges Abschreiben eines anderen Dich-  
ters, wie es beim zweiten und dritten Distichon stattfände, bei  
Vid nicht nachweisbar ist. Weiteres ergiebt sich aus einer Ver-  
eichung des einzelnen: wobei man sich freilich darüber geeinigt  
haben muss, dass bei zwei wörtlich übereinstimmenden Stellen das  
Original in der passenden, die Nachahmung in der unpassenden  
Anwendung zu erkennen ist. Nun ist bei Lygdamus schon die  
Anze mit *et nondum* angeknüpfte Motivirung nach den Worten  
*merito iuveni parce nocere, dea* Vs. 6 wenig angemessen. So-  
nn ist die genaue Angabe des Geburtsjahres in der Ovidischen  
oder die *posteritas* bestimmten Selbstbiographie nicht nur passend,  
ndern nothwendig; bei Lygdamus, der an seine Freunde schreibt  
und die Persephone um Schonung anfleht, überaus müssig. Ferner  
ist der Ausdruck *vitem fraudare* bei Ovid zutreffend bis zum wider-  
wärtigen (man lese die Stelle im Zusammenhang), bei Lygdamus  
scheint er ohne irgend welche klare Beziehung; der Vergleich des  
*venis* aber mit einem *pomum modo natum* ist mindestens recht  
unpassend. Ich füge noch hinzu, dass die pointirte Bezeichnungs-  
weise des Jahres echt Ovidisch ist<sup>2)</sup>, in dem weinerlichen Gedicht  
ist kranken Lygdamus aber — wenigstens nach meinem Gefühl —  
nen fast komischen Eindruck macht; ferner dass die Art, wie  
die Geburtszeit bestimmt wird, bei Ovid deutlich ist, bei Lygdamus  
niedeutlich<sup>3)</sup>, und dass daher auch aus diesem Grunde der Penta-  
eter bei Lygdamus nicht für das Original gelten kann; endlich  
ss, bei wörtlicher Nachahmung dieser einen aus drei Distichen

1) Vgl. Spohn *de Tibulli vita et carminibus* p. 19 ff. Bolle *de Lyg-  
mi carm.* p. 7 u. A.

2) Vgl. z. B. in demselben Gedicht die Verse 12—14, sowie die von  
Sgerle 'Ovidius und sein Verhältniss zu den Vorgängern' I S. 58 Anm. 2 an-  
führten Stellen.

3) Genau genommen könnte man nämlich bei dem Ausdruck *natalem  
imo videre* zweifeln, ob der Dichter seine Geburt in dieses oder in das  
rhergehende Jahr setzen will; in Lygdamus' Absicht lag sicher das erstere.

bestehenden Stelle des Lygdamus durch Ovid, das Fehlen sonstiger vollständig entlehnter Verse und die auf alle Fälle verschwindend geringe Zahl kleinerer wörtlicher Uebereinstimmungen höchst auffallend erscheinen müsste.

Umgekehrt wollte Bernhardy (Grundriss der röm. Litt. S. 549. 615) in den Gedichten des Lygdamus Nachahmung des Ovid erkennen; Bährens hat dies, von einer richtigen Erwägung geleitet, auf das fünfte Gedicht beschränkt, indem er annimmt, dasselbe sei später abgefasst als die fünf anderen, nach der Veröffentlichung von Ov. Trist. IV (Tibull. Bl. 40).<sup>1)</sup> Allein auch dies geht, wie man gleichfalls schon wiederholt hervorgehoben hat<sup>2)</sup>, nicht an. Mag Lygdamus ein noch so dürftiger und geschmackloser Geselle gewesen sein, ihn für verrückt zu erklären, sind wir nicht berechtigt. Verrückt aber wäre er gewesen, wenn er in einem Alter von mindestens 56 Jahren sich als *juvenis* bezeichnet und mit *crescentes uvae* und *modo nata mala* verglichen hätte.<sup>3)</sup> Denn an eine fingierte Situation oder an Darstellung fremder Verhältnisse ist bei Lygdamus nicht zu denken. Schon für die Neäraelegien ist eine derartige Auffassung mit vollkommen ausreichenden Gründen zurückgewiesen worden; wer könnte sich vollends vorstellen, dass jemand auf die Krankheit eines Anderen, die vor 20 bis 30 Jahren stattgefunden, eine Elegie gedichtet, oder dass er in einer Elegie eine Krankheit vollständig singirt und dabei in eine bestimmte frühere Zeit zurückverlegt habe? Bolle meint, die sechs Gedichte rührten von einem Fälscher her, der sie für Erzeugnisse Tibulls habe ausgeben wollen; lässt sich ein Fälscher denken, der

1) Wären alle nach Ovids Tristien abgefasst, so würde von der Beschaffenheit und der geringen Zahl der sonstigen wörtlichen Uebereinstimmungen dasselbe gelten, was gegen die Ansicht von Voss eingewendet wurde. Auch wäre es alsdann äusserst seltsam, wenn sich der Dichter, dem doch wohl Properz nicht unbekannt geblieben war, den Namen Lygdamus beigelegt hätte, der bei Properz einem Slaven ertheilt wird. Diesen Punkt hat Böhlaus *de Lygd. carm.* p. 3 mit Recht hervorgehoben, aber zu verfehlten Folgerungen benutzt.

2) Vgl. z. B. den Recensenten von Bährens Ausgabe im philol. Anz. X 184. Die Vermuthung von R. Richter in Bursians Jahresber. für 1873 S. 1449, dass Lygd. 5 Vs. 19 f. aus Ovid entlehnt, Vs. 18 aber ein 'geflügeltes Wort' sei, setzt einen gar zu merkwürdigen Zufall voraus.

3) Was Magnus in den Jahresber. des Berliner philol. Vereins 1877 S. 234 hiergegen vorbringt, kann ich nicht für zutreffend halten, schon darum nicht, weil Lygdamus in dieser Elegie durchaus kein 'Liebesdichter' ist.

Ov. Trist. IV 10 ausschreibt und zugleich den Tibull in demselben Jahre geboren sein lässt wie Ovid, trotz Trist. IV 10, 53 f., oder der dem Tibull Gedichte unterschieben will und darin nirgends das Landleben preist? Doch genug hiervon.

Andere halten die fünfte Elegie des dritten Buches für ein Jugendgedicht Ovids, sei es dass sie, wie Gruppe, dies auch für die fünf Neäraelegien annehmen, sei es dass sie, wie Riese (Jen. Litt.-Ztg. 1876, 270) und der Recensent im philol. Anz. X 184 die Autorschaft Ovids auf die fünfte Elegie beschränken. Die erstere Ansicht bedarf wohl keiner Widerlegung mehr. Bei der letzteren wäre es äusserst auffallend, dass, während sonst die verschiedenen Bestandtheile des dritten Buches in angemessener Weise auf einander folgen<sup>1)</sup>), hier die Neäraelegien des Lygdamus durch ein Ovidisches Gedicht unterbrochen wären; höchst seltsam wäre es ferner, dass Ovid gerade drei aufeinander folgende Disticha dieses Jugendgedichtes in späteren Dichtungen derartig geplündert hätte; recht bedenklich wäre auch der Umstand, dass sowohl die Worte des zweiten wie die des dritten Distichons an den späteren Stellen weit passender wären als an der ursprünglichen. Schon diese Gründe dürften genügen, um die Autorschaft Ovids auszuschliessen. Noch entscheidender freilich ist für mich — und Anderen wird es, denke ich, ebenso gehen — dass es mir nach der ganzen Beschaffenheit des Gedichtes (die mit der der Neäraelegien durchaus übereinstimmt) absolut unmöglich ist, daselbe dem wenn auch noch so jungen Ovid beizulegen.

Es bleibt endlich von den bisherigen Annahmen noch die eine Interpolation von fremder Hand bei Lygdamus übrig. Man müsste für eine solche jedenfalls die Verse 17—20 halten.<sup>2)</sup> Aber welcher Interpolator sollte auf den Gedanken gekommen sein, in einem Gedichte, welches wohl schon bei seiner Publication den Namen des Tibull, niemals aber den des Ovid getragen hat, das Geburtsjahr des Ovid einzuschwärzen?

1) Lygdamus, der Panegyricus, Tibulls Sulpiciaelegien, die eigenen Gedichte der Sulpicia, endlich zwei vereinzelte elegische Gedichte Tibulls auf eine ungenannte Geliebte. Nirgends sind diese verschiedenen Bestandtheile durch einander gerathen.

2) Vs. 18 erschien bereits Scaliger verdächtig. Heyne tilgte 17 und 18, Spohn (von einer unrichtigen Vorstellung über die Tradition ausgehend) 15—20. Die Uebereinstimmung von Vs. 16 mit der Ovidstelle würde, wenn sie allein stände, kein allzu grosses Bedenken haben.

Wie sollen wir also die Uebereinstimmung der drei Disticha mit den Ovidstellen erklären?

Ich weiss keinen anderen befriedigenden Ausweg als den, dass wir Vs. 15—20 für einen nachträglichen Zusatz des Dichters selbst halten. Lygdamus hatte das Gedicht ohne diese Verse, ebenso wie die Neäraelegien, in seinen jungen Jahren verfasst. Die Elegien an Neära hatte er, wie sich nach der ersten annehmen lässt, sei es mit der fünften, sei es ohne dieselbe<sup>1)</sup>, vielleicht noch mit einigen nicht mehr vorhandenen<sup>2)</sup>), der Neära zum Geschenke gemacht, aber ohne sie zu publiciren. Es steht nun der Annahme durchaus nichts im Wege, dass er in viel späterer Zeit (nach dem Bekanntwerden des vierten Buches von Ovids Tristien) von diesen sechs Jugendgedichten als Geschenk für einen Freund oder Gönner — sagen wir für Messalinus — eine neue Abschrift anfertigen liess. Das erste Gedicht war, wie sein Inhalt zeigt, von vornherein zum Anfangsgedicht bestimmt gewesen und musste diesen Platz behalten<sup>3)</sup>; das fünfte war zwar seinem Inhalt nach verschieden von den fünf übrigen, aber eben wegen seines Inhalts auch durchaus nicht geeignet am Schlusse zu stehn; wohl aber war hierfür das sechste geeignet, in welchem der Dichter auf Neära verzichtet (Vs. 29 f.); daher erhielt das fünfte die vorletzte Stelle. Nun war Lygdamus wirklich in demselben Jahre geboren wie Ovid; dies in seinem Büchlein anzubringen erschien ihm nicht unpassend; die Art, wie das Geburtsjahr in den Tristien bezeichnet war, hatte ihm gefallen und veranlasste ihn zur Entlehnung. Die Hinzufügung eines einzigen Distichons aber würde nicht genügt haben; man wird dies zugestehen, sobald man sich Vs. 15 f. und Vs. 19 f. wegdenkt. Der im Ovid gut bewanderte Lygdamus verfasste daher, da er einmal bei der Benutzung Ovids war und inzwischen wohl auch die ohnehin geringe dichterische Gewandtheit seiner Jugendjahre stark abgenommen hatte, den durch zwei eigene Verse bereicherten Ovidischen Cento Vs. 15—20.<sup>4)</sup> Die Verwen-

1) Möglicher Weise auch ohne die sechste: vgl. Gruppe p. 119.

2) Auf Neäragedichte, die in unserer Sammlung fehlen, weist 4, 57.

3) Mit Rücksicht hierauf hat wohl auch der spätere Herausgeber des dritten Buches nicht den Panegyricus, sondern die Lygdamuselegien an den Anfang gestellt.

4) Wer weder die wenigen sonstigen Uebereinstimmungen zwischen Lygdamus und Ovid für zufällig noch Reminiscenzen an Lygdamus bei Ovid für

dung der Verse 19 f. in diesem Zusammenhang ist eine Geschmacklosigkeit, die wir dem Lygdamus durchaus zutrauen dürfen; der Vergleich ist, wie schon bemerkt, unpassend; aber er ist nun nicht mehr völlig unsinnig, was er bei der Annahme von Bernhardy und Bährens sein würde; denn diejenigen Leser, an die Lygdamus dachte, wussten ja, dass die Krankheit in seinen jungen Jahren stattgefunden hatte und dass das Gedicht damals abgefasst worden war; ob sie den neuen Zusatz von ästhetischem Standpunkte aus gebilligt haben, ist eine andere Frage, auf die es uns hier nicht ankommt.

Das Exemplar, welches das auf diese Art erweiterte Gedicht enthielt, stand später derjenige vor, welcher das 'dritte Buch des Tibull' veröffentlichte.<sup>1)</sup> Dass bereits dieser Herausgeber es war, welcher das Epigramm des Domitius Marsus hinzufügte, ist sehr wohl denkbar.

---

glaublich hält, mag hiernach annehmen, dass jene Uebereinstimmungen durch Vereinzelte von Lygdamus bei der neuen Abschrift vorgenommene Änderungen entstanden seien.

1) Die Art, wie sich Kleemann p. 66 f. die Veröffentlichung denkt, ist nicht unmöglich, nur dass an Stelle Ovids der unbekannte Verfasser der sechs Lygdamuselegien zu setzen ist.

Halle.

E. HILLER.

## BEITRÄGE ZUR TEXTESKRITIK DES ISAIOS.

Trotz der mannigfachsten Versuche ist die Heilung von 1, 10 bisher nicht gelungen. Die bei Scheibe aufgezählten Vorschläge, sowie derjenige Nabers ὡς ὕστερον ἐσωφρονίσθη, δῆλον ἤδητο (Mnem. V 1877 S. 387) leiden ganz abgesehen von der Gewaltsamkeit der Aenderungen sämmtlich an zwei Fehlern, auf die bereits Meutzner (Fleck. Jahrb. 83 S. 468) hingewiesen hat: das *ὕστερον* stimmt nicht zu § 11 *καὶ εὐθὺς ἐρωτῶντος τοῦ Λευτοῦ παραχρῆμα — ἀπεκρίνατο* und Zusammengehöriges (*οὐχ ἡμῶν ἔγκαλῶν — δρῶν δὲ*) wird getrennt. Diejenigen überdies, die den Zwischensatz mit *ὡς* bis *ἔλεγεν* ausdehnen, schaffen eine höchst ungeschickte Construction: der Nachsatz zu dem ganzen Satzgefüge fehlt; in demselben erwarten wir aber gerade keinen andern Gedanken als den in jenem Zwischensatze ausgedrückten. Auch mit der Athetese der Worte *ὡς ὕστερον ἐσώθη ἔλεγεν*, die Meutzner will, ist nichts gewonnen. Das Anakoluth, das sich bei Isaos überhaupt äusserst selten findet (vgl. 1, 20. 2, 42 f.), bleibt und lässt sich durch die von jenem Gelehrten beigebrachten Beispiele (Is. 2, 35—37. Andok. 1, 57. Xen. Hell. 1, 3, 20) in keiner Weise rechtfertigen. Jene Worte sind es auch gar nicht allein, die an unserer Stelle Anstoss erregen. Sehr richtig verlangt Schömann, dessen Bemerkung aber von Niemandem beachtet worden ist, das Imperfect statt des Präsens *ποιεῖται* (vgl. § 11 *ἐμαρτύρησεν ὡς δργιζόμενος — ταῦτα διέθετο*); und wie ungefällig ist es, dass die Worte *οὐχ ἡμῶν ἔγκαλῶν* ihren Gegensatz nicht bloss im Vorhergehenden, sondern auch im Folgenden haben, während jede vernünftige Antithese nur aus zwei Theilen besteht. Beachtet man nun, dass die Verderbniss am Eingang des § 10 sich auf mehrere Stellen erstreckt, sowie dass derselbe den ruhigen Gang der Erzählung stört, indem er vor die Entwicklung der wahren Gründe zu der Handlungsweise des Kleonymos, die nach § 9 gleich am

ze ist, die Zurückweisung des von den Gegnern unter-hobenen Motivs eingesfügt, die erst in den § 11 gehört und sächlich dort auch beigebracht wird, — so bleibt als einzige ung die Streichung des gesammten Passus von ὅτι bis ἔλεγεν g. Recht passend fasst dann ταῦτα διανοηθεῖς die von Ὁρῶ entwickelten Gedanken zusammen; das Asyndeton, welches Cobet (m. IX S. 440) so anstössig erschien, dass er δὴ hinter ταῦτα schieben wollte, schwindet; und, was an sich ja geringfügig ist, Verein mit den andern Momenten aber erwähnt zu werden ient, ὅτι γ' οὐ § 10 braucht nicht in ὅτι δ' οὐ verändert werden. Die Interpolation röhrt von einem Leser her, der den Hauptinhalt der etwas langen Auseinandersetzung kurz Rande notirte und dabei § 3 (οὐχ ἡμῖν ἐγκαλῶν, ἀλλ' ὁρ-εῖς τῶν οἰκείων τινὶ) benutzte; vielleicht that er es auch, er zu dem Satze Ὁρῶν δὲ — Δεινίας ein Verbum vermisste. chlich verräth sich der Späßling durch das im Sinne von προνοισθη gebrauchte ἐσώθη.

Ein ganz ähnliches Glossem hat schon Sauppe 2, 8 in den ten καὶ ἐκ ταύτης τῆς λέξεως δῆλον ὅτι φιλῶν ἀπεβάλετο. is γὰρ μισῶν τινα ἵκετενει αὐτῷ erkannt und damit die zung von Scheibe, Cobet, Naber [neuerdings auch von Buer- n (*Isaei orationes* 1883)] gefunden. Allein Roeder hat in sei- Abhandlung 'Über C. G. Cobets Emendationen der attischen ier', in der er im übrigen gegen zahlreiche Athetesen Cobets Recht Front macht, die Ueberlieferung zu vertheidigen gesucht. andelt sich auch hier nicht bloss um einzelne sprachliche An- e, besonders um das Wort λέξις, das an den von Roeder ten Stellen — Isokr. 5, 4 (hinzuzufügen ist § 94). Plato Apol. 1

2. Republ. III 396b. 397b — keineswegs wie hier einfach iel als λόγος ist, sondern die mit einer gewissen Kunst er- te ganze Redeweise bezeichnet. Schwerer wiegt, dass jene te, wenn sie überhaupt einen Zweck haben sollen, nur einen and der Gegner zurückweisen können, diese aber gewiss in dlichkeit an keinen Zwist zwischen Menekles und seiner Gattin cht haben, vielmehr ja behaupteten, er habe τῇ γυναικὶ πε- ενος den Sprecher adoptirt. Dies beachtete der Urheber der erkung nicht, der das sonderbare Benehmen des Menekles zu tfertigen und dessen scheinbare Härte gegen seine Frau ab- zwählen suchte.

2, 20. Menekles wurde veranlasst, den Sprecher zu antworten: 1) ὅπο τῆς ἐρημίας, 2) διὰ τὰς προειρημένας αἰτίας: τὴν εὔνοιαν τὴν ὑπάρχουσαν πρὸς τὸν πατέρα τὸν ἐμόν, τὸ μὴ εἶναι συγγενῆ μηδέν' ἄλλον αὐτῷ, ὅποθεν ἀν σατο νίον. Mich wundert, dass diese absonderliche Ein Niemand beanstandet hat; muss es doch sehr auffallen, dass der Sprecher, der die Momente einzeln aufzählen will, die seine Rührung herbeiführten, an zweiter Stelle mehrere Umstände angiebt, während hier ebenso wie unter 1 und 3 nur eins sollte. Doch sehen wir davon ab, so ist auf Grund der hiesigen Eintheilung zu constatiren: 1) dass ausser den hier namhaft gemachten αἰτίαι im früheren Theil der Rede noch müssen erwähnt worden sein; aber auch 2) dass die hier geäußerten αἰτίαι als die Adoption bestimmende Gründe oben nirgends erwähnt worden sein. Ein Blick auf § 10, wo gleich am Anfang von der ἐρημίᾳ des Menekles die Rede ist, genügt jedoch zu zeigen, dass die zweite dieser Voraussetzungen der Widerspruch. Aber auch mit der andern steht es nicht gut. Wenn es § 10 heisst: Menekles sah darauf, dass einer ihres ηγροτροφήσοι καὶ τελευτήσαντα θάψοι αὐτὸν καὶ νομιζόμενα αὐτῷ ποιήσοι, so fällt dies unter den Bereich der ἐρημίᾳ; ferner das zweite dort geltend gemachte Moment, dass des Gegners einzigen Sohn nicht adoptiren konnte, dass nach οὐδένα ἄλλον οἰκειότερον ὅνθ' als dem Sprecher kaum etwas anderes als was § 20 unter 3 angeführt wird endlich § 11 darauf hingewiesen wird, dass Menekles gegen das Hause einen adoptiren wollte, aus dem er am liebsten Kinder gehabt hätte, so entspricht dies dem an zweit angegebenen Moment. Wir sehen also — da im weiteren Verlauf der Rede bis § 19 nicht mehr von jenen Ursachen gesprochen wird —, dass die προειρημέναι αἰτίαι sich eigentlich § 20 einzeln genannten völlig decken; auf keinen Fall las aus jenen mehrere neue, von den letzteren verschiedene zu finden. Es kann danach nicht zweifelhaft sein, dass die διὰ τὰς προειρημένας αἰτίας vom Rande, wo sie ursprünglich standen, in den Text geriethen und durch καὶ mit dem Folgenden verbunden wurden.

Ein ähnlicher Fall liegt meiner Meinung nach 7, 7 Worten καὶ τὸν μητέρα κομισάμενος vor; nur wurde die

ung des *καὶ* hier durch das vorangegangene *τε* veranlasst. Mag *κομιζεσθαι* erklären als ‘kommen lassen’) oder als ‘heirathen’, welche letztere Bedeutung sich aber nicht nachweisen lässt, so ist die Bemerkung nach *ἔξ οὐ τὴν μητέρα ἔσχε τὴν Ἀπολλοδόρου* ähnlich überflüssig und verleitet überdies zu einer falschen Vorstellung von der Zeit, in der die Frau zu Archedamos kam, wenn *καὶ* als ‘auch’ fasst; thut man letzteres aber nicht, so reisst die sich deutlich entsprechenden Glieder *ἔτρεφε τε αὐτὸν Ζδα ὄντας ὡς αὐτοῦ* und *ἀνδρί τε γενομένῳ συνηγωνίσατο* einander. Auch wenn man mit Sauppe *αὐτὸν* vor *καὶ* einsetzt, ist die nochmalige Erwähnung der Mutter recht lästig. gen Schömanns Vorschlag: *ὡς ἐαυτὸν καὶ τὴν μητέρα κομιμενος* bemerke ich, dass man *ὡς ἐαυτοῦ* ungern entbehrt, und ge: wozu drückte sich der Redner so umständlich aus, statt einfach *ὡς ἐαυτὸν κομισάμενος* zu sagen? Wenn ferner, wie Hömann will, Apollodor erst einige Zeit nach der zweiten Heiß seiner Mutter in das Haus des Archedamos kam, so hätte dner hier, wo er das grosse und immerwährende Interesse des zteren an jenem darzulegen sucht, sich gewiss nicht mit der beiläufigen Notiz begnügt, die das Gesagte nur abschwächen ssste, sondern gezeigt, warum Archedamos ihn, was doch das türlichste war, nicht gleich zu sich genommen — konnten die gauer doch sonst diesen Punkt leicht zu Ungunsten des Sprechers legen — oder er hätte von der Sache überhaupt ganz gewiegen. Eine einfache Textesänderung scheint daher an unserer alle nichts zu helfen.

3, 35. *ἔάν τις τι ἀτίμητον δῷ*. 1) Was diese Worte be en sollen, findet man erst, wenn man ein Stück weiter liest; sich sind sie so undeutlich und allgemein, dass man behaupten f, Isaios hat sie so nicht an die Spitze des Satzes gestellt. Dieser stand scheint Reiske bewogen zu haben gleich darauf *ἔνεκα τοῦ ιον* (st. *νόμου*) zu schreiben und dies mit jenen Worten zu ver den. Doch *ἔνεκα* hat dann keine Stelle, und es bleiben andere lenken. 2) Die Worte können nichts enthalten, was nicht viel

---

1) So ist es gebraucht 1, 12. 15. 8, 8 (vgl. Andok. 1, 127); sonst bedeutet Medium ‘erlangen’: 3, 8. 9. 78. 5, 4. 13. 14. 19. 22. 27. 30. 34. 7, 7. 10, 8, 21. Das Activum ‘bringen’ findet sich: 5, 44. 8, 21, das Passiv 8, 25. . 7. — Zu *ὡς ἐαυτοῦ*, das Schömann nicht gefiel, ergänzt man doch it *παῖδα ὄντα*.

besser nachher mit ὁ μὴ ἐν προικὶ τιμήσας ἔδωκεν gesag  
Welche Weisheit liegt in dieser Wiederholung: wenn Jemand  
ungeschätzt giebt, so darf er nicht eintreiben, was er nicht  
der Mitgift geschätzt gab! 3) Die Construction des Satzes  
ist ungemein schwerfällig, mag man jenen Satz dem folge  
Condicionalsatz überordnen oder beiordnen. Ich denke, die 1  
sind als Glossem auszuscheiden.<sup>1)</sup>

3, 53 soll das Zeugniß des Nikodemos (*ἴγγυησαι τῷ*  
*τῷ ἡμετέρῳ τὴν ἀδελφὴν τὴν ἑαυτοῦ γυναικαίνα εἰραι*  
*τοὺς νόμους* § 4), dessentwegen er vor Gericht gezogen ist  
das bereits vorgelesen wurde (*γράψεσθε . . . ἀκούσαντες*  
*τούτον μαρτυρεῖτε* § 6), noch einmal vorgelesen werden,  
dass es als dagewesenes irgendwie bezeichnet wird. Es ist  
an sich merkwürdig und wird es noch mehr, wenn wir zwei  
Stellen vergleichen, an denen ein Redner Schriftstücke oder  
gen noch einmal vorführt: § 14 (*πάλιν*). 53. Demosth. 2:  
35, 37. 45, 25. 47, 17. 56, 36. 58, 49. Din. 1, 83.<sup>2)</sup> Ein  
gänzung des kurz vorher stehenden *πάλιν* ist auch nicht mehr  
da das Zeugniß über die *ἴγγυησις τῆς γυναικός*, sowie die  
noch nicht da waren. Und wozu wird denn das Zeugniß  
des Nikodemos wiederholt? Ich kann mir denken, dass ein Stück  
nach einem gewissen Zwischenraume vom Redner noch  
mal gebraucht wird, weil er befürchtet, dass es sonst als ein  
Glied in der Reihe der Beweise von den Zuhörern überhört  
oder um neue Betrachtungen an dasselbe anzuknüpfen. Das  
ein Zeugniß von offenbar nicht bedeutendem Umfange, das  
Spitze der ganzen Beweisführung gestellt ist, um das sich

1) Dobree bemerkt zu der Stelle: *impedita est periodus, forsitan*

2) Man berufe sich, um dies Argument zu entkräften, nicht darauf  
in der Rede V sowohl § 2 als § 18 bezeugt wird, dass Dikaiogenes vi  
Theilen der Erbschaft zurücktrat und Leochares sich für ihn verbürgt  
dass das zweite Mal auf das erste Bezug nimmt; denn einmal braucht  
nicht dieselben Zeugen aufgerufen worden zu sein wie hier; ferner vi  
ihr Zeugniß vorgelesen, während § 18 die Zeugen wohl selbst an  
endlich wird hier noch ein neues Moment, die Bürgschaft auch des M  
lemos, bezeugt. — Wenn Dem. 54, 10 und § 12 der Sprecher *τὴν τοῦ*  
*μαρτυρεῖτε* vorlesen lässt, so kommt jedesmal nur ein Theil des ganzen  
nisses, das sich ebenso auf den Zustand, in dem der Arzt den Missfallen  
zuerst vorfand, wie auf die nachfolgende Krankheit bezog, zur Ve  
vgl. Dem. 37, 22 ff. 56, 36.

auf das der Redner immer und immer hinweist, auch wo  
 1 Dingen spricht, die nicht unmittelbar mit demselben zu-  
 enhängen (vgl. § 8. 9. 13. 16. 28. 35. § 40 *τοῦτον ἀναι-*  
*στον τῇ μαρτυρίᾳ ὅντα ταῦτη.* § 43 δὲ *μεμαρτυρηκῶς*  
*σαι.* § 45 *τὴν ἐκ τῆς ἐγγυητῆς τῷ Πύρρῳ γεγενημένην.*  
*εἰ ἦν ἀληθῆ, ἂν νῦν τετόλμηκας μαρτυρῆσαι und erst § 51*  
*νῆσαι μεμαρτυρηκῶς αὐτῆς τὴν μητέρα),* dass ein solches  
 iss, das den Zuhörern gar nicht aus dem Gedächtniss ge-  
 en sein konnte, noch einmal wörtlich vorgelesen wurde, das  
 glaublich. Nur ein wenig aufmerksamer Leser und alberner  
 olator konnte dies für nothwendig finden, bevor die § 40—52  
 kelten Momente zusammengefasst und für den Hauptpunkt,  
 ch den Erweis des falschen Zeugnisses des Nikodemos über  
 rheirathung seiner Schwester an Pyrrhus, zu dem jene aller-  
 in etwas fernerer Beziehung stehen, verwerhet wurde.  
 ch schliesst sich auch § 54 (*ἐκ τε τῶν πεπραγμένων αὐ-*  
*τούτοις καὶ ἐκ τῶν νόμων ἀπάντων τῶν ἡμετέρων*) an § 53  
*ιαρτηρίαι und die νόμοι) an,* wenn das λαβὲ δὴ καὶ τὴν  
*ν μαρτυρίαν* fehlt.

n derselben Rede findet sich § 48 (*ἐπειτα εἰ ἦν ἐξ ἐγγυη-*  
*-ούτως ἐγγυήσαντος αὐτήν;*) ein längerer Passus, den Reiske,  
 r, Kayser und zuletzt Naber für unecht erklärt, weil er  
 neist wörtliche Wiederholung von dem sei, was bereits § 46 f.  
 wurde. Um die Echtheit dieses Passus zu erweisen, mache  
 inächst auf den Parallelismus in § 45—52 aufmerksam, der  
 nicht nur in derselben Gruppierung der Gedanken mehrere  
 hintereinander, sondern auch im einzelnen im Gebrauche der-  
 Wendungen und derselben Person an den entsprechenden  
 1 kund giebt; ich veranschauliche ihn an folgendem Schema:  
 ) *ἐπέτρεψας ἄν* (2. Person), ὃ *Nικόδημε, . . . καὶ*  
*οὐκ ἄν εἰσήγειλλες . . .;* § 45 f.  
 ) zumal da solche Klagen ohne jede Gefahr für den  
 Kläger sind. § 46 f.  
 ) *ἐπειτα . . . ἐπέτρεψεν ἄν* (3. Person) *Nικόδη-*  
*μος . . . καὶ γενομένων αὐτῶν οὐκ ἄν εἰσήγ-*  
*γειλλε . . .;* § 48.  
 ) *νὴ Δι', εἰ ἦν ἀληθῆ . . ., hattest du gleich*  
*Rache genommen.* § 48.  
 So schreibt Sauppe statt des überlieferten *καὶ*. Vielleicht ist aber auch

- 2 a) oder merktest du (2. Person) auch hiervon nichts?  
    auch nicht aus der Mitgift? § 48  
 b) εἰτα ἐπὶ τούτοις οὐκ ἀγανακτήσας εἰσῆγγειλε<sup>r</sup>  
    ἄν τὸν Ἐνδιος οὗτος (3. Person); § 49.  
 c) ναι μὰ Δία, εἰ γ' ἦν ἀληθὲς τὸ πρᾶγμα.  
 3 a) Der Adoptivsohn wäre selbst nicht so dumm oder  
    so unverschämt gewesen. § 50.  
 b) εἰτα εἰδὼς ὅν τις ταῦτα ἔτερῳ παραδοῖ· . . .;  
    δοκεῖ δ' ὅν τις οὕτως ἀναιδῆς . . .; γενομένων  
    δὲ τούτων δοκεῖ ὅν ὑμῖν δὲ θεος ἔπειρεψαι . . .; § 50!  
 c) ἐγώ μὲν γὰρ οὐ νομίζω, ἀλλὰ καὶ ἡμφισθήτησεν  
    ἄν . . . καὶ εἰσῆγγειλεν ὅν. § 51.

Das ἔπειτα § 48 hat man mit Unrecht beanstandet; es leidet  
keineswegs ein neues Moment ein, sondern bedeutet 'danach, als';  
ebenso ist es vor einer Frage gebraucht § 49 und 4, 24<sup>1)</sup>, vgl.  
Lyk. 148. Aesch. 1, 164. 173. 2, 92. 161. Din. 2, 11. — Erscheinen  
demnach die bemängelten Worte als durchaus an ihrer Stelle,  
so wird ihre Echtheit über jeden Zweifel erhaben, wenn wir be-  
achten, dass hier eine Art der Wiederholung<sup>2)</sup> stattfindet, wie sie bei  
Isaios gar nicht selten ist, nämlich die Rückkehr zum Anfange eines  
Abschnittes. Ich will dieselbe hier mit wenigen Worten berühren.

hier ναι μὰ Δία zu lesen [ναι μὰ Δία καὶ vermutet jetzt auch Buermann];  
man beachte besonders die ganz gleiche Stelle § 25 ναι μὰ Δία, εἰ γ' ἦν  
ἀληθὲς τὸ πρᾶγμα und § 39, wo jene Formel ebenfalls nach einer Frage  
steht. Die Entstehung der Corruptel lässt sich auch so nicht schwer erklären.  
Von ähnlichen Betheuerungsformeln begegnen bei Isaios noch: νὴ Δία 3, 26  
73. 4, 20. 6, 61 (καὶ τὸν Ἀπόλλω). 7, 33. μὰ Δία 11, 35. 4, 24 (ΔΙ<sup>2</sup>). μὰ τὸν  
Θεοὺς 5, 29. (τοὺς Ὄλυμπους) 11, 36.

1) Sonst steht εἰτα: 3, 24. 36. 37. 49. 50. 77.

2) Dass Isaios sich überhaupt sehr oft wiederholt, ist bekannt; am wenigsten geschieht es in den Reden IV. VIII. X., bei weitem am häufigsten in Rede III. In fast allen Fällen, wenn man von einzelnen kürzeren Wendungen absieht, ist die Wiederholung eine vom Redner durchaus beabsichtigte, und in ihr zeigt sich nicht am wenigsten die Redegewandtheit und Schlemmerei desselben. Ich verweise, abgesehen von der oben berührten Art, namentlich noch auf eine andere, bei der theils ein und derselbe Gedanke mehrere Mal hintereinander, meist in parallelen Reihen, erscheint: 1, 28 f. 1, 33—35. 5, 21 und § 23 (vgl. noch 3, 51. 52), theils ein Gedanke sich durch einen Abschnitt hindurchzieht und immer wieder zum Vorschein kommt: 3, 55—58. 59—61. Besonders zeigt 3, 69—71 recht deutlich, wie Isaios geringes Material aufzubauschen versteht, nur um den Schein zu erwecken, als hätte er mehr Beweisgründe, als in der That vorhanden sind.

Sie zeigt sich entweder in der Weise, dass der zu beweisende z am Anfang und am Ende der Beweisführung steht, so 1, 20: wäre von Kleonymos wahnsinnig gewesen sich so zu berathen; 36 οἴμαι δ' ὑμᾶς τὸ περὶ ἡμῶν δίκαιον σαφέστατόν παρ' εὖν τούτων πυνθάνεσθαι: § 37 ὥστε οὐ κρήπι παρ' ἡμῶν, λὰ παρ' αὐτῶν τούτων πυνθάνεσθαι τὸ δίκαιον. 6, 57 οἱ μόνον ὑφ' ἡμῶν ἐλέγχονται, ἀλλὰ καὶ ἐξ ὧν αὐτοὶ διαπε-  
αγμένοι εἰσί: § 58 ὥστ' οὐ μόνον ὑφ' ἡμῶν ἐλέγχεται τὰ  
νῦν διαμεμαρτυρηκώς, ἀλλὰ καὶ ἐξ ὧν αὐτὸς πράττει. 11, 20  
ιόνοις ἡμῖν . . . οὐκ ἐνῆν, διομολογήσασθαι πρὸς ἀλλήλους:  
21 ὥστ' οὐκ ἐνῆν κοινωνίαν οὐδὲ διομολογίαν ποιήσασθαι  
ρὶ αὐτῶν. Vgl. 7, 19: 26 — oder es wird ein für die ganze  
Gummentation (und zwar speciell für die Widerlegung der Gegner)  
richtiges Moment an den Anfang gestellt, dann näher beleuchtet  
1 zum Schluss nochmals hervorgehoben. 9, 22 Ἱεροκλῆς, Θεῖος  
καὶ ἔκεινῷ καὶ ἐμοὶ, οὕτως ἐστὶ τολμηρὸς ὥστε οὐ γενο-  
νας διαθήκας ἦκει φέρων . . . . § 25 καὶ ἐμοὶ μὲν συγγενῆς  
bezeugt er das Geschehene nicht, jenem aber hilft er καὶ τῶν  
πραχθέντων γραμματεῖον ἦκει φέρων; dazwischen wird ge-  
nildert, wie schändlich Hierokles sich benehme, obwohl er vom  
ter des Sprechers viel Gutes empfangen, und wie er mehre-  
Personen gegenüber sich erboten habe, ein Testament des  
yphilos vorzuzeigen, falls sie mit ihm gemeinsame Sache machten.  
onders beliebt ist diese Art der Rückkehr zu dem Gesagten in  
dritten Rede. § 41 'Warum erhob Nikodemos nicht Einsprache,  
mein Bruder sich das Erbe zusprechen liess, ohne die recht-  
sige Tochter des Pyrrhos zu berücksichtigen?' Das Wider-  
echende zwischen dem damaligen Verhalten des Gegners und  
er jetzigen Behauptung, jene Tochter sei legitim, wird näher  
rtert. 'Trotzdem (§ 44) οὐκ ἐτόλμησεν ἀμφισβητῆσαι τοῦ  
ϙον u. s. w.' (vgl. auch § 43). Und nochmals wird derselbe  
kt hervorgehoben § 52, wo die § 40—44 und § 45—51 an-  
tellten Betrachtungen zusammengefasst werden. Zu vergleichen  
auch § 30 (ἐφ' ϕῇ δὴ καὶ δεινῶς ἀγανάκτω, ὅτι δὲ μὲν ἀνὴρ . . .)  
§ 32 (Φίλην δὲ ἀνὴρ ὄνομα — τοῦ πατρῷον) und § 33 f. (οὐ  
· ἀν ποτε — ὡς φασι, τῆς αὐτοῦ) sowie § 36 mit § 38. Die  
oderholung eines am Anfang der Erörterung stehenden Ge-  
kens erfolgt, um gleichzeitig noch einen neuen Gesichtspunkt  
uknüpfen: § 26 (καὶ οὐτος μὲν τὸν Πυρρείδην — παραγε-  
Hermes XVIII.

*νέσθαι*, vgl. § 18) und § 29 (*ὅτι μὲν τοινυν ἐγγυῆσαι φάσκω — τὴν ἀδελφήν*, vgl. § 28 Anfang).

Eine Rückkehr zum Anfangspunkte der Argumentation bietet auch 5, 4 (vgl. Blass Att. Bereds. II S. 490). § 2 wird aus den Zeugenaussagen der Beweis geliefert, dass Dikaiogenes von zwei Theilen der Erbschaft zurücktrat und dass Leochares sich für ihn verbürgte. ‘Behauptet dieser nun, dass jener sein Versprechen wirklich ausgeführt hat, so möge er Zeugnisse darüber beibringen, dass wir die zwei Theile, die uns zukommen, auch erhalten haben’); denn dass sie uns zukommen, dafür haben wir den Beweis durch Zeugen geliefert’. Hat also der Satz (*ὅτι μὲν γὰρ δικαιογένης — ταῦτα ποιήσειν*) des § 4 seine Berechtigung und ist somit die Ansicht Nabers, der ihn als eine Wiederholung von bereits Gesagtem entfernt, entschieden zu verwerfen, so kann ich ihm doch in der Streichung des übrigen Theiles nur beistimmen. Dass nach jener Rückkehr zu § 2 noch in die Einleitung zurückgegriffen wird, widerspricht durchaus der sonstigen Weise des Isaios, der mit derartigen Wiederholungen einen Abschnitt abschliesst, um dann zu etwas Neuem überzugehen; und dass nach derselben noch irgend etwas erwartet oder verlangt wird, kann Niemand behaupten. Was soll auch der Satz *καὶ γὰρ δικαζόμεθα διὰ τοῦτο καὶ ταῦτα ἀντωμόσαμεν?* Mit der Tendenz des Abschnittes, dem Beweis, dass die Partei des Sprechers das Ihrige noch nicht erhalten hat, hat er gar nichts zu thun; denn dieser solle offenbar einschließlich (§ 3) aus ihrem Nichtvermögen, Zeugen darüber zu stellen, abgeleitet werden. Also dient er nur zur Bestätigung der eben ausgesprochenen Behauptung, dass Dikaiogenes ὄμολόγει und Leochares *ἴγγυῆσατο*. *Tantae molis erat* dies den Richtern deutlich zu machen, nachdem der Redner selbst gesagt, dass die Unglaublichigkeit der darüber beigebrachten Zeugnisse selbst die Gegner kaum behaupten würden! Wozu vollends das nochmalige Vorlesen der Antomosie, als ob's nicht an einemmal genug wäre<sup>1)</sup>), und diese

1) Das Verlesen der *χοίματα* des Sohnes des Menexenos (§ 3) ist wohl so zu denken, dass zuerst das, was Dikaiogenes der Gegner durch das Testament erhielt, zur Verlesung kommt, dann der Rest, der den Kindern der vier Schwestern des Erblassers zufiel; nur so schliesst sich *ταῦτα* (§ 3) eng an.

2) Gar nicht verlesen wird dieselbe in Rede IX (vgl. § 1), einmal in Rede III (§ 7).

hne jede Bezugnahme auf die erste? Veranlassung zur Interpolation bot die Vergleichung mit § 1, der ja auch von der Cession des ikaiogenes und der Bürgschaft des Leochares und zwar zum Theil mit denselben Worten handelt wie § 4.

4, 1 *Περὶ μὲν οὗν τῶν ἐν τῇ ὑπερορίᾳ πραχθέντων οὐτε ἀρτυρας ἔξενψειν οἶόν τε . . . , διὰ τὸ μηδέτερον τούτων τεῖσε ἀριχθαί.* Wie? fragt man verwundert, weil Hagnon und agnotheos selbst nicht ins Ausland gekommen sind, wo Nikoratos die letzten Jahre seines Lebens verbracht hat und gestorben ist, sollte es unmöglich sein, Zeugen über das dort Geschehene anzufindig zu machen? Schwer gewiss, aber unmöglich? — nimmermehr. Dies konnte nur der Fall sein, wenn gar kein Bekannter von jenen sich dort befand (vgl. 9, 7). Und worüber hätte der precher Zeugnisse gewünscht, in deren Ermangelung er jetzt zundern Beweisen greifen müss? Ueber ein stattgehabtes Testament es Nikostratos nicht; denn ein solches bestreitet er überhaupt (§ 5). Also darüber, dass der Erblasser dem Gegner sein Vermögen nicht ermacht hat? Um dies zu beweisen, waren vor allem Zeugnisse über das ganze Verhältniss nöthig, in dem jener zu diesem in der remde gestanden hat, und an dieses muss man bei den ganz allgemein gehaltenen Worten *τῶν ἐν τῇ ὑπερορίᾳ πραχθέντων* auf eden Fall mit denken. An Zeugnissen jener Art hat es nun aber keiner Partei des Sprechers gar nicht gefehlt, wie aus § 26<sup>1)</sup> (*παρσχοντο μάρτυρας . . . ὡς Χαριάδης . . . οὐτ' ἐπὶ στρατεύσαται ἔχογητο, ἔτι δὲ καὶ τὴν κοινωνίαν, οὐ μάλισθ' οὗτος ἴσχυτζεται, ψευδῆ οὖσαν*, vgl. § 18 und § 19 (*οὐτ' ἀποθανόντα ἰνεῖτο οὐτ' ἐκανοει οὐτ' ὠστολόγησεν*), hervorgeht. Der Widerpruch zwischen diesen Stellen und § 1 lässt sich nur durch Streichung von *οἶόν τε* beseitigen.

4, 9 *καὶ οὐδὲ οὗτοι ἀ ἔλεγον ἀπέδειξαν.* Dass diese Worte in dem Zusammenhange, in dem sie jetzt stehen, sinnlos sind, hat Hertlein (Hermes XIII S. 12) bemerkt. Wenn derselbe *καὶ οὐδὲ τοῦτο εἰχον ἀποδεῖξαι* schreiben will, so weist Blass dies als eine zu gewaltsame Änderung mit Recht zurück (Bursian Jahresh. XXI S. 178). Aber auch des letzteren Conjectur *οὐτω* (*οὗτως*) statt *οὗτοι* ist nicht zu billigen. Da eben gesagt wurde:

1) Fuhr beanstandet hier das Participle; doch steht ein solches nach *μαρτυεῖν* 12, 3 und (Dem.) 59, 118.

*ἔφασαν τοῦ Νικοστράτου ταλάντον καταδεδικάσθαι* und *ἀπέλειθερον αὐτὸν ἔαντῶν προσεποίησαν το εἶναι*, so liegt es am nächsten *ἢ ἔλεγον* nur auf eine jener beiden Behauptungen zu beziehen; dass dies aber wiederum wegen *οὗτοῦ οὗτω — ἀπέδεξαν* nicht möglich ist, ist klar. Muss nun bei jeder anderen Erklärung gegen den Redner der Vorwurf der Zweideutigkeit erhoben werden, so vermag ich wenigstens überdies nicht zu finden, was Ktesias und Kranaos denn auf zwei verschiedene Arten zu beweisen suchten. Etwa dass die Erbschaft des Nikostratos ihnen *κατὰ δόσιν*, d. h. durch Testament zukomme (vgl. § 7)? Aber das erste Mal behaupteten sie ja nur, dass sie in einem Process gegen denselben Geld gewonnen hätten. Oder dass sie ihnen überhaupt zukomme? Aber früher sprachen sie ja nur von einem Talent, während das ganze Erbe zwei Talente betrug. Oder beanspruchten sie auch das zweite Mal nur ein Talent? Jedenfalls muss man sagen, dass der Redner uns so wenig wie den Richtern, die auch nicht alle die Sache werden gekannt haben, einen bestimmten Anhalt giebt, woran wir bei *ἢ ἔλεγον* zu denken haben. Wird es danach zu gewagt erscheinen, wenn ich die Worte, wie sie überliefert sind, für eine Zuthat halte, die veranlasst durch die Bemerkungen *ἀπέστη* und *ἐπαύσατο* in §§, angeben sollte, dass auch alle weiterhin genannten Personen mit ihren Ansprüchen kein Glück hatten? Die Hinzufügung einer Notiz, wie wir sie bisher am Ende des § 9 hatten, vom Redner selbst ist dort um so unwahrscheinlicher, als auch eine Andeutung des Misserfolges der Bemühungen des Ameiniades und Pyrrhos nicht erfolgt und nach der zweimaligen Angabe bei Demosthenes und Telephos mindestens überflüssig war.

6, 59 καὶ τούτῳ μὲν οὐδεὶς διαμαρτυρεῖ μὴ ἐπιδικον εἴναι τὸν κλῆρον, ἀλλ’ εἰ θυδικίᾳ εἰσιέναι. Meutzner (Act. Soc. Graec. II S. 113) sucht die Ueberlieferung zu vertheidigen, indem er auf eine im Griechischen nicht seltene Art des Zeugma hinweist, bei dem zwei Infinitive von einem Verb abhängig sind, das nur zu dem ersten passt. Die Sache ist hier aber doch etwas anders, insofern als nicht nur etwa *ἀξιοῦ* zu *εἰσιέναι* zu ergänzen ist, sondern auch das Subject fehlt; aus *οὐδεὶς* ein solches zu entnehmen, geht um so weniger, als jenes Wort stark betont ist. Entfernt man die Worte *ἀλλ’ εἰ θυδικίᾳ εἰσιέναι*, so wird der Gegensatz zu dem Folgenden: *οὗτος δ’ ἀπαντᾷς ἀποστερεῖ τῆς ἀμφισβητή-*

**σεως** auch schärfer; entlehnt sind sie aus der ähnlichen Stelle § 52.<sup>1)</sup>

10, 12 *κρατεῖν τῶν χρημάτων*. Der Hinweis auf das absolut gebrauchte *κρατεῖν* 11, 17 (vgl. 7, 20. 22), mit dem Hirschig die Athetese von *τῶν χρημάτων* rechtfertigen wollte, genügt nicht, da dies Verb dort andere Bedeutung (den Vorzug haben) als hier **hat**. Doch ist für die Streichung der ausgeschriebenen Worte dreierlei von Bedeutung: 1) sie schleppen nach *οὐκ ἐξ τῶν τῆς ἐπικλήρου κύριον εἶναι* in sehr matter Weise nach. Reiske hat dies wohl gefühlt; er giebt sie in der Uebersetzung nicht wieder; 2) zu *κύριον εἶναι* fehlt das Subject; 3) *κρατεῖν* (vgl. 5, 30. 8, 2. 11, 35) wird in dem Sinne, in dem es hier gefasst werden müsste, sonst nicht gebraucht, sondern dafür eben nur *κύριον εἶναι*: 8, 31. 11, 12; vgl. 1, 10. 45. 7, 13. 34. 10, 2. 12. 11, 2. Endlich führe ich zur Vergleichung noch an 6, 30: *τῆς γὰρ φαρερᾶς οὐσίας οὐδένα κύριον ἔσεσθαι . . . ἄλλον η τὰς θυγατέρας καὶ τὸν ἐκ τούτων γεγονότας.*<sup>2)</sup>

11, 22. Was die Worte *ἐγίγνετο εἰς ἐμὲ η κληρονομία κατ' ἀγχιστεῖαν πάντων* bedeuten, lehren mehrere Parallelstellen. 10, 26 ist durch *εἰς τὴν ἐμὴν μητέρα τοῦτον τὸν κλῆρον ἐπιγιγνόμενον* nur ausgedrückt, dass die Mutter die rechtliche Erbin ist, nicht dass sie wirklich in den Besitz des Erbes kam; vgl. 3, 36. 38 (*τῆς προικὸς εἰς αὐτὸν γιγνομένης*). In demselben Sinne heisst es auch 11, 10, ebenfalls von unserem Sprecher: *φ μόνῳ κατὰ τοὺς νόμους ἐγίγνετο η κληρονομία* vgl. § 13, ferner 4, 15 *παρὰ πάντων ἀμολόγηται τοῖς ἐγγυτάτῳ γένοντι τὰ τοῦ τελευτήσαντος γίγνεσθαι*. 9, 24 *οὐδενὶ ἄλλῳ γίγνοιτο τὰ Ἀστυφίλου η ἐμοὶ*. Wenn demnach auch an unserer Stelle nur gesagt ist, dass dem Sprecher — nach dem Tode des Stratokles — dem Rechte nach das Erbe zukam, so leuchtet ein, dass dies zu dem kurz Vorhergehenden durchaus passt, wo von den rechtlichen Ansprüchen des Stratokles und denen seines Sohnes die Rede ist, dass aber der Satz

1) Eine etwas harte Ergänzung ist sonst nur vorzunehmen 10, 2 (*εὐκρήτης γενήσεται* hinter *σκοποῦσιν*) und 4, 18 (*περὶ πλείονος ἐποιήσαντο*); doch hat an der zweiten Stelle Reiskes Annahme einer Lücke hinter *νῦν δὲ — αὐτῷ* mehr Wahrscheinlichkeit.

2) Auch Herwerden (Mnem. IX 1881) scheidet, wie ich nachträglich sehe, die Worte aus, verweist aber zur Begründung seiner Vermuthung nur kurz auf den ‘*usus particularum ἀλλ' η*’.

*εἰ τικήσαιμι τοὺς ἔχοντας* nicht am Platze ist; offenbar meint der Sprecher, dass ihm die Erbschaft rechtmässig zukam, auch wenn er den Process nicht gewann. Auch kommen in Betracht die Worte *τότε' ἢδη πλάττει τοῦτο* — eine zwischen Stratokles und Theopomp über die Theilung der Erbschaft getroffene Vereinbarung — *καὶ μηχανᾶται*. War an der Geschichte wirklich nichts Wahres, wie hier behauptet wird, warum legte sich der Gegner aufs Erdichten derselben schon zu einer Zeit, wo es ihm noch freistand, vor Gericht für den Sohn des Stratokles Anspruch auf die Hälfte der Erbschaft zu erheben? Fand die Vereinbarung aber wirklich statt und wollte nur der Sprecher nichts von ihr wissen, so hätte, da sich letzteres ja bald zeigen musste, der Gegner ebenfalls sicher zur rechten Zeit gegen die Ansprüche jenes auf das ganze Erbe Protest erhoben. Es kann also kaum zweifelhaft sein, dass jene Behauptungen des Gegners erst in eine Zeit fallen, wo der Sprecher schon im Besitze desselben war. Der Condicionalsatz ist als Glossem, aus § 24 entnommen, auszuscheiden.

11, 28. Wer sind die mit *ἐκείνοις* (*οὐκ ἐλάγχανον*) bezeichneten Personen? § 27 führt der Sprecher die Angaben der Gegner darüber an, wesshalb sie *τοῦ ἡμικληροῦ τότε* (*πρὸς ἐκείνος τὴν δίκην οὐκ ἐλάγχανον*). Da vorher von dem Processe des Sprechers gegen diejenigen, die den *κλῆρος* inne halten (§ 24, vgl. auch § 15 ff.), also die Phylomache und ihre Partei (vgl. § 9), gesprochen ist, so kann sich das *τότε* nur auf jenen Process beziehen und mit *ἐκείνοις* können nur die eben Genannten gemeint sein. Dazu stimmt nun aber der Zusatz *τοῖς προσήκοντας τοῦ κλήρου* — so wird nach Scaliger von allen Herausgebern statt des überlieferten *τὸν κλῆρον* geschrieben — ganz und gar nicht; denn jene Personen hatten nach der Ansicht Theopomps auf die Erbschaft nicht das mindeste Anrecht s. § 17 und (Dem.) 43, 29. 35. Ein solches gestand er nur denen zu, die Hagnias testamentarisch zu Erben eingesetzt hatte (§ 8 f.); eine Bezugnahme auf diese in § 28 ist aber, wenn wir § 27 richtig interpretiren, nicht möglich. Auch sprachlich erregen jene Worte, die wohl bedeuten sollen: denen die Erbschaft zukam, grosses Bedenken; denn Isaïos gebraucht den Genetiv nur bei dem unpersönlichen *προσήκει μοι τινος*: 5, 16. 8, 30. 11, 1. 4. 7. 25. 30<sup>1</sup>), zu welchen sicheren

1) Gewöhnlicher ist *προσήκει μοι τι*: 3, 12. 50. 5, 26. 44. 6, 45. 61. 7, 6. 24. 9, 25; 3, 49. 5, 12. 10, 15. Das persönliche Participle steht: 1, 4. 5.

Beispielen wohl auch 10. 4. 11. 15. 28 hinzuzufügen ist, und bei *οἱ προσήκοντες* die Verwandten: 5. 34. 8. 14. 18. Es bliebe nur noch die Möglichkeit, dass man *τοῖς προσήκοντι* in der letzteren Bedeutung nimmt und *τοῦ κλῆρου* mit *ἐλαγχανον* verbindet. Dagegen ist wieder einzuwenden, dass die Hervorhebung der Verwandtschaft oder Zugehörigkeit hier keinen Zweck hat und dass in der Verbindung *λαγχάνειν τινὶ τινος* der Dativ sonst bedeutet 'für Jemanden': 3. 32. 60 (mit *λῆξιν*). 6. 46. 57. 58; im Übrigen findet sich nur *λαγχάνειν δίκην τινὶ* (gegen Jemanden) 2. 29. 12. 11. Der Interpolator, der die Worte einfügte, glaubte irrtümlicher Weise, dass hier von den testamentarisch eingesetzten Erben die Rede sei. Ob er *τοῦ κλῆρου* oder *τὸν κλῆρον* schrieb, bleibe dahingestellt; zum Setzen des Accusativs, den ich ihm wohl zutraue, kann er durch das bei *προσήκειν* häufig begegnende *ταῦτὸν* (§ 10. 13. 15. 17. 19) verleitet worden sein.

Ich habe im Vorstehenden an einer nicht unbedeutenden Anzahl von Stellen Interpolationen im Isaios nachzuweisen gesucht, theils solche, die einem scheinbaren Mangel der Ueberlieferung abhelfen sollten, theils solche, die ursprünglich nur als erklärende Zusätze an den Rand geschrieben wurden, ohne die Absicht sie dem Texte einzuverleiben. Mit Bestimmtheit möchte ich an allen Stellen die Unzulänglichkeit der Ueberlieferung resp. der bisher vorgebrachten Conjecturen behaupten, und auch das wird man mir, hoffe ich, zugeben, dass nirgends durch Entfernung der betreffenden Worte irgend ein Mangel entsteht; ob ich überall mit dieser Art der Emendation, der gegenüber man im allgemeinen mit Recht sich vorsichtig verhält, das Richtige getroffen habe, mögen andere beurtheilen; ich bitte aber zu bedenken, dass, wenn einmal in einem Schriftsteller sichere Interpolationen aufgedeckt sind — und das Vorhandensein solcher lässt sich bei Isaios gewiss nicht leugnen — unter Umständen die Streichung von Worten den Vorzug verdient vor einer auf den ersten Blick einfacher erscheinenden Conjectur. Es sei mir nun noch gestattet, für denselben Redner einige andere Textesänderungen in Vorschlag zu bringen, die zumeist auf Beobachtung des Sprachgebrauches beruhen.

---

45. 2. 24. 3. 61. 4. 18. 19. 5. 30. 35. 39. 6. 4. 10. 15. 56. 7. 18. 9. 10. 20. 24. 11. 10. 15. 17. 19. 30. 50, mit *τινὶ* (jemandem): 3. 63. 65. 72. 4. 31. 6. 12. 27. 12. 6. — [Buermann vermutet an der in Rede stehenden Stelle *τοῖς ικοντι πρὸς τὸν κλῆρον*. A. d. Red.]

5, 2 (*μάρτυρας*) *παρέξομαι* wird von Isaios stets gesagt, ist also auch hier zu setzen; die Veränderung in *παρεξόμεθα* liegt nach dem kurz vorher stehenden *ἀντωμόσαμεν* nahe. Vgl. 1, 15. 2, 16. 33. 5, 6. 13. 18. 24. 27. 33. 38. 8, 17. 42. 9, 9. 19. 20. 25. 10, 7 und (mit *μαρτυρίας*) 3, 11. Die Verbindung *τεκμήριον παρεξόμεθα*, die sich zweimal findet 5, 26. 31, kann dagegen nicht in die Wagschale geworfen werden; übrigens steht die erste Person Singularis 9, 16 bei *τεκμήριον*, 6, 8 bei *νόμον*. Die erste Person Pluralis begegnet in anderen Zeiten: *παρεχόμεθα* 5, 4. 20. 12, 11 (*μάρτυρας*), *παρεσχήμεθα* 4, 18 (*μάρτυρας*). 31 (*μαρτυρίας*). Auch bei den andern Rednern ist durchaus *παρέξομαι* in jener Formel üblich. Antiphon hat sie: 5, 20. 22. 30. fr. 69 Blass (5, 24. 28 *παρασχήσομαι*), Lysias: 3, 14. 20. 7, 25. 10, 5. 12, 42. 46. 74. 13, 42. 17. 2. 3. 8. 19, 27. 58. 20, 25. 28. 22, 9. 12. 23, 4. 8. 11. 14. 15. 30, 20, Isokrates: 15, 93. 17, 32. 40. 18, 5, Aeschines: 1, 98. 99. 100. 2, 91. 167. 3, 14. 27. 37 (*συνηγόρος*), Dinarch: 1, 52, Demosthenes: 29, 18. 30, 9. 32. 37, 8. 39, 19. 24. 40, 7. 37. 41, 6. 47, 24. 27. 44. 49, 18. 50, 56. 52, 16. 21. 31. 53, 18. 19. 20. 21. 54, 9. 55, 12. 59, 61. Bei Andokides, Lykurg, Hypereides kommt die Formel nicht vor. Danach ist *παρεξόμεθα* auch (Dem.) 43, 70 zu ändern, wie es Lys. 13, 68 bereits von Westermann geändert worden ist.<sup>1)</sup> — § 13 ist hinter *χομισάμενον αὐτὸν μέρος ὅτι ἐγίγνετο* nicht zu entbehren *εἰς αὐτὸν* (vgl. 3, 36. 38. 8, 25. 10, 26. 11, 22), da Menexenos sich um des ersten besten Theiles der Erbschaft willen nicht auf die Seite des Dikaiogenes wird geschlagen haben. — § 16 καὶ ἔλαχομεν τοῦ μέρους (st. τὸ μέρος) ἔκαστος; vgl. 11, 23 κελεύων τοῦ μέρους ἔκαστον λαγχάνειν und 7, 20. 23. Als Accusativ steht bei diesem Verb, abgesehen von dem vereinzelten ἡ ἔλαχε 5, 7 und ausser dem selbstverständlichen λῆξιν 3, 2. 43. 57. 60. 62. 67. 6, 46 nur noch διέργη 2, 29. 7, 21. 8, 3. 11, 27. 12, 11. fr. 22, 1; sonst steht stets der Genitiv: 6, 46. 7, 24. 26. 11, 26, besonders τοῦ κλήρου: 3, 3. 30. 32. 4, 24. 5, 16. 6, 3. 57. 58. 7, 23. 8, 1. 9, 24. 11, 9.

6, 17. *ἐπιδεῖξω . . . οὐ τινες αὐτοὺς γνηστούς διεμαρτι-οργίσαν εἰραι* kann nur heissen: ich will darthun, wer . . . bezeugt

1) Ich gestehe freilich zu, dass dies Gesetz schwerlich irgend welche Ratio hat, doch wird man in Anbetracht der Masse der Beispiele die Richtigkeit desselben kaum leugnen können und sein Zustandekommen dem *ους* zuschreiben.

**hat** — als ob dies vorläufig noch unbekannt wäre. Aber jeder weiss, dass Androkles der Zeuge ist, gegen dessen Diamartyrie die Rede ja gerichtet ist. Man verbessere: *οἶοι τίνες ὄντες*. Aus den folgenden Erörterungen soll hervorgehen und geht hervor, was für durchtriebene Kerle der Zeuge und seine Genossen sind; vgl. 3, 20 (*ὅποῖοι τίνες ἀν ᾳσι*). Lys. 18, 1 (*ἐνθυμήθητε, οἶοι τίνες ὄντες πολῖται . . . ἀξιοῦμεν*). 31, 34 (*ὅποῖοι τίνες ὄντες*) und zum Wechsel des Subjects die Bemerkung Schömanns zu 5, 3.<sup>1)</sup>

7, 9. *εἴ τι πάθοι* tritt, an die Spitze des Satzes gestellt, wohl zu sehr hervor, während es nur eine Nebenbestimmung zu διέθετο ist; es wird daher hinter dieses zu setzen sein; vgl. die ganz ähnliche Stelle § 1 *εἴ τις τελευτήσειν μέλλων διέθετο, εἴ τι πάθοι, τὴν οὐσίαν*, und § 27 *καὶ διεκελεύεθ'*, *ὅπως ἄν, εἴ τι πάθοι πρότερον, ἐγγράφωσι* sowie 1, 4 *προστάξατος, εἴ τι πάθοι, ἡμῖν δοῦνατ*. Weniger fällt auf 11, 8 *οὐκ ἔφ' ἡμῖν . . . , εἴ τι πάθοι, τὰ ὄντα κατέλιπεν*; anderer Art ist gleich darauf *εἰ δέ τι καὶ αὐτὴ πάθοι, Γλαύκων τὰ ὄντα ἔδιδον*.

8, 6 schlägt Scheibe vor: *κληρονομεῖν μᾶλλον ἡμῖν ἢ τούτοις* (st. *τοῦτον*) oder *τούτοιν προσήκει τῶν Κίρωνος χρημάτων*. Die erstere Lesart ist [wie auch Buermann gethan hat] vorzuziehen; vgl. ausser § 45 *προσήκει ἡμῖν μᾶλλον ἢ τούτοις κληρονομεῖν τῶν ἔκεινου χρημάτων* noch § 31 *οὐ τούτοις, ἀλλ' ἡμῖν προσήκει κληρονομεῖν τῶν χρημάτων* und 9, 1. 31. Dagegen steht im Vergleich beidemal der Accusativ 4, 28 *πολὺ μᾶλλον τούτους προσήκει . . . ἢ Χαριάδην ἀμφισβητεῖν*; der letztere Casus findet sich einmal: 3, 65. 6, 11. 14. 44. 7, 1. 8, 44. 11, 6. — In derselben Rede § 30 kündigt der Redner an, er wolle *ξέ αὐτῶν τῶν νόμων ἀκριβέστερον* lehren, dass er mehr Anrecht auf das Erbe habe als der Gegner. Er beruft sich zuerst auf ein Gesetz, nach welchem dem Gegner nicht einmal, wenn er Bruder des Kiron gewesen wäre und dessen Tochter geheirathet hätte, das Vermögen der letzteren zugefallen wäre, und dann auf den *νόμος κακώσεως*, nach welchem ihm, dem Sprecher, nicht dem Gegner, die Verpflichtung für Kiron zu sorgen oblag. Es ist nicht glaublich, dass der Redner hier, wo er aus den Gesetzen etwas beweisen will, den Wortlaut des ersten

1) [Buermann schreibt mit Naber *οἵτινες οὖς κεῖται*. A. d. Red.]

nicht angeführt hat, um so weniger als er das zweite (§ 34) vorlesen lässt und als er sich § 45 in der Recapitulation der vorgebrachten Beweise auf jenes Gesetz bezieht (*ἔχετε πίστεις ἵκανας . . . οὐδὲ τῶν τιῶν νόμων*). Es widerspricht dies nicht nur der sonstigen Gewohnheit des Isaios, der die Gesetze, auf die er sich stützt, immer auch vorführt, sondern auch derjenigen der andern Redner, die dies selbst da thun, wo sie meinen, dass die Sache den Hörern hinlänglich bekannt sei (vgl. z. B. Dem. 20, 27. 37, 18). Giebt man die Lücke zu, so kann nicht zweifelhaft sein, dass sie hinter § 31 anzusetzen ist; und an die Vorlesung des Gesetzes selbst schliesst sich dann recht passend § 32: *οὐ τούνυν ἐκ τοῦτον μόνον . . . διῆλον ἔστιν* an.

9, 4. *τοὺς ἐπιτηδεῖοὺς τοὺς ἐκείνουν μάρτυρας παρέξομαι τῶν παρόντων*. Es ist gewiss nicht möglich bei den *παρόντες* an andere zu denken als an diejenigen, die bei dem Leichenbegängniss des Astyphilos zugegen waren, und so fasst auch Schömann die Worte auf; trotzdem halte ich, da sie an sich auch die bezeichnen können, die in der gegenwärtigen Gerichtsverhandlung anwesend sind, der Deutlichkeit halber die Einschiebung eines *τότε* für nothig, vgl. 5, 6 *τοὺς τότε παρόντας ὑμῖν μ. παρέξομαι*. § 20 μ. *τοὺς παρόντας ὅτε* und *εἴ τις ἐτύγχανε παρὼν τότε*, sowie 9, 18 *τοῦν τότε συγγεωργούντων*. 11, 18 *οἱ τότε δικάζοντες*. Auch sonst finde ich, wo das Particip des Praesens gebraucht ist, bei demselben stets eine solche Zeitbestimmung, so Lys. 10, 1 (*τότε παρόντων ὅτε*). Dem. 19, 162 (*ἐκεῖ*). 36, 24. 45, 58. 52, 16. 57, 43. Aesch. 2, 162 (*ἐκεῖ*), oder es ist anderswie deutlich gemacht, dass sich das Particip auf die Vergangenheit bezieht: Dem. 21, 119. 30, 32. 59, 34; vgl. auch 43, 11 *τοὺς τότε δικάζοντας* und andere derartige Verbindungen mit *τότε* 47, 44. 49, 33. 42. 59, 40. Lys. 12, 46. Dagegen bezieht sich *τοὺς παρόντας* (Dem.) 59, 61 auf die Gegenwart. Bei dem Particip des Aorists, das häufiger gebraucht wird (*παραγενόμενος*), ist jene Bestimmung natürlich nicht nothwendig, vgl. Lys. 3, 14. 20. 17, 2 (Part. Perf.). 20, 28. Isokr. 18, 8. Ibs. 6, 7. 37. Dem. 34, 11. 35, 14. 36, 16. 55, 5 (mit *τότε*). 59, 32. — § 36 ist *ὅποσων (αἵτιοι γενήσεοςθε)* ebenso unbestimmt als schwach; es wird *κακῶν* hinzuzufügen sein: wieviel Unheil die Richter anrichten, wenn sie dem Kleon folgen — das soll gezeigt werden; vgl. 5, 25 *τῶν πάντων κακῶν αἵτιος* (Lys. 3, 20). Die Verbin-

dung von *αἴτιος* mit *κακῶν* oder *ἀγαθῶν* und einem Attribut ist bei den Rednern ungemein häufig; ich führe nur einige unserer Stelle näher stehende Beispiele an: Lys. 25, 31 (*τοσούτων*). 26, 13 (*πόσων*). Isokr. 4, 26 (*ὅσων ἀγαθῶν*). 33. 5, 61 (*τηλικούτων*, wozu *κακῶν* aus dem Vorhergehenden zu ergänzen, wenn nicht mit *ΓΕ* hinzuzufügen ist). 8, 74. 106. Dem. 28, 19. Proßm. 6. Aesch. 3, 147.

10, 11. Seitdem die handschriftliche Ueberlieferung feststeht (vgl. Buermann Hermes XVII S. 390), [anders ders. in der Ausgabe] dürfte es nicht mehr zweifelhaft sein, dass zu lesen ist: *ἴξ αἴτοῦ δὲ ἀντεισαγαγεῖν*, was schon Dobree vorschlug. Das Compositum *εἰσάγειν* ist jedenfalls zu setzen, da nur dies in dem Sinne von ‘adoptiren’ oder ‘adoptiren lassen’ gebraucht wird, vgl. § 6. 13. 3, 73. 6, 22. 23. 24. 25. 26. 27. 7, 16; das Object *τινα* aber ist nicht unbedingt nöthig, vgl. 7, 31 *ἔκείνω δ' οὐκ εἰσποιούσας ὅντων αὐταῖς πατέων* und Isokr. 19, 9 *ἔγημεν ἐκ Σερίφου παρ' ἀνθρώπων πολὺ πλείονος ἀξέλων*. Wenn Scheibe *ἔξειναι δ' νίδν αἴτοῦ ἀντεισαγαγεῖν* schreiben wollte, also den Begriff des *ἔξειναι* für nothwendig erachtete, so kann ich ihm nicht beistimmen. Die Stelle lautet: ihm selbst war es erlaubt in das väterliche Haus zurückzukehren, *ἴξ αἴτοῦ δὲ ἀντεισαγαγεῖν* — nun denke man sich den Redner mit der Stimme etwas einhalten und die Achseln zucken — *οὐκ ἔστι νόμος*, d. h. davon steht nichts im Gesetz, das ist gesetzlich nicht erlaubt (vgl. 3, 76. 6, 47. 9, 13), in welchem Ausdrucke das erwartete *οὐκ ἔξῆν* mit liegt. Nach dem Einschub des *ἔξειναι*, der nur nöthig wäre, wenn es sich hier um den wirklichen Wortlaut eines Gesetzes handelte, entspricht das zweite Glied des Gegensatzes dem ersten nicht so gut, und die Sprache wird weniger gedrungen und kräftig. — Statt des gleich darauf folgenden *ποιηθῆναι* muss *εἰσποιηθῆναι* geschrieben werden, da nur dieses von demjenigen (hier Kyronides) gesagt wird, der einem andern (Aristarch) den Sohn giebt: 4, 10. 6, 22. 7, 31. 44. 8, 40. 9, 2. 4. 34. 10, 11. 14. 16. 11, 49. 50. 12, 6, wohl auch 7, 45. 9, 34 (vgl. 6, 22. 10, 12. 17). Von dem Adoptivvater selbst heisst es *εἰσποιεῖσθαι* 2, 10. 3, 60. 8, 36. 9, 7. 12, 1. 2; und von ihm ist auch immer die Rede, wenn *ποιεῖσθαι* (mit oder ohne *νήση*) im Medium oder Passivum gebraucht wird; jenes steht 2, 1. 11. 12. 13. 14. 16. 17. 19. 20. 21. 22. 23. 24. 25. 28. 37. 38. 41. 42. 45.

46. 3. 1. 42. 68. 69. 72. 73. 75. 76. 4. 19. 6. 3. 5. 6. 8. 10. 51. 52.  
 63. 7. 1. 3. 4. 5. 13. 17. 27. 28. 30. 33. 9. 1. 7. 11. 12. 13. 16. 31.  
 33. 37. 10. 9. dieses 2. 1. 39 (nach Cobets Emendation). 44. 5. 7.  
 8. 12. 7. 2. 17. 43. 9. 5. 10. — § 23 καὶ ταῦτα μηδὲ ἔχόντων  
*τούτων ἐπενεγκεῖν, παρ' ὅτου ποτ' εἰλήφασι.* Schon Dobree  
 beanstandete ἐπενεγκεῖν, da dieses Verb in der einfachen Bedeu-  
 tung von ‘vorbringen, zeigen’ nicht gebräuchlich ist; auch durch  
 Aesch. 3. 41 (*τούτο τὸ ψεῦδος ἐπιφέρουσιν*) und Dem. 23, 52  
*(τοῦτ' οὐκ ἔστιν ἐπενεγκεῖν ἄλλη πόλει),* welche Stellen der  
 unsrigen noch einigermassen nahe kommen, wird es nicht gesichert.  
 Ich meine, dass es nichts als eine verdorbene Dittographie von  
*εἰπεῖν* ist, welches Verb von Isaios nicht selten mit *ἔχω* verbun-  
 den wird: 1. 5. 36. 8. 15. 29. 11. 4. 6. 13. 14. 30; sonst findet  
 sich bei diesem noch *ἀποδεῖξαι* 4. 9. 6. 12. 10. 14., *ἐπιδεῖξαι*  
 5. 35. 10. 14. 12. 7., *ἔξελέγξαι* 4. 6. — Auf ähnliche Weise  
 wird 7. 8 (*ἔως οὖν εὐπορήσειν*) das *οὖν* entstanden sein, das  
 noch immer in den Texten steht, obwohl die Verbindung *ἔως οὖν*  
 durch kein einziges sicheres Beispiel aus der klassischen Prosa be-  
 zeugt ist.

11. 15. Welcher Gedanke an Stelle von *οὗτε δι'* *ἄλλο οὐδὲν*  
*αὐτοῖς ἐνόμιζον προσῆκειν τούτων τῶν χρημάτων* verlangt wird,  
 ist klar. Ich schreibe *οὐδὲν δι'* *ἄλλο οὐδὲν η̄ οὐδὲν αὐτοῖς...*  
 vgl. 5. 23 *οὐδὲν δι'* *ἄλλο οὐδὲν η̄ διὰ τοὺς ἐγγυητὰς η̄ οὐδὲν*  
*αὐτοῖς νομίζοντες* *η̄μιν.* Mein Vorschlag hat vor denjenigen Schömanns  
 und Scheibes voraus, dass sich die Entstehung der Corruptelen  
 einfacher erklären lässt; in dem des letzteren (*οὐδὲν η̄ οὐδὲν αὐτοῖς νομίζοντες*) müsste es überdies *οὐδὲν δι'* *ἄλλο* heißen; vgl.  
 Lys. 16. 8. 30. 18. Isokr. 12. 23. Plato Apol. 20 D.<sup>1)</sup> — § 21 schreibe  
 man *κατὰ ταῦτα* (st. *ταῦτα*) *ἀμφισβητοῦσιν;* ebenso steht der  
 Singular kurz vorher § 21, sowie § 23 und § 33; anderer Art ist  
*κατὰ ταῦτα* § 2. 12; vgl. auch *ταῦτα προσήκων* § 15. 17. 19.  
 — § 32 *οὐκοῦν οὐδὲν προσέχειν* *ὑμᾶς τοῖς τούτον λόγους τὸν*  
*νοῦν, οὐδὲν ἐπιτρέπειν, οὐδὲν ἐθίζειν εἴναι γραφάς.* Bedenklich  
 ist *ἐθίζειν:* 1) weil es trotz des wiederholten *οὐδὲ* im Vergleich  
 zu *ἐπιτρέπειν* zu wenig Neues bringt und matt ist; vgl. 7. 35. 36.  
 10. 12, die einzigen Stellen bei Isaios, an denen *οὐδὲ* wiederholt  
 wird; 2) weil ein Object schwerlich zu entbehren ist (vgl. dagegen

1) [Buermann ergänzt *οὐτε διὰ τοῦτο.* A. d. Red.]

Dem. 24, 218 *τὸ πράως ἔχειν τοῖς τοιούτοις . . . ἐθίζειν καὶ προδιδάσκειν ἔστ' ἀδικεῖν ὑμᾶς ὡς πλείστους*). Ich schlage vor *οὐδ' ἐπιτρέπειν οὐδενὶ γραμμέσιν*; es wäre dies eine etwas hyperbolische Ausdrucksweise für den Gedanken: verhindert (so weit es in euren Kräften steht), dass man glaubt, *γραφαὶ* fänden da statt, wo nach den Gesetzen *ἰδιαι δίκαι* stattfinden müssen.

Berlin, December 1882.

E. ALBRECHT.

---

## HANDSCHRIFTEN RÖMISCHER MEDICINER.

### 1. Pseudoplinii medicina.

Val. Rose hat im J. 1875 jenen Auszug der medicinae aus der naturalis historia des Plinius, welcher unter dem Namen der medicina Plinii Secundi bekannt ist, zum ersten Mal in seiner ursprünglichen Gestalt nach drei Haupthandschriften: *g* = cod. S. Gall. 752 (saec. X), *v* = cod. Lugd. Voss. Oct. 92 (saec. X) *mutilus*, *d* = cod. reg. Dresd. 185 (saec. XII) herausgegeben. Auf der, übrigens vergeblichen, Jagd nach vaticanischen Handschriften des Scribonius Largus<sup>1)</sup> (Dec. 1880 — März 1881) fiel mir nun der cod. Vat.-Reg. 1004 membr. saec. X/XI in die Hand, in dem sich ein Quaternio (fol. 100a—107 b) als Fragment einer unbekannten Handschrift des Pseudoplinius zu erkennen gab.

Das Bruchstück giebt den Anfang, lib. I 1—19 in. (— Rose p. 7, 1 *frequenter mihi* etc. — p. 33, 2 *maculosa variis coloribus*), also etwa den vierten Theil der Schrift und ist gerade gross genug, um ein Urtheil über den Werth der Handschrift, der es entstammt, zu erlauben und, da sich dieser als recht bemerkenswerth herausstellen wird, den Verlust des Ganzen bedauern zu lassen.

Der Vaticanus weist allerdings, von kleineren Flüchtigkeitsfehlern abgesehen, ungewöhnlich zahlreiche, meist durch Homoiotetton entstandene Lücken auf. So hat z. B. p. 12, 15 R. das dop-

1) Die Bemerkung am Schlusse der praefatio der letzten, Bernholdschen Ausgabe des Scribonius (1786) *Spes novae Scribonii editionis a I. Caio Britanno et a I. B. Hindthier, qui nostrum ad MSS. cod. Vaticanos recensuerat, data cum morte virorum intercidit*, hatte die Existenz vaticanischer Handschriften erwarten lassen; allein ausser dem cod. Urbino 1525, welcher die *epistula M. Aurelii Severini Thurii Tharsensis ad cl. virum Ioannem Rhodium Danum amicum praecepitum* enthält, ist es mir nicht gelungen, etwas auf Scrib. Bezügliches zu entdecken. Denn eine schwache Hoffnung, welche der Katalog der Vaticana (im engern Sinn) mit seiner Angabe: *Largi epistola Aurelio 3796* erregt hatte, schwand wieder, da die betreffende Nummer das Angegebene nicht enthielt.

pelte *nitro* zur Auslassung der Worte *tritum infricatur — cum vino et nitro*, p. 12, 20—13, 1 in ähnlicher Weise *pruritus* zu der von *ova — pruritus* geführt; p. 21, 16—17 die Aehnlichkeit der Satzschlüsse das Fehlen des Satzes *siliginis grana — circumlinuntur* veranlasst; p. 31 sind wegen des *gargarizatur* in Zeile 7 und 10 zwei Sätze *lini semen — imponitur* und *acetum et sal gargarizatur* ausgefallen. Die p. 32, 2—3 wegen des *decoquuntur* Z. 2 und *coquitur* Z. 3 ausgebliebenen Worte *donec lentescat totum quod coquitur* sind im Vat. in der von Rose p. 33, 3 mit *⟨inlinitur et⟩* ausgefüllten Lücke nachgetragen.

Nichtsdestoweniger ist der Vat. an Güte den beiden codd. *v* und *g* wohl ebenbürtig, übertrifft sie zum Theil. So hat er allein mit *v* die richtige Lesart p. 23, 11 *cocitum in nares*, p. 27, 25 *obturatus*, p. 33, 6 *delphini iocineris cinerem* (*g* dies nur durch Correctur); mit *g* p. 8, 7 *coniectus*, p. 10, 5 *ita*, p. 10, 8 *aut aceto fronti*, p. 11, 23 *abstinetur*, p. 13, 8 *infriatum*, p. 14, 3 *desiccat*, p. 14, 4 *autem*, p. 14, 6 *perducuntur hoc ceroto*, p. 18, 21 *graveolentiam*, p. 19, 4 *insparsum<sup>1)</sup>*, p. 22, 17 *aut*, p. 23, 3 *afferat*, p. 29, 4 *reprimit*, p. 33, 17 *imponatur*.

Endlich sind eine ganze Reihe Lesarten (gegen 260) specielles Eigenthum von *V*, deren einige einstweilen, als vom Sinn gefordert, nur durch Conjectur eingeführt waren, die meisten bisher völlig unbekannt gewesen sind und von denen, wenn auch keineswegs alle, doch ein guter Theil Beachtung verdient. Ich hebe nur die wichtigeren heraus.

P. 7, 3 R. liest man im *V aliorum* statt *meorum*; — p. 7, 4 *experirem<sup>2)</sup>* statt *expericerer*, — p. 8, 16 giebt *V*, wohl aus Missverständniß der Abkürzung *C = con, opari* statt *comparari*. Merkwürdig ist p. 9, 15 die Var. *media* für das richtige *sexta* des cod. *g* und das unrichtige *tertia* des cod. *d*. Die Sache dürfte sich so erklären, dass zunächst *VII* in *III* überging und dieses, indem *III* für *m* gelesen wurde als Abkürzung von *media* erschien (wie *m̄ = modo*). — p. 9, 15 hat *V coclear*, wie *gd* p. 92, 10. — p. 9, 18

1) Die Angabe über *v* fehlt hier bei Rose, wie öfter.

2) Neue II 279 führt als sicheres Beispiel activer Form nur Capitol. *Gordian.* 11, 7 (*experiamus*) an; sie findet sich aber handschriftlich sicher noch öfter: so, ausser an unserer Stelle, z. B. bei *Pseudoapuleius de herbis* 9, 1 im cod. Barberin. IX 29 (*experiare*).

fügt *V* nach *universitatem* den Genetiv *infirmitatum* hinzu. — p. 9, 21 steht statt *quemadmodum occurratur* im *V quemadmodum quisque occupatur*. Da *quisque* für dat. plur. gehalten werden muss, wie bei Lucretius 4, 798, also in eine Construction des *occupare* = *zuvorkommen* sich nicht fügt, auch wegen des abhängigen Characters des Satzes ein Conjunctiv erfordert wird, so giebt sich *occupatur* als aus *occurratur* verlesen zu erkennen. Wie manche andere Lesarten, beziehungsweise Fehler der Handschrift, weist dieser auf die vorkarolingische Minuskel des achten Jahrhunderts (z. B. des cod. Bern. 363 des Horaz) oder selbst die spätere Unciale (z. B. der zwölften Hand des cod. Laurent. Digestor. saec. VII cf. Wattenbach-Zangemeister *Exempla codicum latinorum*. Suppl. T. 54) als Schriftgattung einer Vorlage des Vaticanus hin.

P. 9, 23 *V incipiems enim a capite. g ergo. d igitur.* Es kann keine Frage sein, dass die Lesart des *g* oder *d* richtig ist, und zwar wahrscheinlicher *ergo*, obwohl z. B. p. 71, 17 *g* und *d* in der Lesart *incipiems igitur* übereinstimmen. Als Spur einer anderen Ueberlieferung wird man *enim* nicht betrachten und es etwa, wie bei Anthimus *de observ. cib.* 53 und 57, und besonders häufig in Gynaecia Muscionis (ed. Rose 1882), in der Bedeutung von *ðé* nehmen dürfen, da nach K. Sittl *die localen Verschiedenheiten der lat. Sprache* (Erlangen 1882) S. 138 zwar *nam* seit der Mitte des 3. Jahrh., *enim* aber erst seit dem 5. Jahrh. n. Chr. in dieser verflüchtigten Bedeutung vorkommt, während Pseudoplinius nach Rose (*Hermes* VIII 20) nicht unter das 4. Jahrh. herabgerückt werden darf. Die einfachste, dem etwas leichtfertigen Character des Schreibers unseres Codex am meisten Rechnung tragende Erklärung scheint mir, *enim* als Dittographie des *emus* (abgekürzt *em*) von *incipiems* anzusehen, in Folge deren jener, nachdem er einmal *enim* gelesen hatte, *ergo* übersah oder absichtlich ausliess.

Ein weiteres instructives Beispiel der Folgen einer Dittographie bietet der Vat. p. 17, 8. Dort haben *gd*, wie der Originalplinius, *gari excellentis cyathus*. Der Vat. hat statt dessen *gargarismum cyathus*. Offenbar verschwand hier *excellentis*, nachdem das falschlich verdoppelte *gari* zu *gargarismum* weitergebildet war.

Einer der besten Beweise für den Werth des *V* ist, dass er allein p. 11, 20 statt des in allen Handschriften verderbten *Ruedano* das richtige *Peucedano*, ebenso p. 11, 26 — 12, 1 *murenarum* (statt *murenarum*) bietet. p. 12, 7 kommt er mit der Lesart:

*superfuit de bouiff aut asini pocionem* (sic!) dem Richtigen näher als irgend eine andere Handschrift; ebenso hat er allein p. 32, 10 *quacumque ex parte sanguis emissus* (die übrigen *missus*) übereinstimmend mit Plin. 28, 43: *sanguine hominis ex quacumque parte emisso*.

P. 16, 9 hat die Lesart des *V usque dum siccescat* statt des einfachen *dum* der übrigen Handschriften nichts Unwahrscheinliches (cf. Gargil. 45 *hoc usque incalescit donec . . . transeat.* ibid. 40. 62 *tam diu . . . quousque*).

Ueber dem Abschnitt p. 16, 17—22 liest man im *V* den Separattitel *DCRISPANTIB'*. p. 16, 18 harmonirt *V* durch sein *senes esse* statt *videri* mit der Ed. pr. und der Ausgabe des Torinus. Was in *v* steht, kann ich nicht constatiren.

Einen Zusatz finden wir wieder p. 18, 1: *V adeps anserinus remissus* statt des einfachen *adeps* der übrigen Handschriften. Da bei Plinius *nat. hist.* 29, 133: *gravitatem adeps cum absinthio et oleo vetere, item adeps anserinus* steht, also jedenfalls eine Zusammenziehung seitens des Epitomators stattgefunden hat, so hat das Additament des *V* manches für sich.

*V* p. 18, 3 *muricum* st. *murium*, ibid. 6 *si aqua fugiat ex* (sic!) *adipe anserino*, 19, 5 *in naribus* st. *auribus*, 19, 13 *meditur* (= *medetur?*) st. *inditur*.

Die Lesart p. 16, 4 *cum st. cura* erklärt sich wohl am leichtesten aus missverstandenem *a*, welches auch der Archeotypus von *gvd* mehrfach aufgewiesen hat. Auf diese Vermuthung führt p. 25, 2 das *communducantur* von *g*, besonders p. 74, 23 das *aiunt* der codd. *gd* statt des nothwendigen *iuvat* (*uiuut*); ferner p. 165, 14 (= Gargil. 29) *g: mundatur* st. *mandatur* (Rose: *cum 'u' ex 'a' aperto*); cf. p. 167, 7 (= Garg. 30): codd. *gv l laxata* st. *luxata*.

Für *cum albo ovi* p. 22, 4 und *ovi album* p. 22, 5 bietet *V* beide Mal *album* = *albumen*. p. 10, 12 hat allerdings auch *V* *albo*, und p. 99, 8. 102, 1 *gd* ohne Variante dasselbe. Allein, dass an und für sich ein Wechsel im Ausdruck, also p. 22 *albumen* f. *album*, undenkbar sei, wird man nicht behaupten können; p. 98, 9 steht *ovi candidum*, wie bei Plin. *n. h.* 29, 40. Finden sich doch z. B. bei Cassius Felix für den gleichen Begriff nicht weniger als vier termini: *album*, *albor*, *albugo* und *albumen*. Letzteres hat zwar Rose nur an einer Stelle in den Text aufgenommen (c. 73), weil

dort die beiden einzigen Codices, welche Rose für jenen Theil der Schrift bekannt waren, *p* und *c*, in der Lesart *albumine* übereinstimmten; *c* allein hat dieselbe noch öfter: c. 29 bis. und c. 61. Bei Anthimus *de observatione ciborum* ist *albumen* bereits der einzige Ausdruck (so c. 34 bis. 35. 36 bis. 37. 40) und es ist interessant, dass, wie hier im *V* des Pseudopl. *cum albumen ovi*, dort *p.* 14, 23 in der ältesten Handschrift (S. Gall. saec. IX) *de albumen* steht. *Albumen* las ich auch im cod. Barberinus (IX 29) saec. XI. fol. 237a — Theod. Priscian. I 4 statt des *album* der ed. Ald. und ebendort fol. 237 b in einem Zusatz dieses Codex zu Th. Prisc. I 5 (ed. Ald.). Das Wort kommt also ohne Zweifel öfter vor, als es selbst nach Georges 7. Auflage den Anschein hat. Es ist demnach gar nicht unmöglich, dass auch an der Stelle des Plinius, welche auf diesen Excurs geführt hat, das zweite *ovi albumen* und mit leichter Änderung auch *cum ovi albumine* ursprünglich ist.

Das *itaque* des *V* p. 23, 6 für *igitur* der übrigen codd. mag auf Rechnung der Flüchtigkeit des Schreibers kommen, welcher auf das ungefähr gerade eine Zeile früher stehende *itaque* abirrte. — p. 26, 23 und 27, 12 giebt *V* *mamillae* statt *maxillae*; p. 28, 16 statt der Worte: *dentes equi qui primi cadunt*, welche wir in *gvd* lesen, *V* im engeren Anschluss an das Original (Plin. *nat. hist.* 28, 25) *dentes qui primi equis cadunt*.

P. 30, 5 hat Rose in dem Satz: *alium tritum ex pusca gararizari* nach *gararizari*, mit welchem in den bisher bekannten Handschriften der Satz schliesst, aus Plin. 20, 52 *prodest* zugesetzt. Hier lautet der Satz: *contra anginas tritum in posca gararizari prodest*. Hienach musste jene Correctur Roses bisher als äusserst wahrscheinlich betrachtet werden. Der Vat. ändert die Sachlage etwas. Dort liest man *gararizari oportet*. Unmöglich ist es freilich nicht, dass dies *oportet* einem Emendator des Archetypus verdankt wird, der die Lücke nach *gararizari* fühlte. Allein ein zwingender Grund, sie wörtlich aus Plinius zu ergänzen, läge nur dann vor, wenn der Epitomator des Plinius dem Wortaut des letzteren im allgemeinen genauer gefolgt wäre, als er es in der That gethan hat. So hat er aber z. B. gleich an der vorliegenden Stelle das *in posca* der Quelle durch *ex pusca* und, was mir recht beachtenswerth erscheint, an einer anderen Stelle das *prodest* des Plinius durch eine Phrase mit *oportet* ersetzt. Man vergleiche Pseudopl. p. 90, 23 mit Plin. *nat. hist.* 32, 114.

## Pseudoplin.:

*cancris fluvia libus tritis in  
oleo et aqua ante accessionem per-  
ungui oportet.*

## Plinius:

*cancri fluvia libes triti in oleo  
et aqua per unctis ante accessiones  
in febris prosunt.*

Umgekehrt verwendet der Epitomator *prodesse* an Stellen, wo sich bei Plinius ganz andere Redensarten finden.

## Pseudoplin. p. 94, 12—13:

*melius prodest, si ea avis cum  
occiditur satura sit humano ca-  
lavere.*

## Plin. n. h. 30, 92:

*sed et ipsum vulturem in cibo  
dari iubent et quidem satiatum  
humano cadavere.*

## id. p. 99, 22:

*asininae medullae prosunt.*

## id. 28, 244:

*scabiem asininae medullae abolent.*

So fragt es sich, ob nicht doch in der Lesart des *V* *oportet* eine richtige Ueberlieferung zu erkennen ist.

Eine eigenthümliche Abweichung zeigt *V* p. 31, 3, indem er statt des *vinum* der übrigen Codd. und des Plinius *uxus* bietet. Ich sehe eine doppelte Möglichkeit der Erklärung. Erstens braucht die Annahme einer graphischen Verderbniss von *vinum* nicht völlig von der Hand gewiesen zu werden. Uebergehen wir die unbedeutende Änderung des *um* in *us*, so konnte zunächst *in* sehr leicht mit *m* und dieses selbst in einer bestimmten Form mit *x* verwechselt werden. Instructive Beispiele von Uebergängen beider Gattung bietet der Vat. selbst. Denn keinem anderen als dem ersten Fehler dankt die Lesart des *V* p. 21, 21 *ex humo* statt *ex vino* den Ursprung, und für den letzteren (*x* für *m*) darf das obenerwähnte doppelte *mamillae* statt des richtigen *maxillae* angeführt werden. Eine Vergleichung von Wattenbach Anleitung zur at. Paläogr.<sup>3</sup> S. 44 Z. 2 u. 4 v. u. und der Exempla cod. latin. tab. 6. 50. 59. 60. 61 lehrt, dass vornehmlich ein *unciales* oder *halbunciales m* der Verwechslung mit *x* ausgesetzt war. Es ist schon früher (zu *occupatur*) erwähnt, dass uns mehrfach Lesarten des *V* die Zeit der späteren *Unciale* versetzen.

Im zweiten Fall kann man in *uxus* wirklich die Spuren einer weichenenden Lesart suchen; *uxus* wäre dann als ὥξος zu interpretieren, welches nach Charis. 139, 15 auch in der lat. Form *xos* vorkommt und an dessen Verwandlung in *uxus* nach der Analogie von *pusca*, wie *V* häufig statt *posca* liest<sup>1)</sup>), kein Anstoß

1) Aehnlich p. 29, 17 *tules* st. *toles* u. s. w.

zu nehmen wäre. Der Epitomator hätte, wie auch sonst mehrfach (Rose Hermes VIII 32), seiner Quelle einen bestimmenden Zug hinzugefügt, hier also das allgemeine *vinum* durch das speciellere *oxos* ersetzt. Die letztere Erklärung gälte auch unter der Voraussetzung, dass in *uxus* ein *vetus* zu erkennen wäre<sup>1)</sup>, eine Vermuthung, welche, da Pseudopl. *vinum vetus* (p. 25, 20 *vino vetusto*) überhaupt nicht, *oleum vetus* dagegen (und zwar in dieser Wortfolge) zu wiederholten Malen hat, die Annahme im Gefolge hätte, dass *reū* nach *oleum* zu versetzen sei.

Die Variante des V p. 31, 5 *urarum* — der Anfangsbuchstabe war dem Rubrikator zur Ergänzung überlassen, von diesen aber, wie häufig in diesem Codex, nicht ausgeführt worden — statt des richtigen *menarum* des Plinius (32, 90) ist ohne Zweifel aus *minarum* entstanden, welches die übrigen Handschriften lesen, und geht vielleicht auf eine Verwechslung von *r* und *n* zurück. Vgl. Wattenbach Anl. S. 48; Wattenbach-Zangemeister *Exempla cod. la. tab.* 32 u. 8. Der umgekehrte Fehler tritt uns im Vat. p. 22, 4 entgegen. Dort hat cod. d: *lana incurata*, v: *l. concurata*, g: *lana non curata*, V: *lana non cinata*.

Alle diese Lesarten geben dem Vat. eine selbständige Stellung, welche auf eine von sämmtlichen übrigen Handschriften verschiedene Quelle hinzuweisen scheint. Andrerseits hindern doch wieder sehr bestimmte Berührungs punkte, welche ihn bald an *vd*, bald an *g* knüpfen, ihn entschieden von der bisherigen Ueberlieferung zu trennen.

Der Ersatz eines ursprünglichen *in qua* durch *ubi* z. B. kommt, wie in V, sporadisch auch in den übrigen Codd. vor. p. 27, 6—7 hat V: *aqua ubi lentiscus decoctus est*; *gd* und wohl auch v: *in qua*. p. 38, 10 tritt auch in *d* und *b* (= ed. Alb. Torin.) in ähnlicher Verbindung *ubi* auf: *aqua potata ubi cotonia decocta sunt*, während *v* das entscheidende Wort ganz auslässt und in *g*: *aqua potata qua* etc. steht. Endlich p. 30, 31 stimmen *v* und *g* in der

1) Bei Pseudopl. p. 31, 3 ist, nach jüngster gütiger Mittheilung des Hrn. Dr. Mau in Rom, in der That *vetus*, nicht *uxus* die LA des Codex F. Hiermit vermindert sich die Wahrscheinlichkeit der oben aus der LA *uxu* gezogenen Schlüsse. Es entsteht die Vermuthung, dass *vinum* wegen des unmittelbar vorausgehenden *columbinus* ausgesunken sei, die Erweiterung *vetus oleum* dagegen der Revision z (s. u.) entstamme; *vetus*, ursprünglich übergeschrieben, mag dann an falscher Stelle in den Text gerathen sein.

Lesart *in aqua ubi mus decoxerit* überein, während hier im Vat. *as* betr. Wort, in *d* die ganze Stelle fehlt. Rose erkennt (*Adnō-  
anda* p. 227) in der Lesart *db* die Hand eines Correctors, der eine vorhandene Lücke ausfüllte. Da in der That in einer erdrückenden Menge vollkommen gleicher Fälle (*Pseudopl.* p. 26, 15. 18, 17. 47, 4. 22. 55, 4. 17. 61, 14. 66, 5. 77, 19. 92, 13. *Gargil.* 2. 10. 19. 33. 35. 40. 46. 50 auch *Cassius Felix* 2) *aqua in qua* übereinstimmend gelesen wird und nach *aqua* die Worte *in qua* allerdings sehr leicht ausfielen, so wird man Rose beistimmen müssen; nur dass die Annahme eines Correctors dann auf alle Fälle ausgedehnt werden muss und wir auch p. 30, 21 statt *ubi* und p. 38, 10 *in qua* statt *qua* zu lesen haben werden.

Insbesondere stimmt *V* mit *v d* in wichtigen Lesarten überein: so p. 24, 5 in dem Zusatz *alibi mulierum*. p. 24, 19 hat er statt: *quidam mariti radices* des cod. *g* (Rose *marati*) *tamarice maritimī* in unmittelbarster Verwandtschaft mit der Lesung in *v d*: *tamarice mariti*. Beruht diese Lesart auf Conjectur eines sehr unterrichteten Correctors — denn die Kenntniss von *tamarix maritima* seitens des Alterthums beweist schon indirect *Scribonius* 128: *tamaricum longe a mari collectum* — oder stammt sie aus derselben Quelle der Ueberlieferung, der *V* mehrere vorzügliche Lesarten verdankt? Es ist schwer, hier zu entscheiden. Formell ist es ebenso denkbar, dass *in mariti* des cod. *g* eine bei der Auseinanderfolge ähnlicher Silben (*quidam tamarici maritimi*) erklärbare Verkürzung des Urprünglichen vorliegt, als in den Worten des *V* die letzte Stufe inner auch durch *v d* vertretenen allmählichen Erweiterung des zu *mariti* verdorbenen *marati*. Sachlich verdient, nach dem Urtheil eines befriedeten Arztes die *tamarix* wegen ihres Gerbstoffgehaltes und ihrer dadurch bedingten astringirenden Wirkung für das in *bede* stehende Recept bedeutend den Vorzug. Halten wir uns allein in das in sämmtlichen Handschriften des *Pseudoplin*. überlieferte *mariti*, so könnte die Vermuthung, es sei darin *tamarici* zu suchen, nicht zu kühn erscheinen. In dem Original bei *Plin. nat. hist.* 10, 27 steht nun allerdings, bei sonst wörtlicher Uebereinstimmung, *marati* (*Detlefsen marathi*) und darnach ist seit der Ed. pr. unsere Stelle emendirt worden. Allein auch dort fehlt es nicht an Varianten: cod. *E* = Paris. 6795 hat *maratina*, Riccard. pr. m. *maraty*, id. sec. m. *maratyna*. Ueberdies ist die Vorlage von *V* den in dem entsprechenden Pliniusabschnitt erhaltenen Codd. an Alter

mindestens ebenbürtig und an der Zulässigkeit einer Emendirung des Originalplinius auf Grund der Epitome im allgemeinen nicht zu zweifeln (Rose Hermes VIII 26 u. Ann. 1). So betrachte ich die Möglichkeit, dass auch bei Plin. *n. h.* 30, 27 eine Verderbniss durch Verkürzung stattgefunden hat, beziehungsweise *Vvd* die Spur des Richtigen erhalten haben, keineswegs als ausgeschlossen.

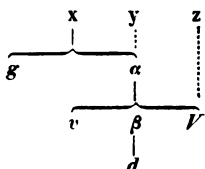
Mit der Gruppe *vd* findet sich *V* p. 23, 10 auch durch den in *g* fehlenden nothwendigen Zusatz: *coicitur in nares*, wie oben bereits erwähnt, zusammen, welcher in *V* und *v* steht und in den Quellen von *d* ursprünglich höchst wahrscheinlich vorhanden war, da in *d* an der betreffenden Stelle ein für zwei oder drei Worte reichender leerer Raum gelassen ist; ferner p. 29, 1 durch den Verlust des ersten Wortes des Textes *uvae*; p. 21, 19 durch die Lesart *teneri* (cod. *g*: *tenera*); p. 26, 6 *stomachus* (*g*: *stomachicus*). Auch *in spasso*, wie *Vv* p. 30, 6 statt des *in passo* (*g*) lesen, gehört hierher, da die Var. *insperse* von *d* evident als eine weitere Verderbniss von *in spasso* zu betrachten ist. Ob die Quellen von *d* vielleicht auch in der Lesart p. 30, 8 *manu sua tusillas* mit *V* sich berührten, kann nicht gesagt werden, da die ganze Stelle in *d* fehlt. Die Var. *V* p. 9, 15 *media* ist schon Eingangs dieses Aufsatzes auf eine Verderbniss zurückgeführt worden, welche auch in *d* nachwirkend erkannt wurde.

Obwohl sich so *Vvd* zu einer Klasse zusammenschliessen, fehlt es doch andererseits keineswegs an engen Beziehungen zwischen *Vvg*. So haben diese drei an den gleichen Stellen *caliculus* (p. 21, 3), beziehungsweise *codiculus* (p. 29, 7) für *cauliculus*; p. 21, 7 *lippurum* statt *lippiturum* (*g* mit der Var. *lipturam*), p. 27, 9 *vino austri*, p. 27, 13 *osciami* für *hyoscyami*, p. 30, 20 *spineta* statt *fuseta* (so Rose nach Plin. *n. h.* 24, 171), p. 31, 1 *verminacula* statt *vermineacia*, p. 33, 17 *lumentum*; p. 33, 15 fehlt *ex* in *Vvg*. *Utilissimum* findet sich, wie nach Roses Index oft in *g*, so auch in *V* p. 9, 1 und in *v* wenigstens im Gargilius c. 13 = p. 146, 16 R. (*utilissimum*: gr.). In das Gebiet solcistischer Superlative fallen auch die dem eigentlichsten Lesarten p. 27, 3 *optissimum* und p. 10, 12 *multissima*, welche eine Formengattung repräsentieren, die auch inschriftlich mehrfach sich findet (Schuchardt Vocal. des Vulgärlateins I S. 409).

*V* und *g* allein endlich scheinen, außer den bereits oben erwähnten richtigen Lesarten, in dem Fehlen des *modo* in der Phras-

*dem modo* p. 26, 21 sich zu begegnen; bemerkenswerther Weise erdeholt sich in *g* p. 88, 6 der Verlust des *modo* in der gleichen densart.

Erwägt man die Fülle eigenthümlicher Lesarten des *V* und nn wieder seine Beziehungen zu *v d* einerseits, *v g* oder *g* allein dererseits, so wird man zu der Annahme gedrängt, dass *V* zwar allgemeinen mit *g v d* den Ursprung theilt, dass indessen die überlieferung bis *V* eine doppelte Revision erfahren hat: eine ste, welcher auch *v d* folgen, eine zweite und zwar vorzügliche, welche bisher durch *V* allein vertreten ist. Mir scheint, dass sich iter diesem Gesichtspunkte sämmtliche Lesarten des *V* befriedi-nd erklären. Folgendes Schema würde diess Handschriftenver-tniss versinnlichen:



Ich führe schliesslich zur Charakteristik des Codex einmal die iatsache an, dass mehrfach sich falsche Wortverbindung findet: p. 12, 2 *matutinos epascentis* statt *matutino se pascentis*; p. 14, 12 *ti une st. pituinae*; p. 18, 11 *cum melli seminis st. cum mellis unis*; p. 21, 3 *farinā st. farina in*; p. 26, 13 *stabili tenore st. ibilit in ore*; p. 31, 13 *illiti sanguinis st. illitis anguinis*; p. 31, 16 *re utrum st. si neutrum*, woraus man wird schliessen dürfen, ss in der Vorlage von *V* die Worttrennung noch nicht durch-führt war; — sodann eine Reihe seiner orthographischen Eigen-  
Jmlichkeiten:

P. 8, 3 *hodorem*; 12, 3 *harundine*; 16, 4 *his st. is*; 19, 17 *aero*; 20, 12 *ordiacia* (st. *hordeacea*); 23, 19 *edere* (*hederae*); , 11 *alitum st. halitum*; 25, 13 *irundines*, 30, 12 *irundinatus*, , 11 *erundinus* (st. *hirundininus*); 25, 13 *horis st. oris*; 28, 1 *mule st. harenulae* (wie *erenā* z. B. cod. Vat. Verg. Aen. VII 31); , 21 *erba*; 32, 1 *imina st. hemina*; 33, 13 *adibetur*.

P. 9, 19 *observande st. observanda*; 10, 13 *conspargi*; 15, 5 *sine st. ursina*; 17, 24 *morę st. mora*; 21, 8, 28, 21 *effectum affectum*; 30, 9 *lavabit st. levabit*; 31, 19 *equitanie st. aquitiae*. p. 24, 1 *påndere* (sic) st. *pondere*.

P. 10, 5. 11, 3 *tempora* statt *tempora* (wie *g* p. 72, 21 *fimo-ribus*, *g d* p. 78, 1 *firmorum* st. *femorum*); 17, 11 *pinna* st. *penna*; 19, 15 *acitabulum*; 30, 13 *interiori* st. *e.* 30, 19 *inferiori* st. *e.* 28, 19 *perfrikaentur*.

P. 12, 10 u. 8. *prurigo* st. *porrigo*; 14, 5 *iocundissime* (wie *g d* 47, 7. 148, 10); 26, 14 *enola* st. *enula*; 29, 17 *tules* st. *tolis* (wie *g v*); 30, 4. 31, 7 *puscha* st. *posca*; 33, 10 *glotino* st. *glutine*; 15, 8 *urinacei* st. *erinacei*.

P. 28, 18 *cervello* st. *cerebello*.

P. 8, 3 *praestad*; 27, 2 *mittid*; 32, 16 */ʃad* — *foedat*; 26, 17 *adsparragi* — *asparagi*.

P. 7, 1. 13. 18. 16, 24 *michi* st. *mihi*; 15, 10 *sandarache*; 26, 10 *amurcha*; p. 7, 8. 18 *langor*; 10, 1 *ungi*; 10, 26 *nescienti* st. *nescienti*; 24, 19 *ammicent* st. *admiscent* (wie *d* p. 10, 14 *facia* st. *fascia*); 21, 3 *occulo<sup>24</sup>*; 21, 9. 32, 15 *occulis*; 29, 10 *cocleari*; 20, 6 *desicant*; 19, 14. 15 *dragme* (= *drachmae*); 20, 7 *conciliorum* (= *g*) st. *conchyliorum*; 17, 13 *conquiliata* (= *g*) st. *conchyliata*; 32, 5 *quoagulo* st. *coagulo* (*g v*: *quagulo*); 17, 10 *dequoquitur*; 30, 15 *quoquitur*; ähnl. *qu* statt *c*: 25, 6. 26, 6. 22. 27, 9. 28, 15.

P. 25, 19 *cyriace* st. *syriace*; 28, 3 *sintiunt* st. *finiunt*; 15. 19 *rursus* st. *rufos*; 18, 7 *sugiat* st. *fugiat*; 32, 16 *sedat* st. *foedat*; 8, 6. 25, 24 *sestarius* — *g*; 27, 25 *exessis* st. *exesis*; 20, 2 *brasice* st. *brassicae*.

P. 22, 3 *anacolima* st. *anacollema*. 4, 9 *remituntur*; 29, 17. 32, 13 *apellant*; 32, 12 *apellantur*; 23, 7 *narres* st. *nares*; 10, 1 *leviatur* st. *levatur*; 9, 11 *mensuraque* st. *mensurasque*; 14, 17 *ea* st. *eas*; 16, 2 *vaso* — *v* (*g* oft); 28, 14 *in olla mittes* — *vd.*

## 2. Cassius Felix.

Als Rose den Cassius Felix zum erstenmal edirte (1879), waren ihm laut *praeſ.* p. IV (*tribus tantum codicibus manuscriptis quod sciam conservatus*) und *ibid.* p. VI (*ex tribus his codicibus quos solos novi*) nur drei Handschriften dieses Autors bekannt: *cod. g* — S. Gall. 105 membr. saec. XI; *c* — *cod. Cantabrig. Gg. III* 32 chart. saec. XV und *p* — *cod. Paris. lat. 6114* saec. XIII. Der beste von diesen, *g*, ist sehr lückenhaft und fehlt für c. 43—82 vollständig; so beruht in dieser zweiten Hälfte des Cassius alles auf *c* und *p*: *recentibus duobus integris, sed arbitrio scriptoris Itali textum obscurum corrigentis corrupto altero Parisiensi s. XIII, altero Cantabri-*

*nsi s. XV propter insignem litterarum obsoletarum ex vetere quoniam bonoque exemplari depictarum inscitiam monstruosissimo*, oder, Berücksichtigung der Roseschen weiteren Beschreibung des ntabr.: *nunc madore fere deletum ut vix legas nec nisi reliorum codicum ope litteras saepe evanescentes discernas* eigentlich dem Parisinus allein.

Unter diesen Umständen dürfte die Nachricht, dass noch eine lständige, wenn auch erst dem 14. Jahrhundert angehörige Handschrift des Cassius Felix existirt, nicht ganz unerwünscht kommen. s oben erwähnte Suchen von Handschriften des Scribonius hat ch auch auf diese Entdeckung geführt.

Es ist Vaticanus 4461 membr. saec. XIV. Derselbe enthält . 1a—45 b: *Pauli lib<sup>i</sup> de curoē egritudinū toti' cors prīū d' aloia τ calu<sup>l</sup>.* — fol. 46 a linke Columne: *Explicit liber Pauli deo utias Amen.* Die Columne füllen noch ein paar Recepte und finitionen griechischer Termini. Schluss: *anadoxis (= ἀνάδοσις) tuisio digesti et i sanguinū Jūsi cibi i onīs co<sup>2</sup>s ptes. Laus deo.*

fol. 46 a rechts, ebenso fol. 46 b leer. — Auf fol. 47 a beginnt ne jede Ueberschrift ein Capitelindex: *ad cephalam, ad tineas nitis etc.*, welcher sich als identisch mit dem des Cassius Felix codd. pc (= Rose p. IX) herausstellt. Nach LXXXII (*ad emoriā matricis*) folgt noch: *de unguentis.* — fol. 47 b beginnt der xt des Cassius, um bis fol. 80 b fortzulaufen. Dort schliesst sich mittelbar an das letzte Wort des Cassius die Ueberschrift *de unguentis.* Wie in letzterer Beziehung, steht auch sonst der Vat. mit ihm überein, ohne doch aus ihm abgeschrieben zu sein, z. B. p. 106, 15 *vero*, welches im Vat. steht, im Paris. fehlt, nso p. 107, 15 *competenter* statt des *potenter* des *p* beweisen in. Darum mag in den Theilen, für welche der S. Gall. fehlt 43 ff.) noch manches mit Hilfe des neuen Codex emendirt werden. Ich habe, da eine vollständige Vergleichung der Handschrift inen Zwecken fern lag, um wenigstens eine allgemeine Werthärtzung zu ermöglichen, c. 43 collationirt.

p. 105, 12 R. Vat. *ad splenem.*

14 " " *sequitur aū = p.*

15 " " *doloris.*

16 " " *catesiā.*

- p. 106, 2—3 R. Vat. *deprimit s. extantiam = p.*  
 4 „ „ *filiat'o* (st. Philagrio).  
 5 „ „ *anelite.*  
 6 „ „ *retro scemate.*  
 7 „ „ *et ip̄ius' stratiām desluere facial* (defl. *f* =)  
 8 *R = p.* *ibid. struccy.*  
 8—9 [et capparis radicis siccae] om. V.  
 9—10 *corticis camedreos panacis radicis tamariſi ſemiſ.*  
 10 [omnium V] om. V = p.  
 11—12 *ſglutico* (= cp) τ *collegi*ς τ *troi singla*τ *et inform*  
 τ *in umbra ſicca* (= p).  
 13 [ieiunis] om. V = p.  
*oſſimelle.* — *opiata = p.*  
 14 *alīud ex plere* (st. *ad ſplenem*).  
*filonos = p.*  
 15 *apica.*  
*hye3o nō* (vero om. p).  
 16 *egrotum.*  
 17 *ipi.* ib. *dorsum haut = habeat.*  
 19 *ad ſplenē qui = p.*  
 20 *ſplenuem tenuando betonice h'be Θ III teres = p.*
- p. 107, 1 [nigri] om. V.  
*ciatiſ III cal'e τ'md'z* d. h. *calidae tantundem.* Hi  
 klärt V die unverständliche Lesart von p auf.  
 2 *in uno mense = p.*  
 3 [item] om. V = p.  
*initiantem ydropisin = p.*  
 4 *que ventrē ſoluendo.*  
 5 *radicez eximto δ'terra τ excute lavare noli.*  
 6 *ɔprehendis = cp.*  
 7 *cumtrito cum.*  
 9 [item] om. V = p.  
*radices = p.*  
 10 *radicum cortices ſive virides ſive ſiccas = p.* il  
*deq̄ues.*  
 11 [competenter] om. V = p.  
*ſtipico ad tertias.*  
 12 *ieiunis = p.*  
 13 *folia viridis τ nepitā.*

- 107, 14 *calamīū*. *ibid.* /qle.  
 15 *coques* ḡpeɪ'nr'.  
*post hoc p̄icis.*  
 16 *mucteg ordeū et h'ebum 7 fenū ġcū 7 hyg.*  
 18 *ciprūnū* = *p.*  
 19 *nīto.* *ibid.* [ex] om. *V* = *p.*
- 107, 19 — 108, 1 *fervere facis* = *p.*
- 108, 1 *adponis.*  
 3 *splēticon* [et] om. *V.*  
 4 *depilitatēm et infusioēm.*  
 5 *citrinon.* *ibid.* *apptarū* = *c.* *ibid.* *cere* = *c.*  
 6 *armoniaci.* *ibid.* *gutte añ* ≈ *VI.*  
 7 [*omnium trium*] om. *V.*  
 8 *sufficit* = *c p.*  
 9 *plenis.* *epithimate* = *p.*  
 10 *diasanfuco* = *cp.*  
 12 *aduritū.* — [*Graeci*] om. *V* = *cp.*  
 13 *sclirosim* (*p.*: *sclirosin*). — *dicun.* — *amicationis.*  
     — *adpones.*  
 14 *stomaci duritā conscripsimus* = *p.* (*duriem*).  
 15—16 *armoniaci.*  
 16 *equali.* *ibid.* [frequenter] om. *V* = *p.*  
 17 *supermicūs sucū caulinli viridis.*  
 19 *cartulis* (sic!) *aluta splenis aponis.*  
 20 *egritudine.*  
 21 *III diebus cataplasmabis.*  
 22 *ut ord'i.*  
 23 *rosaceo i modico melle.*
- 109, 1 *ex mett.* — *ieiunis* = *p.*  
 2 *splenericon lexipiton* = *cp.*  
 3 *armoniaci.*  
 4 *añ 5III croci 9VIII aloen 9VI.* [tamen] om. *V* = *p.*  
 5 *sufficit* = *cp.*  
 5—6 *croci armoniaci guttā.*

## PHAETHON.

### 1.

Die landläufige in die Conversation und ihre Lexica aufgenommene Phaethonsage stammt, wie das sehr häufig der Fall ist, aus Ovids Metamorphosen. Auch die bildende Kunst, z. B. B. Peruzzi und Carstens, ist von Ovid beeinflusst. Ovid selbst ist nur einer der Mittelsmänner, durch welchen die Dichtung eines 'Alexandriners', d. h. eines Dichters zwischen 330 und 100, übermittelt wird. Ich habe schon An. Eur. 151 darauf hingewiesen, dass jenes Gedicht aus Ovid, Nonnus und den Sarkophagen herzustellen ist; Kaibel hat dazu ausser dem Knaben Sulpicius Maximus (*Epigr.* n. 61S) noch Lucian (*dial. deor.* 25) gefügt. Auch Philostratus (*Imag.* I 11) und die vulgäre Grammatikertradition gehört dabin. Die Fabel darf ich als bekannt voraussetzen: ich hebe aber hervor, dass sie auf Katasterismen hinausläuft, des Phaethon als Fuhrmann, des Eridanos und des Kyknos als die gleichnamigen Gestirne, und der Katasterismus des Eridanos scheint schon dem Arat selbst (360) bekannt gewesen zu sein.

Jenseits jenes vielbenutzten Gedichtes liegt die nach Phaethon benannte Tragödie des Euripides. Wie natürlich hat der gelehrte Epiker aus dem Drama einiges genommen, aber hier ist es einmal anders gekommen als gewöhnlich. Die Tragödie des Euripides hat keinen entscheidenden Einfluss auf die Gestaltung der Sage in der Folgezeit gehabt; wir würden sogar von seinem Phaethon ohne die Blätter des Codex Claromontanus so gut wie nichts wissen, obwohl das Drama noch im ersten Jahrhundert nach Christus von Plutarch, dem Verfasser der Schrift vom Erhabenen und sogar von Seneca gelesen ist. Jene Blätter aber, jetzt selbst so gut wie verloren, waren auch für Hase und Bekker sehr schwer lesbar. Hase hat was er erkannte treu nachgezeichnet, Bekker hat sehr viel mehr gelesen, aber die Ergebnisse des eigenen Rathens nicht streng von dem was er las gesondert; er stellt eine reichere aber stellenweise

terpolirte Ueberlieferung dar. Die Handschrift war von erster und sehr flüchtig geschrieben, aber sehr gut mit rother Tinte drückt. Die Herstellung hat aber nicht bloss Lesefehler und gewöhnliche Schreiberversehen, sondern einzelne alte Textfehler zu errichtigen. Es würde ein schweres Geschäft sein, wenn nicht Gottfried Hermann den Text constituirt hätte. Auf eine Reconstruction des Inhalts hat er verzichtet, aber dafür ist Goethe eingetreten, und zwar hat er den Weg eingeschlagen, der allein zum Ie führen kann, das Entwickeln der in den Bruchstücken angeponnenen Fäden. Allein die philologischen Berather gaben dem modernen Dichter nur eine des antiken unwürdige Uebersetzung und gingen ihm nicht mit dem zur Hand, was freilich für jede solche Reconstruction ein unerlässliches Erforderniss ist, mit der Kenntniß von der Manier des Euripides. Deshalb ist es Pflicht, die Goethesche Nachdichtung zu bewundern, aber auch sie nicht zu widerlegen. Uebrigens huldigte Goethe gewiss dem grossen Tragiker mit besonderer Genugthuung, um so gegen die Geringschätzung zu protestiren, welche die Romantik (Tieck ausgenommen) gegen ihn in Curs brachte, der das vornehmlich war, wovon die ganze Romantik zwar den Mund voll nahm, wozu sie es aber doch nicht gebracht hat, ein tragischer Dichter. Versuchen wir es denn auf dem Goetheschen Wege, aus den Bruchstücken die Hypothesis zu langen.

Die Scene ist vor dem Palaste des Merops, des greisen (775, 15) ethioperkönigs, im Lande der Wohlgerüthe (775, 13), am Gestade des Okeanos (775, 31. 60. 771. 776, welche beiden Bruchstücke durch mit Unrecht getrennt hat). Die Burg des Sonnengottes und die Ställe seiner Rosse sind ganz nahe; diese Heimstätte des Helios im fernen Osten hatte schon ältere Poesie ähnlich geschildert.<sup>1)</sup>

1) Stesichorus 8 Ηλίος δ' ὑπεριονίδας δέπας ἐσκατέβαινεν χρόσεον,  
οὐα δέ τὸ Ωχέανοι περάσσει, ἀφίκοιτο<sup>2)</sup> ἵερας ποτὶ βένθεα Νυκτὸς ἔρεμνά  
εμνᾶς Athen. XI 469 e), ποτὶ ματέρα κονγριδίαν τὸ ἄλοχον πάσιδύς τε φί-  
νε. Hier ist Helios Sohn der Nacht und des (wesenlosen) Hyperion. Die Mutter und die Kinder sind für uns unbestimmbar, und es ist gar nicht nötig, dass Stesichorus an bestimmte Namen gedacht hat, wie man sie etwa aus der siodischen Theogonie, oder vielmehr den Katalogen (977) einsetzen könnte. Ich den Gott, der vom Tagewerk heimkehrt, empfängt 'Weib und Kind'. Dass die Nacht die Sonne geboren hat und in ihren finsternen Gründen aufnimmt, ist eine unmittelbar empfundene Wahrheit der Anschauung, die deshalb jeder Dichter unmittelbar erfinden kann. Auch Sophokles denkt an keine

Merops, der 'Mensch', der einzige unter den göttlichen oder halbgöttlichen Trägern der Handlung, ist ohne Zweifel ähnlich wie der Kepheus der Andromeda als Mohr zu denken, wenn er natürlich auch auf der Bühne ebensowenig schwarz war wie jener. Er hat die sterbliche Tochter des Okeanos (781, 68), Klymene, geheirathet (775, 15), und Phaethon gilt als der Spross dieser Ehe. Allein in Wahrheit ist er die Frucht eines Ehebruches Klymenes mit dem Nachbar des Aethiopenschlosses, Helios. Dies ist ein ängstlich gewahrtes Geheimniss, da Klymene die Grausamkeit des Gatten zu fürchten hat (781, 68). Es ist desshalb von Bedeutung, dass der Dichter schon im Prolog das Missverhältniss der Jahre betont, das die innerliche Entfremdung der Gatten motivirt. Auf den strahlenden Heliossohn ist der vermeintliche Vater freilich sehr stolz, allein auch hier walten, selbst als Phaethon noch über seinen Ursprung nicht unterrichtet ist, kein Pietätsverhältniss. Merops ist der despottische König des Orients, um so anspruchsvoller, da er schon seiner Natur nach eine Stufe unter seinen Angehörigen steht.

Diese allgemeinen Verhältnisse sind zunächst die Voraussetzungen des Dramas; über sie musste nach Euripides Manier die erste Rede des Prologs informiren, und da nur Klymene um ihren Fehlritt wusste, so fiel ihr dieser Theil des Dramas zu, wie auch meist angenommen wird (771. 776). Daran schloss sich, in einer namentlich in den älteren Dramen herkömmlichen Weise, ein kurzes Gespräch, dessen Schluss im Claromontanus erhalten ist. Dass Goethe dasselbe richtiger erfasst hat als diejenigen, welche die einem hitzigen Redekampfe angehörigen Verse dahin gerechnet haben, folgt

Mythologie, sondern an das Phänomen von Sonnenaufgang und Untergang, wenn er dichtet, dass die Nacht den Helios gebiert, indem sie ihrer bunten Rüstung (des Sternenpanzers) entkleidet wird, und denselben unter flammendem Scheine zu Bett bringt (Tr. 94). Daran, dass man die prächtige Schilderung ihm zerstören würde, hätte Sophokles freilich auch schwerlich denken können. Nach der Vorstellung des Stesichoros muss Helios sich vor Sonnenaufgang erst noch nach dem Osten begeben. Anders Mimnermos. Nach ihm geht Helios bei den Hesperiden zur Ruhe, und wird, sobald Eos aus dem Okeanos aufsteigt, noch schlummernd auf geflügeltem Bette über die Wogen hin nach dem Aethiopenlande getragen, wo seine Rosse seiner warten (12); dort liegen auch seine Strahlen in goldner Kammer (11). Die von Euripides gewählte Vorstellung hat Züge von beiden Dichtern, und mit Mimnermos berührt er sich nahe γαῖαν ἐς Αἰθιόπων ἵνα δὴ θοὸν ἄρμα καὶ ὥπποι ἔσται· δῆρε· Ήώς ἡρηγένεια μόλῃ und καλοῦσι δ' αὐτῇ γείτονες μελάμβροτοι· Εὐ φαεννὰς Ἄλλιον δὲ ἵπποστάσεις.

aus Arnims Untersuchungen über die Technik der Prolog. Klymene hat sich den Sohn zum Gespräche noch vor Tagesgrauen vor den Palast bestellt um ihm die folgenschwere Entdeckung seines Ursprungs zu machen. In den erhaltenen Versen weist sie ihn an, zur Bekräftigung ihrer Aussage zu Helios Hause zu gehen und von diesem die Erfüllung einer Bitte zu heischen, wie es ihr der Gott in den Tagen ihrer Liebe zugesagt hat.<sup>1)</sup> Phaethon ist nicht ungläubig, will aber doch nur für den Fall Gebrauch davon machen, dass Merops, den er vor dem Hause erwartet (16), ihm mit einem Heirathsverschlag komme sollte. Da die Dienerinnen, durch deren Erscheinnen Klymene veranlasst wird in das Schloss zurückzukehren, bereits wissen, dass die Hochzeit für diesen Tag angesetzt ist, ergiebt sich, dass diese Aussicht nichts Neues ist; Klymene hat sich nur erst in letzter Stunde entschlossen ihr Schweigen zu brechen. Phaethon widerstrebt der Verbindung, Merops wünscht sie; wie Klymene dazu steht, ist nicht klar. Sie theilt ihm desshalb das Geheimniß mit, ob aber, damit er nunmehr seinen Widerspruch fallen lasse, oder damit er so eine Möglichkeit habe sich dem Machtworte des Merops zu entziehen, ist fraglich. Jedenfalls legt die Mutter dem Sohne die Bestimmung über sein Glück frei in die Hand, da sie ihm die Aussicht eröffnet, dass Helios ihr gelobt hätte, dem Sprößling ihrer Verbindung einen Wunsch erfüllen zu wollen.

Etwas mehr lernen wir durch die auf die Parodos folgende Scene, den Redekampf zwischen Vater und Sohn, der im Prolog (17) bereits angekündigt war. Zwar ist nur eben die Einleitung

1) Der unvollständige Gedanke ist etwa so zu ergänzen *(ἢν δ' εὐμενεῖ σ' ἐλθόντα δέξηται χρεῖ)* μνησθεις ὁ μοι ποτ' εἰψ' οἴτ' ηννάσθη θεός, αἰτοῦ τι χρήσεις ἔν· πέρα γὰρ οὐ θέμις λαβεῖν σε· καν μὲν τυγχάνης ὅτου θέλεις, θεοῦ πέφυκας, εἰ δὲ μή, ψευδῆς ἔγω. Im vorletzten Verse hat Bekker nach *τυγχάνης* noch ε, Hase δ.ων gelesen; Hermanns Ergänzung σάφ' ἵσθι οἵτι ist im sophokleischen Stile: für Euripides verbindet es die Verse zu nahe. Ich würde σάφω vorziehen, wenn ich an solchen Stellen mich an Hase gebunden glaube. Vs. 7 zeigt besonders gut den Werth der Correcturen in der Handschrift. Auf Klymenes Bemerkung, Helios würde selbst dafür sorgen, dass die Sonnenhitze dem Sohne nicht schade, erwidert Phaethon 'wofern er mein Vater ist; das ist richtig'. Und sie 'gewiss; bald wirst du's bewiesen erhalten'. Wie wäre es möglich, dass Phaethon sagte, 'da er mein Vater ist'? Es steht von erster Hand ἐπει, von zweiter εἰπερ πατήρ πέφυκεν. Aehnlich steht es 775, 68, wo der Schweigen gebietende Herold schliesst ἀλλὰ σίγ' ἔστω λεώς, σίγα giebt die zweite Hand, τῆδ', was immerhin τῆλε gewesen sein mag, die erste.

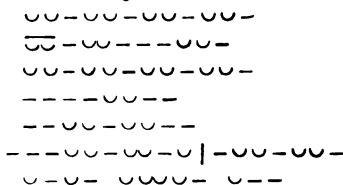
der Scene im Claromontanus erhalten, indessen die bei Stobaeus erhaltenen Gnomen gehören ersichtlich in einen Mund und in einen Zusammenhang: 'ein Weib mit reicher Mitgift macht den Man zu zum Sclaven', 'Reichthum ist nun einmal mit Thorheit verbunden, denn er ist selber blind', 'wo mirs wohl geht, ist mein Vaterland' (772. 73. 74). So redet wer eine reiche Verbindung ausschlägt, eben weil es eine reiche ist, die über seine Verhältnisse hinausgeht. Somit gehören diese Worte Phaethon. Auch ein Wort des Merops ist erhalten, zwar nicht der Proposition angehörig, sondern gesprochen, als der Despot durch die Weigerung des Sohnes erhitzt ist; er erklärt es 'für Narrheit, wenn ein Vater seinem Sohne oder ein König seinem Volke bei thörichtem Verlangen nachgiebt' (778). Das Ergebniss des Streites lässt der Prolog voraussehen: Phaethon geht ab; der Zuschauer weiss, dass er zu Helios geht. Merops rüstet, unbekümmert um den Widerspruch, die Hochzeitsfeier. Ob aber Phaethon vorhat die Ehe unbedingt auszuschlagen, oder ob er sich als Heliossohn dazu bequemen wird, wissen wir noch immer nicht. Die nächste Frage bleibt auch noch unbeantwortet, wer denn die Braut sei, aber zweierlei lässt sich doch schon von dieser sagen, erstens dass sie dem Phaethon unendliche Schätze zuführen soll: es muss etwas Gewaltiges sein, vor dem die Reichthümer Aethiopiens verschwinden; zweitens sehen wir, dass die Braut mit der ausgesuchtesten Reserve behandelt wird: das wird besonders deutlich durch die Parodos, die dem Gespräch vorausgeht.

Der Chor besteht aus den Dienerinnen des Herrscherpaars, die natürlich der Herrin Partei halten. Sie erscheinen, wie Clymene angiebt, um den Vorplatz mit seinen *κειμήλια*, d. h. den Dreifüssen Thymiateren u. s. w. zu reinigen, also zu ihrer üglichen Morgenarbeit, wie Ion in seinem Drama. Sie thun das aber nicht, sondern bringen dem Morgen einen Festgruss. Dieser füllt ein Strophenpaar und die nächste Strophe noch. Dann ein schroffer Uebergang zu dem eigenen Geschäft: sie erklären Neigung und Beruf zu haben, den Schmuck der Ehe des Königssohnes zu besingen<sup>1)</sup>), da sie als treue Dienerinnen die Freude

1) *χόσμον δ' ἴμεναισιν δεσποσίνων ἐμὲ καὶ τὸ δίκαιον ἀγει καὶ ἔρος ἴμειν.* Falsch ist Hermanns Conjectur *χώμον* für *χόσμον*. Dass diese Mägde keinen Komos singen, darüber ist kein Wort zu verlieren; sie singen aber auch nicht das Brautlied, sondern ihr Gesang ist ein Schmuck des Hymenseus. Pindar Ol. 11, 13 *χόσμον ἀμφὶ στεφάνῳ ἀσυμελῇ κελαδίσω*. Es geht weiter

rrschaft theilen, und (wie mit ahnungsvoller Bedeutsamkeit gesagt ist) Schläge des Schicksals tief mit empfinden. ‘Heut sch nun die Hochzeit vollziehen, um die mein Gebet oft getat; ich erscheine den Hymenaios zu singen. Die Ehe ist oft gewollt; die Zeit ist vollendet; nun ertöne auch das das die Ehe schliesst.’ Man darf hier nicht vergessen, clavinnen zum Hymenaios in Wahrheit nicht berechtigt eschickt sind, dass die Hochzeit vorläufig auf den gegen Tag angesetzt, selbst aber noch in weitem Felde ist; es s also in sehr uneigentlichem Sinne ein Hymenaios: *ἴτω γάμων ἀοιδά* schliesst die Parodos. Das ist Wunsch: *ελεσθετη δῆτα ὁ γάμος*, bedeutet es. Der Dichter lässt die ch zum Staubwischen bestimmten Mägde sich zum Choreschliessen. Dies motivirt er mit ihrer Festesfreude, und sich zum Singen zusammenthun, so äussert sich ihre Freude

*γὰρ ἀνάκτων εὐήμεροι προσιοῦσαι μολπαὶ θράσος ἄγουσ'* (so Kaibel σ' der Abschriften) *ἐπὶ χάρματ· εἰ δὲ τύχα τι τέκοι, βαρὺν βαρεῖα πεμψειν οὐκοις.* Der Schluss mit dem gewöhnlichen Gebrauche von r die *familia* und der ungewöhnlichen Traiectio des Adjectivs ist schön; das Vorhergehende verdorben, aber sicher zu heilen. Nicht γ des frohen Tages, der zur Herrschaft kommt, erhebt des Gesindes r Freude, sondern das Glück der Herrschaft giebt dem Gesinde freuangesmuth. *δμωσιν γὰρ ἀνάκτων εὐαμερίας προσιοῦσαι μολπᾶν ἄγουσ'* *ἐπὶ χάρματα.* *θράσος* habe ich um des Versmaasses willen ien. Das Schema ist folgendes



sische Trimeter am Schlusse leitet zu der folgenden iambischen Epode liche bei Euripides nahe Parallelen hat (Suppl. 71. 598. 617). Nicht so en Verse, welche sich dem Auge und Ohr zuerst als Anapäste darstellen, ie sind, obwohl der Wechsel von zwei Kürzen und einer Länge den verstärkt. Ich könnte aus der Behandlung der Sprache den Beern, dass es Daktylen sind, allein das führt hier zu weit. Es genügt Verweisung auf ihre Vorbilder: die chalkidischen Strophen des Ibykos . 2) und Stesichoros (Geryoneis), und dann auf den vorletzten Vers, zwei rein daktylischen Reihen besteht, einem Tetrameter und einem , vgl. Ibyk. 2, wo eine längere daktylische Reihe also ausklingt *ἴσικτυνα Κύπροι βάλλει.*

im Singen zu Ehren der Hochzeit. Aber das Lied ist deshalb in Form und Inhalt durchaus noch kein Hymenaios.

Ausserdem ist in Betreff der Tageszeit die Bemerkung auch nach Goethe nöthig, dass Phaethon so früh auf die Sonnenburg gelangen muss, dass er Helios noch zu Haus trifft, folglich die Sonne vor dem Ende des ersten Epeisodion nicht aufgehen kann. Die Schilderung in der Parodos gilt also nicht dem Erscheinen des Helios, sondern dem der Eos. Sowohl die Tragödie wie die Komödie, wie auch andere Zeugnisse, z. B. Platons Protagoras, zeigen uns ja, dass die Athener des fünften Jahrhunderts in einer uns befremdlichen Weise Frühaufsteher waren. Des Tages Arbeit beginnt lange vor des Tages Anbruch; mit dem *δεῖπνον* ist sie dafür auch beendet. Hier brauchte der Dichter die lange Zeit, weil die Fabel mit dem Aufsteigen des Helios die Katastrophe verknüpft. Da sich aber seine Fabel um das Tagesgestirn drehte, so musste er die Phasen der sinnlichen Erscheinung seiner Götter scharf betonen. Und während wir die mythischen Personen handeln sehen, schildern uns die Menschen die Macht des Elementaren in ihren Wirkungen wieder auf die Menschen, daher dies eigenartige Lied, das in der Antike kaum seines Gleichen hat, denn die nächstverwandte Stelle ist nur eine Nachahmung davon. Euripides lässt seinen Chor sagen 'noch singt die Nachtigall in den Zweigen; schon hebt der Gemeindehirt, der die Ziegen hoch auf die Berge zu treiben hat, die Schalmei zu blasen an, die die Thiere sammelt; die Koppeln werden aufgethan und die Füllen springen auf die Weide; der Jäger, dem es im Morgensthau am besten glückt, geht an sein wildes Handwerk auf die Felder (das ist der athenische Jäger, der überall bestelltes Feld findet und nur spärliche Hasen erbeutet); und der Vogel des Apollon singt auf den nahen Fluthen des erdumgürrenden Meeres dem Tage das Morgenlied; die Brise, die kurz vor Sonnenaufgang sich hebt, bläht die Segel des Fischerkahns, der in der Nacht hinausgerudert ist: so geht ein jeglicher an seinen Beruf'.<sup>1)</sup>

1) Die verlorenen ersten Zeilen erlaube ich mir mit Hilfe des Seneca und verwandter Lieder des Ion und der Andromeda zu ergänzen und setze das Strophenpaar her, in richtiger Versabtheilung:

ἔγρεσθ' ἔγρεσθ' ἀτὸ κοίτας· ἔδη φέγγος] κατὰ γῆν  
γλαικῆς ἐλαυψεν Εώ· φεγγει δ' ἀστρε' εἰς νόχον' ἵσπειν.  
20 μελτει δ' ἐν σειράσι λεπτὰν ἀγθῶν ἀρμονια,

Ich stelle gleich die hauptsächlichsten Züge aus dem ersten orlied in Senecas Hercules daneben; man sieht dann die Nachdung (139—58) *pastor gelida cana pruina grege dimisso pabula pit; ludit prato liber aperto nondum rupta fronte iuvencus; ruae reparant ubera matres; errat cursu levis incerto molli petuis haedus in herba; pendet summo stridula ramo pennasque novo dere soli gestit querulos inter nidos Thracia paalex, turbaque circa ifusa sonat murmure mixto testata diem; carbasa ventis credit hiis navita vitae, laxos aura complente sinus; hic exesis pendens pulis aut deceptos instruit hamos aut suspensus speciat pressa praen- a dextro; sentit tremulum linea piscem.* So weit poetisch nach ripides, dann geht das Moralisten an: *haec innocuae quibus est ae tranquilla quies et laeta suo parvoque domus. spes iam magnis bibus errant trepidique metus u. s. w. frei nach den horazischen φαντῆρες.* Die Nachahmung brauche ich mit dem Originale nicht vergleichen, und ich mag es nicht. Denn dass jeder Poet der iserzeit nur eine Travestie liefern konnte, liegt in der Hohlheit ser ganzen Poesie. Seneca hat mehr Herz und mehr Naturpfindung als Lucan Silius Statius *et tous ces garçons là*, wie aliger sagt; er hat es auch darin bewiesen, dass er die Schön-

*δρθρευομένα γόσις Ἰτνν Ἰτνν πολύθρηνον.*

25 *σύριγγας δ' οὐριβάται κινοῦσιν ποιμνᾶς ἔλαται·*  
*ἴενται δ' ἐς βοτάναν ξανθᾶν πώλων συζυγίαι·*

30 *ἡδη δ' εἰς ἔργα κυναγοὶ στείχουσιν θηροφόροι·*  
*παγαῖς τ' ἐπ' Ὄχεανοῦ μελιθόας κύκνος ἄχει.*

schöne Versmaass ist von durchsichtigster Einfachheit, wie ein volksmäßiges Lied von Alkaios oder Anakreon; mit Kunst ist die Gliederung der se dem Sinne angepasst. Jeder Vers ist zweigliedrig, das zweite Glied ein *γκονευς*, das erste um eine Anfangssylbe kürzer. Je der vierte Vers ist alektisch; so erscheint es wie ein System *ξ δρμοῖν κατὰ περικοπὰς ισας.* der Strophe steht einmal (*δρθρευομένα γόσις*) der Daktylus an einer anderen Stelle als der letzten: Hermann und Nauck haben diese gewöhnliche scheinung nicht geduldet und beide einen metrischen Fehler gemacht. *Ἐν-* 27 hat Nauck aus *ἔγρονται* verbessert. Von der zweiten Strophe ist nur *τον ἀκατοι δ' ἀνάγονται ὑπ' εἰρεσίας ἀνέμων τ' εὐαέσσων ροθοῖς* sichert, und hierin hat man den metrischen Fehler *εὐαέστων* bisher geduldet. In der nächsten Zeile ist *ἀνὰ δ' ιστι* gelesen, worin die Partikel unmöglich. Dann ist noch die letzte Zeile *σινδῶν δὲ πρότονον ἐπὶ μέσον πελάσει* halten. Darin erkannte Hermann natürlich, dass *πελάσει* einen metrischen hler enthält. Aber *πελάσει*, was er schrieb, ist nicht nur sprachlich be- nklich, das Tempus ist falsch: wir befinden uns ja in der Schilderung; es *πελάζει* zu verbessern.

heit des euripideischen Liedes empfand und, so gut die neronische Zeit es vermochte, wiedergab. Er hatte auch Sinn für tragische Grossheit: welcher andere, Griech oder Römer, seines Jahrhunderts hätte sonst die aischyleische Kassandra gewürdig? Höchstens Dia, den man heute glaubt gering schätzen zu dürfen wie Seneca.

Der Chorführer meldet dann das Erscheinen des *ἰεροκήρυξ* (denn *κῆρυξ ἱερός* steht 54), des Merops und des Phaethon an. ‘Seinen Beschluss will der König anzeigen’, man sieht, er pflegt zu befehlen, ‘und den Sohn in die Fessel einer Braut schlagen’, man sieht, das Verhältniss in dieser Ehe soll umgekehrt sein, wie gewöhnlich. Der Herold heisst das Volk sich entfernen oder schweigen), und Merops beginnt.

Dieser Herold ist eine ganz singuläre Figur. Was soll er? Er giebt mit dem umständlichen Ceremoniell den Charakter des fremdartigen, orientalischen, despatischen wieder. Und es ist ein bedeutsamer Gegensatz, dass der ‘Mensch’ so conventionell und im Zwange einer Etikette auftritt. Die Götter verkehren zwanglos: sie sind allezeit Hellenen gewesen. Aber außerdem muss die Mittheilung doch eine besonders feierliche gewesen sein: offenbar ist sie ein Geheimniss, das man fliehen soll oder respectvoll entgegennehmen. Geheimniss ist der Gegenstand der Verhandlung nicht, das kann nur die Person der Braut sein; so dient der Heroldsruf

1) Der Herold bedient sich stesichorischer Daktylen, es sind Hexameter, aber, wie die zweisylbigen *σπουδειάζοντες* zeigen, keine heroischen. Er heisst die Aethiopen schwiegen oder fortgehen *κηρύσσω δ' ὅσιαν βασιλίτεον δ' αὐδάν εὐτεκνίαν τε γάμοις ὥν ἔξοδος ἀδ' ἐνεγκέντει*. Daran ist viel geändert, und die Verderbniss von *ἀντών* liegt auf der Hand. Aber alles muss fehl gehen, so lange man mit Hermann *ὅσιαν βασιλίτον* verbindet, was schließlich keinen Sinn giebt. *κηρύσσω ὅσιαν* ist dasselbe wie *εὐφραγεῖται*, vgl. Her. 967 *φθέγγειται ὅσιον εἰχομένην*; das erträgt keinen Zusatz. Daraus folgt, dass *βασιλίτον αὐδάν* zu verbinden ist und ein dieses regierender Verhabegriff fehlt, der etwa ‘respectivend’ bedeutet. Da bietet sich *ἄζων* dar, das aus *αὐτώδη* zu gewinnen ist; das Wort hat zwar Euripides sonst nicht, wohl aber Sophokles O. K. 134. Weiter folgt, dass *εὐτεκνίαν τε γάμοις* von demselben *ἄζων* regiert wird, und da damit der Dativ unverträglich ist, so muss dieser dem Genitiv weichen. Ob man nun die Qualität der zukünftigen Nachkommenschaft schon vor dem Heiratsantrag erwähnt zu finden mit dieser ceremoniösen Proklamation vereinigen kann, ist mir sehr zweifelhaft. Was wir erwarten ist Folgendes, *κηρύσσω δ' ὅσιαν, βασιλίτον ἄζων αὐδάν εὐτεκνίαν τε γάμοιν*. Ich erschrecke zwar vor der Zahl der Änderungen, aber jede scheint mir nothwendig.

zu, auch des Zuschauers Neugier aufs Höchste zu spannen. Ein eiliger Herold leitet die Verhandlung ein, und doch ist die Verbindung lange geplant und die Gottheit hat die Ehe gestiftet, so ört wir vom Chore. Diese Spannung würde verloren gehen, wenn der Zuschauer schon im Prolog erfahren hätte, also auch Phaethon wüsste, wer die Braut ist. Ihm sagte es jetzt Merops; wir können die Scene nicht mehr lesen und sind auf Vermuthungen gewiesen, oder vielmehr wir müssen uns zunächst bescheiden nicht mehr zu wissen, als dass es ein grosses Glück sein muss, dass Merops seinem Sohne mittheilen will, eine unverdiente Ehre. Und das muss etwas Gewaltiges sein, was der Grosskönig so ansetzt. Wie gewaltig wird dann erst die Ablehnung des hellenisch ankenden Jünglings erscheinen: der Conflict ist da. Phaethon erschmäht, was ihm zu Grosses sein irdischer Vater anbietet, um ihm himmlischen Grösseres zu verlangen, als dieser gewähren sollte. Es ist sein Verhängniss, *ως τὸ κηδεύειν καθ' ἐαυτὸν ἀρεύει μακρῷ*, das ist sein Grundsatz: wohl hat er Recht. Aber selbst ist die Frucht eines Verstosses gegen die goldene Regel des Pittakos; wir ahnen den Ausgang in seinen eigenen Warnings. Er eilt protestirend fort. Merops kennt keinen Widerruch und ordnet ruhig alles zum Feste. Oder hat Phaethon sichcheinbar gefügig gezeigt? Dann wollte er den Alten täuschen, nun in dem Falle, dass er Helios Wagen lenkt, wird er den ganzen Tag über abwesend sein.

Nothwendig musste nun ein Chorlied eintreten, über das nichts sagen ist, dann aber die Katastrophe sich fühlbar machen. Phaethon ist an jenem Morgen der Ersatzmann des Helios, folglich geht er mit Sonnenaufgang ab. Gesetzt, das zweite Epeisodion ielte auch noch vor seinem Sturze, so würde es auch vor Sonnenaufgang spielen, und das Morgenroth war schon vor der Parodos. Wollte man nun die Katastrophe am Tage selber hinausziehen, so hiesse das, dass mittlerweile Phaethon den Sonnenwagen lenkt: dann könnten die Verwirrungen, die seine Unerfahrenheit anrichtet, kaum unbemerkt bleiben: wir sehen aber nachher, dass Merops und seine Hochzeitsleute nichts gemerkt haben, nicht einmal von der Katastrophe. Da ferner der Leichnam nachher in Ilymenes Besitz erscheint, so ist er noch in Aethiopien oder gar im Okeanos niedergefallen. Folglich erreichte der Dichter die unbeherrlichste Wahrscheinlichkeit seiner Handlung dadurch, dass

Zeus den Weltbrand rechtzeitig verhinderte, indem er Phaethon von dem Wagen hinabstürzte, den er nicht zu lenken verstand. Wenn ferner keine Störung im Sonnenschein eingetreten ist, so kann das führerlose Gespann nicht sich selbst überlassen geblieben sein, folglich war sofort ein anderer Lenker zur Stelle. Und hier giebt uns der Rest des Botenberichtes auch den gewünschtesten Aufschluss; Helios hat den Sohn nicht einfach absfahren lassen, sondern ist auf dem Leinpfad mitgeritten (779, 8). Er konnte also zwar den Sohn nicht retten, wohl aber seine Pflicht, den Göttern und den Menschen Licht zu spenden, ohne fühlbare Störung erfüllen. Er bändigte die Rosse, bestieg den Wagen und fuhr den gewohnten Weg. Deshalb hat die Welt nichts von Phaethons Sturz erfahren. Zugleich folgt hieraus, da Helios erst in der Nacht auf seinem Schiffe nach der Burg zurückkehren konnte, dass er in unserem Drama nicht aufgetreten ist. Dagegen zeigt der Rest des Botenberichtes, dass der Berichterstatter sowohl bei der Verhandlung zwischen Helios und Phaethon wie auch bei der Katastrophe Augenzeuge war, es ist also eine Person aus Helios' Umgebung, und es liegt nahe, an eine der Heliaden zu denken, zumal eine solche in der Odyssee schon einen Botenbericht hat. Doch lässt sich hier keine volle Sicherheit erlangen. Dagegen lässt sich die dramatische Gliederung der Handlung wenigstens im Umriss mit Wahrscheinlichkeit skizziren. In der nächsten erhaltenen Scene finden wir Klymene neben dem rauchenden Leichnam ihres Sohnes; ferner ist die Bühne leer bis auf den Chor, der nun schon ganz aufgeklärt über die Vaterschaft des Helios und die Gefahr der Klymene von Seiten des Merops ist. Folglich ist dieser Punkt mittlerweile zur Sprache gekommen. Ausserdem ist die Klagerede der Klymene und ihre Vorwürfe gegen Helios kaum denkbar<sup>1)</sup>, wenn sie nicht

1) Hier steht der merkwürdige Synkretismus, dass Klymene zu Helios sagt *'Ἀπόλλων δ' ἐν βροτοῖς ὄρθως καλῆ, ὅστις τὰ σιγῶντα δυόματα'*  alte δαιμόνων. Sehr bezeichnend sind die Corruptelen in andern Citaten *'Ἀπόλλων δ' εἰχότως οὐκέτι βροτοῖς*, weil man nicht mehr das im fünften Jahrhundert stehende ὄρθως für das dem ὄρθος (später ἔργος) λόγος entsprechende, die Etymologie, verstand, und ebenso dass Neuere ändern, weil sie vergessen, dass die griechische Sprache ὅστις an einen Plural ausschliessen liebt, z. B. Med. 220 *δίκη γὰρ οὐκ ἔνεστι* ἐν δραματικοῖς βροτοῖς ὅστις — στρυγεῖ. — Es ist die älteste Stelle, in welcher Apollon als Sonnengott gefasst ist. Aber die orphische Speculation mag schon ein bis zwei Menschenalter früher diese Irrelehre ausgebracht haben; hat doch Aischylos die

über das aufgeklärt ist, was sich begeben hat. Sie hatte ihren Sohn seine Bitte zu thun aufgesondert: was er aber bitten wollte, davon hörte sie und der Zuschauer nichts. Mochte sich also auch hieraus ein sehr wirksamer Effect ergeben, wenn der Donnerschlag erfolgte, während im Königshause noch volle Ahnungslosigkeit war, so erforderte doch das einfachste dramatische Interesse gebieterisch, lass die Aufklärung (d. h. der Botenbericht) vor diejenige Stelle gerückt ward, wo wir Klymenes eigenes Leben in Gefahr wissen. Der Botenbericht gab dem Chor die Aufklärung über das Verhältniss zwischen Helios und Klymene von selbst.

Ferner sagt Plutarch (*Symp. qu. IV 4*), dass man die vom Blitz Erschlagenen vielfach unbegraben lasse und sich überzeuge, dass sie nicht verwesten, so dass des Euripides Klymene widerlegt würde, die da sage 'der Leichnam meines lieben Sohnes verwest in Klüften ungewaschen'"). Das konnte sie, wie Welcker mit Recht bemerkt, nur sagen, während sie über das Geschick der Leiche unklar war, die wir ja selbst in den Mutterhänden antreffen. Folglich enthielt das Drama eine Situation, in welcher Klymene den Sturz des Sohnes kannte, aber seine Leiche nicht besass. In demselben Capitel, wo er den eben angeführten Vers gerettet hat, citirt Plutarch mit dem Namen des Euripides den Vers *πολλοὺς δέ βροντῆς τραῦμ’ ἀναιμον ἀλεσεν* (972), und man kann schwerlich umhin, denselben für den Phaethon zu beanspruchen, wie das auch meist geschieht: dann kann er aber ebenfalls nur gepronken sein, ehe die Leiche da war. Denn die Leiche ist blutig (781, 7) und, wenn der Sturz auch diese offene Wunde verursacht haben wird, so ist der Vers doch nicht wohl angesichts einer

---

Artemis mit Persephone identifizirt (Herodot II 156), weil beide φωσφόρος sind. Als solche erscheint auch im Phaethon (781, 53) Persephone; Merops ruft sie neben Hephaistos an, als ihm die Meldung vom Brände in seinem Schlosse telegraphiert wird. πυρὸς δέσποινα Δήμητρος κόρη; dazu wird man wenig Ähnliches finden. Aber in der That berührt sich Φερρέφαττα sehr nahe mit Hekate und ist wohl erst mit der 'Tochter' identifizirt, die in dem Vereine der θεῶν Θεσμοφόρων oder σεμνῶν zunächst namenlos war. Nicht über das 'freundliche Element' des Feuers, sondern über das gespenstige Feuer, wie über alles Jespenstige herrschende Hekate und Pherrephatta.

1) φίλος δέ μοι ἀλοντος ἐν φάραγξι σῆπεται νέκυς Frgm. 783. Allerdings könnte sie so auch sprechen, wenn etwa Merops den Leichnam, den er fand, in eine Kluft hinwerfen liess, in grausamster Auslegung dessen, dass der Blitzgetroffene ein θραυγὸς Διός sei (Hik. 1010).

## PHAETHON.

### 1.

Die landläufige in die Conversation und ihre Lexica aufgenommene Phaethonsage stammt, wie das sehr häufig der Fall ist, aus Ovids Metamorphosen. Auch die bildende Kunst, z. B. B. Peruzzi und Carstens, ist von Ovid beeinflusst. Ovid selbst ist nur einer der Mittelsmänner, durch welchen die Dichtung eines 'Alexandriner', d. h. eines Dichters zwischen 330 und 100, übermittelt wird. Ich habe schon An. Eur. 181 darauf hingewiesen, dass jenes Gedicht aus Ovid, Nonnus und den Sarkophagen herzustellen ist; Kaibel hat dazu ausser dem Knaben Sulpicius Maximus (*Epigr.* n. 618) noch Lucian (*dial. deor.* 25) gefügt. Auch Philostratus (*Imag.* I 11) und die vulgäre Grammatikertradition gehört dahin. Die Fabel darf ich als bekannt voraussetzen: ich hebe aber hervor, dass sie auf Katasterismen hinausläuft, des Phaethon als Fuhrmann, des Eridanos und des Kyknos als die gleichnamigen Gestirne, und der Katasterismus des Eridanos scheint schon dem Arat selbst (360) bekannt gewesen zu sein.

Jenseits jenes vielbenutzten Gedichtes liegt die nach Phaethon benannte Tragödie des Euripides. Wie natürlich hat der gelehrte Epiker aus dem Drama einiges genommen, aber hier ist es einmal anders gekommen als gewöhnlich. Die Tragödie des Euripides hat keinen entscheidenden Einfluss auf die Gestaltung der Sage in der Folgezeit gehabt; wir würden sogar von seinem Phaethon ohne die Blätter des Codex Claromontanus so gut wie nichts wissen, obwohl das Drama noch im ersten Jahrhundert nach Christus von Plutarch, dem Verfasser der Schrift vom Erhabenen und sogar von Seneca gelesen ist. Jene Blätter aber, jetzt selbst so gut wie verloren, waren auch für Hase und Bekker sehr schwer lesbar. Hase hat was er erkannte treu nachgezeichnet, Bekker hat sehr viel mehr gelesen, aber die Ergebnisse des eigenen Rathens nicht streng von dem was er las gesondert; er stellt eine reichere aber stellenweise

erpolierte Ueberlieferung dar. Die Handschrift war von erster und sehr flüchtig geschrieben, aber sehr gut mit rother Tinte rigirt. Die Herstellung hat aber nicht bloss Lesefehler und gehnliche Schreiberversehen, sondern einzelne alte Textfehler zu ichtigen. Es würde ein schweres Geschäft sein, wenn nicht Ulfried Hermann den Text constituiert hätte. Auf eine Reconstruction des Inhalts hat er verzichtet, aber dafür ist Goethe einzreten, und zwar hat er den Weg eingeschlagen, der allein zum le führen kann, das Entwickeln der in den Bruchstücken ange-nnenen Fäden. Allein die philologischen Berather geben dem dernen Dichter nur eine des antiken unwürdige Uebersetzung ! gingen ihm nicht mit dem zur Hand, was freilich für jede che Reconstruction ein unerlässliches Erforderniss ist, mit der inntiss von der Manier des Euripides. Deshalb ist es Pflicht, Goethesche Nachdichtung zu bewundern, aber auch sie nicht widerlegen. Uebrigens huldigte Goethe gewiss dem grossen Tra-er mit besonderer Genugthuung, um so gegen die Geringschätzung protestiren, welche die Romantik (Tieck ausgenommen) gegen in Curs brachte, der das vornehmlich war, wovon die gan- nantik zwar den Mund voll nahm, wozu sie es aber doch nicht racht hat, ein tragischer Dichter. Versuchen wir es denn auf Goetheschen Wege, aus den Bruchstücken die Hypothesis zu ngen.

Die Scene ist vor dem Palaste des Merops, des greisen (775, 15) hioperkönigs, im Lande der Wohlgerüche (775, 13), am Gestade Okeanos (775, 31. 60. 771. 776, welche beiden Bruchstücke ick mit Unrecht getrennt hat). Die Burg des Sonnengottes und Ställe seiner Rosse sind ganz nahe; diese Heimstätte des Helios fernen Osten hatte schon ältere Poesie ähnlich geschildert.<sup>1)</sup>

---

1) Stesichorus 8 'Αέλιος δ' 'Υπεριονίδας δέντας ἐσκατέβανεν χρύσεον,  
α τι' Ωχεάνοι περάσας, ἀφίκοιθ' ιερᾶς ποτὶ βένθεα Νυκτὸς ἐρευνά  
μνᾶς Athen. XI 469e), ποτὶ ματέρα κονγιδίαν τ' ἄλοχον πάιδας τε φί-  
-. Hier ist Helios Sohn der Nacht und des (wesenlosen) Hyperion. Die  
tin und die Kinder sind für uns unbestimmbar, und es ist gar nicht nöthig,  
s Stesichorus an bestimmte Namen gedacht hat, wie man sie etwa aus der  
iodischen Theogonie, oder vielmehr den Katalogen (977) einsetzen könnte.  
h den Gott, der vom Tagewerk heimkehrt, empfängt 'Weib und Kind'.  
s die Nacht die Sonne geboren hat und in ihren finsternen Gründen auf-  
mt, ist eine unmittelbar empfundene Wahrheit der Anschauung, die dess-  
o jeder Dichter unmittelbar erfinden kann. Auch Sophokles denkt an keine

Merops, der 'Mensch', der einzige unter den göttlichen oder halbgöttlichen Trägern der Handlung, ist ohne Zweifel ähnlich wie der Kepheus der Andromeda als Mohr zu denken, wenn er natürlich auch auf der Bühne ebensowenig schwarz war wie jener. Er hat die sterbliche Tochter des Okeanos (781, 68), Klymene, geheirathet (775, 15), und Phaethon gilt als der Spross dieser Ehe. Allein in Wahrheit ist er die Frucht eines Ehebruches Klymenes mit dem Nachbar des Aethiopenschlosses, Helios. Dies ist ein ängstlich gewahrtes Geheimniß, da Klymene die Grausamkeit des Gatten zu fürchten hat (781, 68). Es ist desshalb von Bedeutung, daß der Dichter schon im Prolog das Missverhältniß der Jahre betont, daß die innerliche Entfremdung der Gatten motivirt. Auf den strahlenden Heliossohn ist der vermeintliche Vater freilich sehr stolz, allein auch hier walte, selbst als Phaethon noch über seinen Ursprung nicht unterrichtet ist, kein Pietätsverhältniß. Merops ist der despottische König des Orients, um so anspruchsvoller, da er schon seiner Natur nach eine Stufe unter seinen Angehörigen steht.

Diese allgemeinen Verhältnisse sind zunächst die Voraussetzungen des Dramas; über sie musste nach Euripides Manier die erste Rede des Prologs informiren, und da nur Klymene um ihren Fehltritt wußte, so fiel ihr dieser Theil des Dramas zu, wie auch meist angenommen wird (771. 776). Daran schloss sich, in einer namentlich in den älteren Dramen herkömmlichen Weise, ein kurzes Gespräch, dessen Schluss im Claromontanus erhalten ist. Dass Goethe dasselbe richtiger erfassst hat als diejenigen, welche die einem hitzigen Redekampfe angehörigen Verse dahin gerechnet haben, folgt

Mythologie, sondern an das Phänomen von Sonnenaufgang und Untergang, wenn er dichtet, daß die Nacht den Helios gebiert, indem sie ihrer bunten Rüstung (des Sternenpanzers) entkleidet wird, und denselben unter flammendem Scheine zu Bett bringt (Tr. 94). Daran, dass man die prächtige Schilde rung ihm zerstören würde, hätte Sophokles freilich auch schwerlich denken können. Nach der Vorstellung des Stesichoros muss Helios sich vor Sonnenaufgang erst noch nach dem Osten begeben. Anders Mimnermos. Nach ihm geht Helios bei den Hesperiden zur Ruhe, und wird, sobald Eos aus dem Okeanos aufsteigt, noch schlummernd auf geflügeltem Bette über die Wogen hin nach dem Aethiopenlande getragen, wo seine Rosse seiner warten (12): dort liegen auch seine Strahlen in goldner Kammer (11). Die von Euripides gewählte Vorstellung hat Züge von beiden Dichtern, und mit Mimnermos berührte er sich nahe γαῖαν ἐς Αἰθιόπων ἴνα δὴ θόρυ ἄρμα καὶ ἔπποι ἔστασ', δορ' Ἡώς ἡριγένεια μόλῃ und καλοῦσι δ' αὐτὴν γείτονες μελάμβροτος Ἐν φαεννᾶς Ἄλιον οἱ ἵπποστάσεις.

aus Arnims Untersuchungen über die Technik der Prologie. Klymene hat sich den Sohn zum Gespräche noch vor Tagesgrauen vor den Palast bestellt um ihm die folgenschwere Entdeckung seines Ursprungs zu machen. In den erhaltenen Versen weist sie ihn an, zur Bekräftigung ihrer Aussage zu Helios Hause zu gehen und von diesem die Erfüllung einer Bitte zu heischen, wie es ihr der Gott in den Tagen ihrer Liebe zugesagt hat.<sup>1)</sup> Phaethon ist nicht ungläubig, will aber doch nur für den Fall Gebrauch davon machen, dass Merops, den er vor dem Hause erwartet (16), ihm mit einem Heiraths-vorschlag kommeu sollte. Da die Dienerinnen, durch deren Erscheinen Klymene veranlasst wird in das Schloss zurückzukehren, bereits wissen, dass die Hochzeit für diesen Tag angesetzt ist, ergiebt sich, dass diese Aussicht nichts Neues ist; Klymene hat sich nur erst in letzter Stunde entschlossen ihr Schweigen zu brechen. Phaethon widerstrebt der Verbindung, Merops wünscht sie; wie Klymene dazu steht, ist nicht klar. Sie theilt ihm desshalb das Geheimniß mit, ob aber, damit er nunmehr seinen Widerspruch fallen lasse, oder damit er so eine Möglichkeit habe sich dem Machtworte des Merops zu entziehen, ist fraglich. Jedenfalls legt die Mutter dem Sohne die Bestimmung über sein Glück frei in die Hand, da sie ihm die Aussicht eröffnet, dass Helios ihr gelobt hätte, dem Sprößling ihrer Verbindung einen Wunsch erfüllen zu wollen.

Etwas mehr lernen wir durch die auf die Parodos folgende Scene, den Redekampf zwischen Vater und Sohn, der im Prolog (17) bereits angekündigt war. Zwar ist nur eben die Einleitung

---

1) Der unvollständige Gedanke ist etwa so zu ergänzen *⟨ἢν δ' εὐμενεῖ σ' ἔλθοντα δέξηται χρεῖ⟩ μηδοθεὶς ὅ μοι ποτ' εἰρ' ὅτι' ηὐνάσθη θέος, αἴρον τι χρήζεις ἐν· πέρα γὰρ οὐ Θέμις λαβεῖν σε· καν μὲν τυγχάνης ⟨ὅτου θέλεις⟩, θεοῦ πέφυκας, εἰ δὲ μή, ψευδῆς ἔγω. Im vorletzten Verse hat Bekker nach *τυγχάνης* noch ε, Hase δ. ων gelesen; Hermanns Ergänzung σάρ' ισθι στι ist im sophokleischen Stile: für Euripides verbindet es die Verse zu nahe. Ich würde δσων vorziehen, wenn ich an solchen Stellen mich an Hase gebunden glaubte. Vs. 7 zeigt besonders gut den Werth der Correcturen in der Handschrift. Auf Klymenes Bemerkung, Helios würde selbst dafür sorgen, dass die Sonnenhitze dem Sohne nicht schade, erwidert Phaethon 'wofern er mein Vater ist; das ist richtig'. Und sie 'gewiss; bald wirst du's bewiesen erhalten'. Wie wäre es möglich, dass Phaethon sagte, 'da er mein Vater ist'? Es steht von erster Hand ἐπει, von zweiter εἰπερ πατὴρ πέφυκεν. Aehnlich steht es 775, 68, wo der Schweigen gebietende Herold schliesst ἀλλὰ σιγή ἔστω λεώς, σιγή gibt die zweite Hand, τῇδ', was immerhin τῇδε gewesen sein mag, die erste.'*

der Scene im Claromontanus erhalten, indessen die bei Stobaeus erhaltenen Gnomen gehören ersichtlich in einen Mund und in einen Zusammenhang: 'ein Weib mit reicher Mitgift macht den Man zu zum Sclaven', 'Reichthum ist nun einmal mit Thorheit verbunden, denn er ist selber blind', 'wo mirs wohl geht, ist mein Vaterland' (772. 73. 74). So redet wer eine reiche Verbindung ausschlägt, eben weil es eine reiche ist, die über seine Verhältnisse hinausgeht. Somit gehören diese Worte Phaethon. Auch ein Wort des Merops ist erhalten, zwar nicht der Proposition angehörig, sondern gesprochen, als der Despot durch die Weigerung des Sohnes erhitzt ist; er erklärt es 'für Narrheit, wenn ein Vater seinem Sohne oder ein König seinem Volke bei thörichtem Verlangen nachgiebt' (775). Das Ergebniss des Streites lässt der Prolog voraussehen: Phaethon geht ab; der Zuschauer weiss, dass er zu Helios geht. Merops rüstet, unbekümmert um den Widerspruch, die Hochzeitsfeier. Ob aber Phaethon vorhat die Ehe unbedingt auszuschlagen, oder ob er sich als Heliossohn dazu bequemen wird, wissen wir noch immer nicht. Die nächste Frage bleibt auch noch unbeantwortet, wer denn die Braut sei, aber zweierlei lässt sich doch schon von dieser sagen, erstens dass sie dem Phaethon unendliche Schätze zuführen soll: es muss etwas Gewaltiges sein, vor dem die Reichthümer Aethiopiens verschwinden; zweitens sehen wir, dass die Braut mit der ausgesuchtesten Reserve behandelt wird: das wird besonders deutlich durch die Parodos, die dem Gespräch vorausgeht.

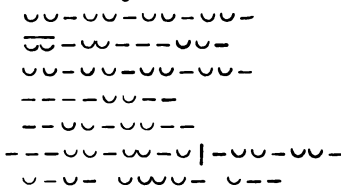
Der Chor besteht aus den Dienerinnen des Herrscherpaars, die natürlich der Herrin Partei halten. Sie erscheinen, wie Clymene angiebt, um den Vorplatz mit seinen *κειμήλια*, d. h. den Dreifüssen Thymiateren u. s. w. zu reinigen, also zu ihrer täglichen Morgenarbeit, wie Ion in seinem Drama. Sie thun das aber nicht, sondern bringen dem Morgen einen Festgruss. Dieser füllt ein Strophengpaar und die nächste Strophe noch. Dann ein schroffer Uebergang zu dem eigenen Geschäft: sie erklären Neigung und Beruf zu haben, den Schmuck der Ehe des Königssohnes zu besingen<sup>1)</sup>), da sie als treue Dienerinnen die Freude

---

1) *χόσμον δ' ἔμεναισιν δεσποσύνων λμὲ καὶ τὸ σίκατον ἄγει καὶ λψ θυνεῖν*. Falsch ist Hermanns Conjectur *χῶμον* für *χόσμον*. Dass diese Mägde keinen Komos singen, darüber ist kein Wort zu verlieren; sie singen aber auch nicht das Brautlied, sondern ihr Gesang ist ein Schmuck des Hymenes. Pindar Ol. 11, 13 *χόσμον ἀμφὶ στεφάνῳ ἀδυμελῆ κελαθίσω*. Es geht weiter

der Herrschaft theilen, und (wie mit ahnungsvoller Bedeutsamkeit hinzugefügt ist) Schläge des Schicksals tief mit empfinden. 'Heut soll sich nun die Hochzeit vollziehen, um die mein Gebet oft gefleht hat; ich erscheine den Hymenaios zu singen. Die Ehe ist von Gott gewollt; die Zeit ist vollendet; nun ertöne auch das Lied, das die Ehe schliesst.' Man darf hier nicht vergessen, dass Slavinnen zum Hymenaios in Wahrheit nicht berechtigt noch geschickt sind, dass die Hochzeit vorläufig auf den gegenwärtigen Tag angesetzt, selbst aber noch in weitem Felde ist; es ist diess also in sehr uneigentlichem Sinne ein Hymenaios: *ἴτω τελεία γάμων ἀοιδά* schliesst die Parodos. Das ist Wunsch: *εἴθε τελεσθεῖη δῆτα δέ γάμος*, bedeutet es. Der Dichter lässt die eigentlich zum Staubwischen bestimmten Mägde sich zum Chor zusammenschliessen. Dies motivirt er mit ihrer Festesfreude, und da sie sich zum Singen zusammenthun, so äussert sich ihre Freude

*δμωσιν γὰρ ἀνάκτων εὐήμεροι προσιοῦσαι μολπαὶ θράσος ἄγουσ'* (so Kaibel für *ατονο'* der Abschriften) *ἐπὶ χάρματ' εἰ δὲ τύχα τι τέκοι, βαρὺν βαρεῖα φόβον ἐπεμψεν οἴκοις.* Der Schluss mit dem gewöhnlichen Gebrauche von *οἶκος* für die *familia* und der ungewöhnlichen Traiectio des Adjectiva ist echt und schön; das Vorhergehende verdorben, aber sicher zu heilen. Nicht der Sang des frohen Tages, der zur Herrschaft kommt, erhebt des Gesindes Muth zur Freude, sondern das Glück der Herrschaft giebt dem Gesinde freudigen Sangesmuth. *δμωσιν γὰρ ἀνάκτων εὐαυστρίας προσιοῦσαι μολπᾶν θάρσος ἄγουσ'* *ἐπὶ χάρματα.* *θάρσος* habe ich um des Versmaasses willen geschrieben. Das Schema ist folgendes



Der iambische Trimeter am Schlusse leitet zu den folgenden iambischen Epode über, welche bei Euripides nahe Parallelen hat (Suppl. 71. 598. 617). Nicht so die vorigen Verse, welche sich dem Auge und Ohr zuerst als Anapäste darstellen, aber keine sind, obwohl der Wechsel von zwei Kürzen und einer Länge den Eindruck verstärkt. Ich könnte aus der Behandlung der Sprache den Beweis liefern, dass es Daktylen sind, allein das führt hier zu weit. Es genügt auch die Verweisung auf ihre Vorbilder: die chalkidischen Strophen des Ibykos (Frgm. 1. 2) und Stesichoros (Geryoneis), und dann auf den vorletzten Vers, der aus zwei rein daktylischen Reihen besteht, einem Tetrameter und einem Trimeter, vgl. Ibyk. 2, wo eine längere daktylische Reihe also ausklingt *εἰ απειρα δίκτυα Κύπροθι βάλλει.*

im Singen zu Ehren der Hochzeit. Aber das Lied ist deshalb in Form und Inhalt durchaus noch kein Hymenaios.

Ausserdem ist in Betreff der Tageszeit die Bemerkung auch nach Goethe nöthig, dass Phaethon so früh auf die Sonnenburg gelangen muss, dass er Helios noch zu Haus trifft, folglich die Sonne vor dem Ende des ersten Epeisodion nicht ausgehen kann. Die Schilderung in der Parodos gilt also nicht dem Erscheinen des Helios, sondern dem der Eos. Sowohl die Tragödie wie die Komödie, wie auch andere Zeugnisse, z. B. Platons Protagoras, zeigen uns ja, dass die Athener des fünften Jahrhunderts in einer uns befremdlichen Weise Frühaufsteher waren. Des Tages Arbeit beginnt lange vor des Tages Anbruch; mit dem *δεῖπνον* ist sie dafür auch beendet. Hier brauchte der Dichter die lange Zeit, weil die Fabel mit dem Aufsteigen des Helios die Katastrophe verknüpft. Da sich aber seine Fabel um das Tagesgestirn drehte, so musste er die Phasen der sinnlichen Erscheinung seiner Götter scharf betonen. Und während wir die mythischen Personen handeln sehen, schildern uns die Menschen die Macht des Elementaren in ihren Wirkungen wieder auf die Menschen, daher dies eigenartige Lied, das in der Antike kaum seines Gleichen hat, denn die nächstverwandte Stelle ist nur eine Nachahmung davon. Euripides lässt seinen Chor sagen 'noch singt die Nachtigall in den Zweigen; schon hebt der Gemeindehirt, der die Ziegen hoch auf die Berge zu treiben hat, die Schalmei zu blasen an, die die Thiere sammelt; die Koppeln werden aufgethan und die Füllen springen auf die Weide; der Jäger, dem es im Morgenthau am besten glückt, geht an sein wildes Handwerk auf die Felder (das ist der athenische Jäger, der überall bestelltes Feld findet und nur spärliche Hasen erbeutet); und der Vogel des Apollon singt auf den nahen Fluthen des erdumgürtenden Meeres dem Tage das Morgenlied; die Brise, die kurz vor Sonnenaufgang sich hebt, bläht die Segel des Fischerkahns, der in der Nacht hinausgerudert ist: so geht ein jeglicher an seinen Beruf'.<sup>1)</sup>

1) Die verlorenen ersten Zeilen erlaube ich mir mit Hilfe des Seneca und verwandter Lieder des Ion und der Andromeda zu ergänzen und setze das Strophenpaar her, in richtiger Versabtheilung:

ἔγρεσθ' ἔγρεσθ' ἀπὸ κοίτας· ἥδη φέγγος] κατὰ γᾶν  
γλαυκῆ[ις ἐλαυψεν "Εω· φεύγει δ' ἀστροφ' εἰς νύχας· οἴραν.  
20 μέλπει δ' ἐν σένδροσι λεπτὰν ἀηδῶν ἀρμονίαν,

Ich stelle gleich die hauptsächlichsten Züge aus dem ersten Chorlied in Senecas Hercules daneben; man sieht dann die Nachbildung (139—58) *pastor gelida cana pruina grege dimisso pabula carpit; ludit prato liber aperto nondum rupta fronte iuvencus; vacuae reparant ubera matres; errat cursu levis incerto molli petulans haedus in herba; pendet summo stridula ramo pennasque novo tradere soli gestit querulos inter nidos Thracia paelex, turbaque circa confusa sonat murmure mixto testata diem; carbasa ventis credit dubius navita vitae, laxos aura complente sinus; hic exesis pendens scopulis aut deceptos instruit hamos aut suspensus spectat pressa præmia dextro; sentit tremulum linea pisces.* So weit poetisch nach Euripides, dann geht das Moraliren an: *haec innocuae quibus est vitae tranquilla quies et laeta suo parvoque domus. spes iam magnis urbibus errant trepidique metus u. s. w. frei nach den horazischen χαρακτῆρες.* Die Nachahmung brauche ich mit dem Originale nicht zu vergleichen, und ich mag es nicht. Denn dass jeder Poet der Kaiserzeit nur eine Travestie liefern konnte, liegt in der Hohlheit dieser ganzen Poesie. Seneca hat mehr Herz und mehr Naturempfindung als Lucan Silius Statius *et tous ces garçons là*, wie Scaliger sagt; er hat es auch darin bewiesen, dass er die Schön-

---

δρθρενομένα γόσις Ἰτυν Ἰτυν πολύθρηνον.  
25 σίριγγας δ' οὐριβάται κινοῦσιν ποιμνᾶς ἔλαται·  
ἴενται δ' ἐς βοτάναν ξανθᾶν πώλων συζυγίαι·  
30 ἡδη δ' εἰς ἔργα κυναγοὶ στείχουσιν θηροφόνοι·  
παγαῖς τ' ἐπ' Ὄκεανοῦ μελιθόας κύκνος ἀχεῖ.

Das schöne Versmaass ist von durchsichtigster Einfachheit, wie ein volksthümliches Lied von Alkaios oder Anakreon; mit Kunst ist die Gliederung der Verse dem Sinne angepasst. Jeder Vers ist zweigliedrig, das zweite Glied ein Glykoneus, das erste um eine Anfangssylbe kürzer. Je der vierte Vers ist katalektisch; so erscheint es wie ein System *ἴξ δροιων κατὰ περικοπὰς ἵσας*. In der Strophe steht einmal (*δρθρενομένα γόσις*) der Daktylus an einer anderen Stelle als der letzten: Hermann und Nauck haben diese gewöhnliche Erscheinung nicht geduldet und beide einen metrischen Fehler gemacht. *Ἴενται* 27 hat Nauck aus *ἔργονται* verbessert. Von der zweiten Strophe ist nur der Anfang *ἄκατοι δ' ἀνάγονται ἢν' εἰρεσίας ἀνέμων τ' εὐαέσσων δρθροῖς* gesichert, und hierin hat man den metrischen Fehler *εὐαέσσων* bisher geduldet. Von der nächsten Zeile ist *ἀνὰ δ' ἵστι* gelesen, worin die Partikel unmöglich ist. Dann ist noch die letzte Zeile *σινδῶν δὲ πρότονον ἐπὶ μέσον πελάσσει* erhalten. Darin erkannte Hermann natürlich, dass *πελάσσει* einen metrischen Fehler enthält. Aber *πελάσσει*, was er schrieb, ist nicht nur sprachlich bedenklich, das Tempus ist falsch: wir befinden uns ja in der Schilderung; es ist *πελάσσει* zu verbessern.

heit des euripideischen Liedes empfand und, so gut die neronische Zeit es vermochte, wiedergab. Er hatte auch Sinn für tragische Grossheit: welcher andere, Grieche oder Römer, seines Jahrhunderts hätte sonst die aischyleische Kassandra gewürdig? Höchstens Dion, den man heute glaubt gering schätzen zu dürfen wie Seneca.

Der Chorführer meldet dann das Erscheinen des *Ιεροκήρης* (denn *χῆρεν ιερός* steht 54), des Merops und des Phaethon an. ‘Seinen Beschluss will der König anzeigen’, man sieht, er pflegt zu befehlen, ‘und den Sohn in die Fessel einer Braut schlagen’, man sieht, das Verhältniss in dieser Ehe soll umgekehrt sein, wie gewöhnlich. Der Herold heisst das Volk sich entfernen oder schweigen<sup>1)</sup> , und Merops beginnt.

Dieser Herold ist eine ganz singuläre Figur. Was soll er? Er giebt mit dem umständlichen Ceremoniell den Charakter des fremdartigen, orientalischen, despatischen wieder. Und es ist ein bedeutsamer Gegensatz, dass der ‘Mensch’ so conventionell und im Zwange einer Etikette auftritt. Die Götter verkehren zwanglos: sie sind allezeit Hellenen gewesen. Aber ausserdem muss die Mittheilung doch eine besonders feierliche gewesen sein: offenbar ist sie ein Geheimniss, das man fliehen soll oder respectvoll entgegennahmen. Geheimniss ist der Gegenstand der Verhandlung nicht, das kann nur die Person der Braut sein; so dient der Herold auf

---

1) Der Herold bedient sich stesichorischer Daktylen, es sind Hexameter, aber, wie die zweisylbigen *στονδειάζοντες* zeigen, keine heroischen. Er heisst die Aethiopen schweigen oder fortgehen *χηρύσσω δ' ὅσιαν βασιλίτον ἀξού δ' αὐδῶν εὐτεκνίαν τε γάμοις ὥν ἔξοδος ἀδ' ἔνεξ' ἤκει*. Daran ist viel geändert, und die Verderbniss von *ἀυτῷ* liegt auf der Hand. Aber alles muss fehl gehen, so lange man mit Hermann *ὅσιαν βασιλίτον* verbindet, was schließlich keinen Sinn giebt. *χηρύσσων ὁσίαν* ist dasselbe wie *εὐφραμέτες*, vgl. Her. 967 *φθέγμα ὁσιον εἴχομεν*; das erträgt keinen Zusatz. Daraus folgt, dass *βασιλίτον αὐδῶν* zu verbinden ist und ein dieses regierender Verbegriff fehlt, der etwa ‘respectirend’ bedeutet. Da bietet sich *ἄξων* dar, das aus *αὐτῷ* zu gewinnen ist; das Wort hat zwar Euripides sonst nicht, wohl aber Sophokles O. K. 134. Weiter folgt, dass *εὐτεκνίαν τε γάμοις* von demselben *ἄξων* regiert wird, und da damit der Dativ unverträglich ist, muss dieser dem Genitiv weichen. Ob man nun die Qualität der zukünftigen Nachkommenschaft schon vor dem Heiratsantrag erwähnt zu finden mit diese ceremoniösen Proclamation vereinigen kann, ist mir sehr zweifelhaft. Was wir erwarten ist Folgendes, *χηρύσσω δ' ὁσίαν, βασιλίτον ἄξων αὐδῶν εὐτεκνίαν τε γάμων*. Ich erschrecke zwar vor der Zahl der Änderungen, aber jede scheint mir nothwendig.

dazu, auch des Zuschauers Neugier aufs Höchste zu spannen. Ein heiliger Herold leitet die Verhandlung ein, und doch ist die Verbindung lange geplant und die Gottheit hat die Ehe gestiftet, so hörten wir vom Chor. Diese Spannung würde verloren gehen, wenn der Zuschauer schon im Prolog erfahren hätte, also auch Phaethon wüsste, wer die Braut ist. Ihm sagte es jetzt Merops; wir können die Scene nicht mehr lesen und sind auf Vermuthungen angewiesen, oder vielmehr wir müssen uns zunächst bescheiden nicht mehr zu wissen, als dass es ein grosses Glück sein muss was Merops seinem Sohne mittheilen will, eine unverdiente Ehre. Und das muss etwas Gewaltiges sein, was der Grosskönig so ansieht. Wie gewaltig wird dann erst die Ablehnung des hellenisch denkenden Jünglings erscheinen: der Conflict ist da. Phaethon verschmäht, was ihm zu Grosses sein irdischer Vater aubietet, um vom himmlischen Grösseren zu verlangen, als dieser gewähren sollte. Das ist sein Verhängniss, *ως τὸ κῆδεύειν καὶ ἔαυτὸν ἀριστεύει μακρῷ*, das ist sein Grundsatz: wohl hat er Recht. Aber er selbst ist die Frucht eines Verstosses gegen die goldene Regel des Pittakos; wir ahnen den Ausgang in seinen eigenen Warnungen. Er eilt protestirend fort. Merops kennt keinen Widerspruch und ordnet ruhig alles zum Feste. Oder hat Phaethon sichcheinbar gefügig gezeigt? Dann wollte er den Alten täuschen, wenn in dem Falle, dass er Helios Wagen lenkt, wird er den ganzen Tag über abwesend sein.

Nothwendig musste nun ein Chorlied eintreten, über das nichts u sagen ist, dann aber die Katastrophe sich fühlbar machen. Phaethon ist an jenem Morgen der Ersatzmann des Helios, folglich thrt er mit Sonnenaufgang ab. Gesetzt, das zweite Epeisodion pielt auch noch vor seinem Sturze, so würde es auch vor Sonnenaufgang spielen, und das Morgenroth war schon vor der Parodos a. Wollte man nun die Katastrophe am Tage selber hinauschieben, so hiesse das, dass mittlerweile Phaethon den Sonnenwagen lenkt: dann könnten die Verwirrungen, die seine Unerfahreneit anrichtet, kaum unbemerkt bleiben: wir sehen aber nachher, ass Merops und seine Hochzeitsleute nichts gemerkt haben, nicht inmal von der Katastrophe. Da ferner der Leichnam nachher in Ilymenes Besitz erscheint, so ist er noch in Aethiopien oder gar n Okeanos niedergefallen. Folglich erreichte der Dichter die unbehrliechste Wahrscheinlichkeit seiner Handlung dadurch, dass

Zeus den Weltbrand rechtzeitig verhinderte, indem er Phaethon von dem Wagen hinabstürzte, den er nicht zu lenken verstand. Wenn ferner keine Störung im Sonnenschein eingetreten ist, so kann das führerlose Gespann nicht sich selbst überlassen geblieben sein, folglich war sofort ein anderer Lenker zur Stelle. Und hier geht uns der Rest des Botenberichtes auch den gewünschtesten Aufschluss; Helios hat den Sohn nicht einfach abfahren lassen, sondern ist auf dem Leinpfad mitgeritten (779, 8). Er konnte also zwar den Sohn nicht retten, wohl aber seine Pflicht, den Göttern und den Menschen Licht zu spenden, ohne fühlbare Störung erfüllen. Er bändigte die Rosse, bestieg den Wagen und fuhr den gewohnten Weg. Dessenhalb hat die Welt nichts von Phaethons Sturz erfahren. Zugleich folgt hieraus, da Helios erst in der Nacht auf seinem Schiffe nach der Burg zurückkehren konnte, dass er in unserem Drama nicht aufgetreten ist. Dagegen zeigt der Rest des Botenberichtes, dass der Berichterstatter sowohl bei der Verhandlung zwischen Helios und Phaethon wie auch bei der Katastrophe Augenzeuge war, es ist also eine Person aus Helios' Umgebung, und es liegt nahe, an eine der Heliaden zu denken, zumal eine solche in der Odyssee schon einen Botenbericht hat. Doch lässt sich hier keine volle Sicherheit erlangen. Dagegen lässt sich die dramatische Gliederung der Handlung wenigstens im Umriss mit Wahrscheinlichkeit skizziren. In der nächsten erhaltenen Scene finden wir Klymene neben dem rauchenden Leichnam ihres Sohnes; ferner ist die Bühne leer bis auf den Chor, der nun schon ganz aufgeklärt über die Vaterschaft des Helios und die Gefahr der Klymene von Seiten des Merops ist. Folglich ist dieser Punkt mittlerweile zur Sprache gekommen. Ausserdem ist die Klagerede der Klymene und ihre Vorwürfe gegen Helios kaum denkbar<sup>1)</sup>, wenn sie nicht

1) Hier steht der merkwürdige Synkretismus, dass Klymene zu Helios sagt Ἀπόλλων δ' ἐν βροτοῖς ὀρθῶς καλῆ, ὅστις τὰ στιγῶντ' ὀνόματ' εἴκει δαιμόνων. Sehr bezeichnend sind die Corruptelen in andern Citaten Ἀπόλλων δ' εἰκότως oder ἐμφανῶς κλήσῃ βροτοῖς, weil man nicht mehr das in fünften Jahrhundert stehende ὀρθῶς für das dem ὀρθός (später Εὐμός) λιγός entsprechende, die Etymologie, verstand, und ebenso dass Neueren ändert, weil sie vergessen, dass die griechische Sprache ὅστις an einen Plural ausschliessen liebt, z. B. Med. 220 δίκη γὰρ οὐκ ἔνεστ' ἐν δρθαλμοῖς βροτώς ὅστις — στρυγεῖ. — Es ist die älteste Stelle, in welcher Apollon als Sonnengott gefasst ist. Aber die orphische Speculation mag schon ein bis zwei Menschenalter früher diese Irrlehre ausgebracht haben; hat doch Aischylos die

er das aufgeklärt ist, was sich begeben hat. Sie hatte ihren Sohn die Bitte zu thun aufgesfordert: was er aber bitten wollte, davon nte sie und der Zuschauer nichts. Mochte sich also auch hier's ein sehr wirksamer Effect ergeben, wenn der Donnerschlag 'olgte, während im Königshause noch velle Ahnungslosigkeit war, erforderete doch das einfachste dramatische Interesse gebieterisch, ss die Aufklärung (d. h. der Botenbericht) vor diejenige Stelle rückt ward, wo wir Klymenes eigenes Leben in Gefahr wissen. r Botenbericht gab dem Chor die Aufklärung über das Verhälts zwischen Helios und Klymene von selbst.

Ferner sagt Plutarch (*Symp. qu.* IV 4), dass man die vom Blitz Erschlagenen vielfach unbegraben lasse und sich überzeuge, ss sie nicht verwesten, so dass des Euripides Klymene widerlegt irde, die da sage 'der Leichnam meines lieben Sohnes verwest Klüsten ungewaschen''). Das konnte sie, wie Welcker mit Recht merkt, nur sagen, während sie über das Geschick der Leiche klar war, die wir ja selbst in den Mutterhänden antreffen. Folglich enthielt das Drama eine Situation, in welcher Klymene den Herz des Sohnes kannte, aber seine Leiche nicht besass. In demben Capitel, wo er den eben angeführten Vers gerettet hat, citirt Plutarch mit dem Namen des Euripides den Vers *πολλοὺς δέ βρούσ τραῦμ*' ἄναιμον ὥλεσεν (972), und man kann schwerlich ihm, denselben für den Phaethon zu beanspruchen, wie das auch meist geschieht: dann kann er aber ebenfalls nur gerochen sein, ehe die Leiche da war. Denn die Leiche ist blutig §1, 7) und, wenn der Sturz auch diese offene Wunde verursacht oen wird, so ist der Vers doch nicht wohl angesichts einer

---

emis mit Persephone identificirt (Herodot II 156), weil beide φωσφόρος sind. solche erscheint auch im Phaethon (781, 53) Persephone; Merops ruft neben Hephaistos an, als ihm die Meldung vom Brände in seinem Schlosse bracht wird. πυρὸς δέσποινα Δήμητρος κόρη; dazu wird man wenig Aehnliches finden. Aber in der That berührt sich Φερρέφαττα sehr nahe mit Hekate und ist wohl erst mit der 'Tochter' identificirt, die in dem Vereine der ḥ Θεσμοφόρων oder σεμνώ zunächst namenlos war. Nicht über das 'freundliche Element' des Feuers, sondern über das gespenstige Feuer, wie über alles spenstige herrschen Hekate und Pherrephatta.

1) φίλος δέ μοι ἀλοντος ἐν φάραγξι σήπεται νέκυς Frgm. 783. Allerdings könnte sie so auch sprechen, wenn etwa Merops den Leichnam, den fand, in eine Klüft hinwerfen liess, in grausamster Auslegung dessen, dass Blitzgetroffene ein θραυγὸς Λιός sei (Hik. 1010).

blutigen Leiche denkbar. Der Vers lehrt also dasselbe wie der vorige. Daraus folgt mit Nothwendigkeit, dass der Botenbericht erstattet ward, ehe die Leiche da war. Und es ergiebt sich die Scenenfolge für den zwischen den erhaltenen Blättern fehlenden Theil: Merops, Phaethon, *ἀγών λόγων*, beide ab. Stasimon. Klymene in ängstlicher Erwartung; Reflex der himmlischen Vorgänge in ihrer Ahnung. Donnerschlag; höchste Furcht bei Chor und Klymene. Heiterster Sonnenschein; Rathlosigkeit. Erscheinen der Heliade, Bericht. Lyrischer Reflex der Erzählung. Die Leiche wird von irgend welchen Personen niederen Standes gebracht. Klymene begrüßt sie, aber kurz, da der Zustand derselben sich selbst verräth, und sie den Hochzeitszug nahen hört.

Wenigstens die Grundlinien dieser Skizze werden richtig gezogen sein; einzelnes freilich ist nur entsprechend dem Gesamtbilde, welches ich von Euripides poetischer Individualität habe, von mir ergänzt. Und ich füge noch etwas hinzu. Wir hören, dass Euripides im Phaethon die Sonne eine *χρυσέα βάλος* nannte und die Dreizahl der Hyaden erwähnte (777. 780). Letzteres konnte in der Rede der Heliade (d. h. dem Botenberichte) vorgekommen sein, wo noch jetzt die sieben Pleiaden stehn. Ersteres ist in diesem Drama unbedingt eine echt europäische Keckheit, denn sie rückt die mythische Person des Helios dicht neben die anaxagoreische Physik. Da nun für die Personen des Dramas die Person zu wichtig ist, so vermag man sich die Physik nur im Chorlied zu denken, und allerdings eine Schilderung der sinnlichen Himmelserscheinung, des Sonnenballes, der 'wie eine goldene Scholle' am Firmamente einherrollt, ist gewiss ebenso berechtigt und wirksam neben der märchenhaften Handlung wie die idyllischen Züge der Parodos. Das ist das rechte Gegengewicht gegen den Botenbericht und für das diesem folgende Lied in tiefstem Sinne angemessen.

Mit dem zweiten Blatte des Claromontanus erhalten wir wieder festen Boden unter die Füsse. Wir sehen Klymene und ihre Begleitung, welche den Leichnam trägt, ins Schloss gehen, weil sich Merops und ein Jungfrauenchor, der den Hymenaios singt, dem Schlosse naht. Dann erscheint dieser Zug, und der Nebenchor singt das angekündigte Lied. Merops schickt denselben darauf in das Haus mit einem seiner Trabanten, um unter Klymenes Leitung weitere religiöse Lieder zu singen. Er verweilt vor dem Hause, da kommt der Trabant mit der Meldung, es brenne in der Schatzkammer, zu-

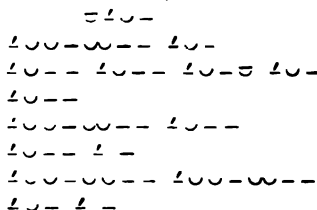
ück, Merops eilt sich zu überzeugen, und nachdem der Chor eine in ihrer Furcht für Klymene gipflnde Strophe gesungen hat, hört man Irinnen die Klagen des Merops. Da bricht unser Bruchstück ab. Es versteht sich von selbst, dass zunächst die Antistrophe folgen musste, dann Merops und Klymene einander gegenübergestellt erschienen; es ist ein zweiter Knoten geschrüzt und die triviale Aesthetik muss behaupten, dass das Drama zwei Handlungen hat, wie Hekabe und Herakles. Und sogleich muss auch eingestanden werden, dass lurchaus jeder äussere Auhalt fehlt, um über den Fortgang des Dramas etwas zu erschliessen, dass keins der Bruchstücke irgend welche Aufklärung giebt. Ja es ist nichts weiter vorhanden<sup>1)</sup>, als das Wort des Merops, das wieder Plutarch gerettet und Meineke richtig herangezogen hat: *εὐδαιμονίζων ὅχλος ἐξέπληξε με* (adesp. 315), womit also Merops erklärt, weshalb er in der Festfreude etwas (den Donnerschlag oder das Fehlen Klymenes oder den Transport der Leiche) nicht beachtet hat. Was wir vermuten können, hängt von der genauen Erwägung der erhaltenen Scene ab.

In der Inhaltsangabe habe ich ohne Weiteres das kurze Hochzeitslied einem zweiten Chor gegeben. Dass das bisher übersehen ist, beweist nur, dass selbst G. Hermann die Scene sich nicht klar gemacht hat. Es steht ja einfach da, dass die Mädchen kommen und gehen.<sup>2)</sup> Und es ist einfach undenkbar, dass die Dienerinnen Klymenes, die als Chor anwesend sind, solche Betrügerinnen sein könnten und den Merops so ansingen. Ahnungslosigkeit ist die Voraussetzung des Liedes, Ahnungslosigkeit nicht bloss von Phaepons Geschick sondern auch von seinem Ursprung. Man sieht auch leicht, was Euripides zur Einführung des zweiten Chores

1) Dass das verdorbene Bruchstück 784 nichts mit der Verwandlung der Eliaden zu thun zu haben braucht, hat Meineke gesehen. Man dürfte eine solche doch auch nur dann hineinragen, wenn überhaupt diese Sage oder wenigstens der Eridanos und der Westen für dieses Drama nachweislich wäre. Wir werden sehen, dass das Gegentheil sicher ist. — 781, 50 antwortet der Rabant auf des Königs Frage, ob der Rauch in der Schatzkammer nicht von den Opfern herrühre, die Klymene im Hofe darbringt, *ἀπαντα ταῦτα ηθρησ*, *καπνώτως δ' ἔχει*: so ist *ηθρησκανπατονσεχει* zu verbessern. Die drei chlussverse der letzten Chorstrophe sind, wie es scheint, heillos verdorben.

2) 781, 5 πόσις μοι πλησίον γαμηλίους μολπάς ἀντεῖ παρθένοις ἡγεύετος 32 χώρει σὺ καὶ τάσσ' ἐς δόμους ἄγων κόρας γυναικί ἀνωχθεὶ πᾶσε οἰς κατὰ στέγας θεοῖς χορεῦσαι.

zwang, der bei ihm mehrfach vorgekommen ist. Die Jäger des Hippolytos freilich singen vor dem Aufreten des Chores, so dass sie nicht ganz gleichartig sind, wohl aber führt der Scholiast das Doppelchöre aus Alexandros und Antiope an, und zu den Knaben der Hiketiden (von denen freilich nur einer sang) habe ich den Soldatenchor des Erechtheus, also derselben Tetralogie, gefügt (*An. Eur.* 174). Das sind Stücke späterer Zeit; aber die *προπομποί* der Eumeniden zeigen, dass dies auch nur eine weitere Erscheinung ist, welche die älteste Tragödie mit der spätesten gemein hat, so dass ein Alterskriterium für den Phaethon daraus nicht folgt. Um nun das Lied des Jungfrauenchores zu verstehen, ist es nötig, erst kurz das Versmaass festzustellen, was, da an der Strophe wenig auszusetzen ist, leicht geschehen kann. Es sind deutlich Daktyloepitriten und so zu messen.



Der erste und vierte Vers bestehen je aus einem Epitriten, und zwar ist die Form, wie der erste ihn bietet, auch aus Pindar wohlbekannt, Ol. 7, 3. Pyth. 3, 6 (von G. Hermann mit Recht anerkannt). Die andere findet sich nirgend in der Lyrik, vielleicht auch nicht im Drama, denn Soph. Tr. 509 kann man anders auffassen. Offenbar liegt hier dem Dichter viel an der besonderen Form, denn jedesmal bildet der Name Aphrodite den Vers. An der Abtheilung lässt einerseits der Hiatus *Ἀφροδίτα ω μάχαρ* 26 keinen Zweifel, andererseits fällt die überlieferte Abtheilung *γαμήλιαν Αφροδίταν* ... aus den Daktyloepitriten heraus. Allerdings aber existirt dies Kolon in einem daktyloepitritischen Lied, Soph. O. T. 1097 *ἱτε Φοῖβε σοὶ δέ*, und dort folgt das auch hier den Schluss bildende Glied *ταῦτ' ἀρέστ' εἰη*, so dass die Möglichkeit dieses einen aeolischen Gliedes in einer chalkidischen Strophe nicht bestritten werden kann; selbst Pindar hat ja Ähnliches. Da jedoch die Worte, wie sie sind, sich ohne Zubihmenahme einer Freiheit in ein regelrechtes Maass fügen, darf man nicht lediglich auf die überlieferte Abtheilung hin diese Unregelmässigkeit hineintragen.

Die katalektischen Epitriten mit unterdrückter Senkung (Spondeus in Stelle des Epitrit) sind nur bei Pindar selten; Euripides hat sie häufig. Somit ist das schöne Maass der trotz ihrer Durchsichtigkeit kunstvollen Strophe festgestellt und damit die Basis des Verständnisses. Denn verständlich ist zunächst nur der Anfang wir besingen die himmlische Aphrodite, die Herrin der Eroten, lie uns Mädchen zur Ehe verhilft'. Den folgenden Vers hat Bekker so gegeben, *πότνια σοὶ τάδ' ἐγὼ νυμφιας*, Hase *νυμφιασ-ραο*, woraus Hermann *νυμφεῖ' ὀφείλω* gemacht hat; man muss vielmehr sagen, dass *νυμφεῖ' ἀείδω* so gut wie überliefert ist. Aber wie? Dann gilt das Brautlied ja Aphrodite. Dagegen muss man sich sträuben, und wird geneigt sein mit Hermann das Nächstliegende zu verschmähen. Es folgt *τῷ τε νεόζυγι σῷ* (Hermann für *νεόζυγιστω*) *πώλῳ τὸν ἐν αἰθέρι κρύπτεις* (der letzte Buchstabe fraglich, alles sehr schwer lesbar, da Hase *δαύων* gelesen hat) *σῶν γάμων γένναν* (Hermann für *γενεάν*). Die Anrede muss nun auf Aphrodite beziehen; die Identität der mit *σὸς πῶλος* und *τῶν γάμων γέννα* bezeichneten Person liegt auf der Hand, und mit Recht also weist Hermann jede andere Bedeutung von *πῶλος* b als die gewöhnliche 'Sohn'. Sohn Aphrodites ist Eros; das erfolgt Hermann und ändert desshalb *νεόζυξ* in *μονόζυξ*. Leider hilft das gar nichts. Eros ist hier, wo Aphrodite *Ἐρώτων πότνια* heisst, nicht ihr einziges Kind, und niemals kann er ein Spross ihrer Ehe genannt werden, und Aphrodite verbirgt ihn nicht in den Wolken, und Eros hat diese Hochzeit auch gar nicht gestiftet. Die Ueberlieferung giebt also keinen Sinn.

Die Antistrophe kann in folgender Form als überliefert gelten  
*ἐ τὸν (αγον b, διον h) μέγαν τᾶσδε πόλεως βασιλῆ νυμφεύεται,*  
*ἐστερωποῖσιν δόμοισι χρυσέων ἀρχὸν* (Hermann für *ἀρχεον*)  
*ρίλον, Ἀφροδίτα· ὡς μακάρων βασιλεὺς μεῖζων ἔτ' ὄλβον,* (Hermann für *ὄλβος*) *ὅς θεὰν κηδεύεις καὶ μόνος ἀθανάτων γαμ-  
 390  
 ψρὸς δι' ἀπειρονα γαῖαν Θνατὸς ὑμνήσῃ* (Hermann, *ὑμνήσεται b,*  
*ὑμνήσων h). Hermann hat hier ganz Ungeheuerliches versucht, aber*  
 loch Beifall gefunden. Er nimmt *ἄ* als Neutrumb und vermutet  
*νυμφεύετε;* ersteres soll sich auf *νυμφεῖα* zurückbeziehen, zu letzterem Aphrodite und Eros Subject sein, trotzdem, dass in diesem Satze noch *φίλον Ἀφροδίτα* (so liest er) vorkommt. Wenn Nauck  
*ἄ — νυμφεύεται* liest, so ist das mehrerer Deutungen, aber keiner irgendwie erträglichen fähig. Die Conjectur *ἀστερωποῖσιν δό-*

*μοισι χρυσέοις* ist einfach ein Stilfehler: die beiden Adjective sind beide lediglich descriptiv und können nicht mit dem eines Substantiv verbunden werden. Auszugehen ist auch hier von dem Verständlichen, das ist der Schluss. Wer ist der hier angedeutete König, der Σεάν κηδεύσει und auf Erden als einziger γαμβός ἀθανάτων heissen wird? Er ist offenbar derselbe, der vorher μέγας τάσδε πόλεως βασιλεύς hieß. Die Wörter κηδεύει und γαμβός sind mehrdeutig; ersteres kann allenfalls Heirathen bedeuten, bedeutet aber gewöhnlich durch eine Heirath in verwandschaftliche Beziehung bringen, γαμβός bedeutet bei den Acolern und solchen die von ihrer Poesie abhängen Bräutigam, in Athen meist Schwiegersohn, oft auch Schwiegervater oder sonst angeheiratheter Verwandter, bei Euripides z. B. Alkmeon 73 Hippol. 635. Man wird nach diesen Worten also zwischen Phaethon und Merops schwanken können. An Phaethon hat Hermann gedacht und deshalb den überlieferten Sinn 'o König, noch beglückter als die Seligen' geändert in 'o Seliger, glücklicher noch als ein König (ὦ μάκαρ, ὦ βασιλέως μείζων ἔτ' ὄλβον). Damit aber ist nichts geholfen, denn wenn man dies auch von Phaethon, dem Erben des Königs Merops, sagen könnte, so bliebe doch die Bezeichnung derselben Person μέγας τάσδε πόλεως βασιλεύς, und das ist Phaethon unter keinen Umständen. Folglich muss Merops angedeutet sein. Und wie sollte der Chor es auch anders thun? Merops ist allein gegenwärtig, Merops hat die Verbindung herbeigeführt, Merops allein sieht sich am Ziele seiner kühnsten Wünsche. Also bedeutet der zweite Theil der Antistrophe 'o König, noch grösser zu Glück als die Seligen, der du die Göttin zur Schwiegertochter erhältst, und allein auf der unendlichen Erde als Verschwägerte der Unsterblichen gefeiert werden wirst'. Letzteres ist zwar etwas hyperbolisch, da Thetis und Harmonia sterbliche Schwiegerväter hatten, allein es ist durchaus sachgemäss, da an Aiakos und Agenor Niemand bei der Hochzeit des Peleus und Kadmos denkt. Σεάν aber war sofort mit 'die Göttin' zu übersetzen, da eine Göttin in der Verwandtschaft zu haben nicht nur sehr vielen Leuten beschieden gewesen ist, sondern Merops, der Schwiegersohn des Okeanos, längst in diesem Falle ist. Allerdings folgt daraus mit zwingender Nothwendigkeit, dass die Göttin vorher namhaft gemacht war. Mit derselben zwingenden Nothwendigkeit folgt, dass in den vorhergehenden Worten ein Fehler steckt, denn in ihnen

scheint der 'König dieses Landes' als Object eines *νυμφεύστατος*: s kann in keinem Falle von Merops ausgesagt werden. Gleich-  
ohl müssen wir zunächst auch dieses Stück für sich zu verstehen  
chen, es sind ja nicht constructionslose Worte, sondern es geht  
ir hier wie mit dem letzten Theile der Strophe: sie ergeben im  
 Zusammenhange einen Widersinn. 'Die den grossen König dieses  
 Landes als lieben Herrn über die goldenen Schmucksachen im  
 ernenpalaste heirathet, Aphrodite.' *χρύσεα* substantivisch, wie  
 an in Prosa *χρυσία* sagt, ist befremdend, und ich kann es nicht  
 legen; möglich dass *φίλον*, wie das Versmaass erlaubt, einen  
 enetiv Pluralis mit der Bedeutung *κειμηλίων*, *Θησαυρῶν* verbirgt;  
 ss Euripides das Befremdliche gleichwohl gewagt habe, ist keines-  
 zugs unmöglich. Wenn man die überlieferte Versabtheilung bei-  
 hält und also eine Fermate hinter dem fraglichen Worte *χρυ-  
 σῶν* ansetzt, so liegt es nahe zu verbessern *ἀστερωποῖσιν δό-  
 ησι χρυσέα ἀρχὸν φίλον Αφροδίτα*, und ich gestehe, dass  
 i dieser Vermuthung nicht abgeneigt bin. Wie dem auch sei,  
 ftsache ist, dass hier wie in dem ersten Theile der Strophe  
 zweideutig Aphrodite als die Braut angegeben ist, und dass da-  
 rch die Seligkeit des Merops, sein einziges Glück, die gewaltigen  
 ldenen Schätze der Braut, die hier bedeutsam wieder erscheinen  
 d die Phaethon vorhin ausschlug, ohne weiteres verständlich wer-  
 n. Aphrodite als Braut löst überhaupt die Räthsel des Dramas.  
 s Missverhältniss zwischen Braut und Bräutigam ist derart, dass  
 r die Verwickelung begreifen: wir begreifen auch die Sonder-  
 rkeiten der Hochzeit und selbst die des grammatischen Aus-  
 uckes. Hiess es schon vorhin, dass Phaethon *νύμφης λεπά-  
 οις ζεύγνυται*, so kommt hier der Hochzeitszug zu dem Hause  
 s Bräutigams, wird der Hymenaios an diesem gesungen, und soll  
 r Bräutigam in das Haus der Braut geleitet werden, während  
 nst doch im Himmel wie auf Erden die Frau dem Manne zuge-  
 hrt wird. Das sehen wir nicht nur geschehen, das sagt Merops  
 sdrücklich (38). Der letzte Vers der Rede, mit welcher er die  
 ädchen in seinen Palast schickt, und vor dem mehrere Verse  
 hlen, lautet *Θεᾶς προσέλθῃ τέμενος ἐξ ἔμων δόμων*: dazu kann  
 ir Phaethon Subject sein; die auch hier nur als *Θεά* bezeichnete  
 ttin hat einen Tempel oder vielmehr ein ihr gehöriges Schloss,  
 ie Helios, in Aethiopien. Wer sollte es wohl anders sein als  
 phrodite? Wer Schätze, mehr als der Mohrenfürst, besitzen als

die *χριστα*? Dieses überlieferte Factum, dass Aphrodite die Braut ist, mag man befremdend finden, wie man muss: überliefert ist es gleichwohl, und, wie sich zeigt, allein geeignet die sachlichen Schwierigkeiten zu heben. Leider nicht so die sprachlichen. *νυμφεται Αφροδίτα* sollte mit einem Dativ verbunden sein, denn die Natur der Sache fordert, dass man vom Weibe *νυμφεύσθαι*, *νυμφεύσασθαι*, *νυμφεύθηται τίτι* sagt, vom Manne *νυμφεύσαι*, *νυμφεύσασθαι τίτα*. Ein Dativ aber ist nicht vorhanden, oder vielmehr, da wenigstens *ἀρχόν* sicher steht, so ist der Bräutigam hier im Accusativ bezeichnet gewesen. Das ist aber wohl der exceptionellen Natur dieser Verbindung ebenso angemessen wie das *νύμφης λεπάδνοις ζεγγήται*. Die Verhältnisse sind hier umgekehrt, Aphrodite kann man nicht heirathen, sondern höchstens von ihr geheirathet werden. Dagegen bleibt der oben schon constatirte Fehler, dass statt einer Erwähnung des Phaethon, der 'grosse König des Landes' geheirathet wird. Das Eingeständniss ist unumgänglich, dass es nicht ein einfach mechanisches Verderbniss ist, sondern dass, wenn auch der erste Anstoss ein Schreibfehler gewesen sei wird, eine weitere Entstellung durch die Absicht entstanden ist, Sinn herzustellen. Deshalb ist die Heilung der Worte unsicher, der Sinn aber muss zu erreichen sein. Die Strophe begann mit einer Anrede Aphrodites. Hier ist Aphrodite in dritter Person Subject, dann wird Merops angeredet. Dazwischen stehen die bisher unverständlichen Worte *σὸς πῶλος, σῶν γάμων γέννα*. Mit ihnen kann ein Sohn Aphrodites nicht bezeichnet sein; es ist, sollte ich meinen, augenfällig, dass Merops Sohn gemeint ist, das Masculinum, dessen Erwähnung nöthig ist, der Bräutigam, Phaethon. Das heisst so viel, als dass eine Anrede an Merops an der Stelle stecken muss, wo jetzt Merops in einem falschen Accusativ vorliegt. Den Forderungen des Sinnes genügt erst etwa Folgendes: 'dir Aphrodite, sing' ich das Brautlied; und deinem Sohne, dem Bräutigam, den sie im Aether bergen will, deiner Ehe Spross, König meines Landes, den als lieben Hüter ihrer Schätze im Sternenzelt Aphrodite freit. Glückseliger du, mein König, als die Seligen selbst, der seinem Haus die Göttin verbindet'. Und dass Euripides so etwa gedichtet hat, dafür leistet die tragische Gewalt dieser Worte Gewähr. Tragisch ist es, dass der schärfste Accent auf die Abstammung Phaethons von Merops gelegt wird, dem König in diesem Sohne gerade da Glück gewünscht ist, wo diese Illusion in

utbarer Weise zerrinnen soll; tragisch, dass dem Phaethon die schaft über Aphrodites Schätze verliehen werden soll, während Leichnam über dem Golde seines Vaters qualmt; tragisch, dass schöne Jüngling in den Wolken verborgen am Busen der holln Göttin ruhen soll, wo er eben die himmlischen Pfade zwar ten, aber durch jähren Sturz den Zoll der Sterblichkeit bezahlt Und so halte ich denn die Gedanken des Dichters für get: für die Worte wage ich nicht einzustehen, aber er konnte so dichten

*πότνια, σοὶ τάδ' ἐγώ νυμφεῖ ἀείδω·  
τῷ τε νεόζυγι σῷ πώλῳ τὸν ἐν αἰθέρι κρύπτει,  
σῶν γάμων γένναν,  
τὸν, ὃ μέγας  
τᾶσδε πόλεως βασιλεύς, νυμφεύεται  
ἀστερωποῖσιν δόμοισι χρυσέων ἀρχὸν φίλον  
'Αφροδίτα.  
ὢ μακάρων βασιλεὺς μεῖζων ἔτ' ὄλβον.*

onnte so dichten; mehr sage ich nicht, und ich glaube es t kaum. Es sieht ja jeder, der den tragischen Stil kennt, die Anrede an Merops so spät kommt, dass *σῷ πώλῳ* zweig ist. Aber welche bessere Construction kann man ersin-? Will man den Bräutigam als *πῶλος Αφροδίτας* bezeichnen, n schon gedacht worden ist, und die Ungehörigkeit ertragen, mit dem letzten Gliede der Strophe ein neuer Satz begänne, abe sich freilich die Möglichkeit *κρύπτεις* zu belassen, einen t danach zu setzen und etwa zu lesen *σῶν γάμων γένναν*, ὃ μέγας — *βασιλεύς, νυμφεύεται Αφροδίτα*. Aber das chwerlich besser als das obige.<sup>1)</sup> Ich appellire an die Hülse s glücklicheren Scharfsinnes. Ich würde diesen Aufsatz, wie auchen andern, zurückgehalten haben, wenn ich von längerem en Sicherheit erwartete. Und was den Inhalt des Chorliedes fft, so halte ich den allerdings für unzweifelhaft.

1) Es hat aber zum Besseren geführt. Kaibel hat wenigstens einen Theil Schwierigkeit durch folgende schlagende Emendation gehoben, *τῷ τε γῇ σοὶ πώλῳ, τὸν ἐν αἰθέρι κρύπτεις*; so ist *πῶλος* ohne Anstoss, ἐ vortrefflich gesagt. Im Folgenden vermuthet Kaibel *σῶν γάμων τῷ θυτάρῳ, μέγας κτέ*, das ist schwerlich schon das Wahre; man eht eine ausdrückliche Sonderung der Sätze: möchte es zum Wahren n.

können. Der äusserste Westen hat mit der aethiopischen Fabel des äussersten Ostens<sup>1)</sup> nichts zu thun; der Sturz Phaethons, der am Morgen erfolgt, kann ihn nicht in den abendlichen Strom geschleudert haben; der Sohn Klymenes, der für Merops Sohn gilt, kann nicht die Heliaden zu Schwestern haben. Und, was die Hauptsache ist, die Tagesfahrt steht dem Morgensterne nicht zu.

Was ist nun, für sich genommen, dieser Phaethon und wo gehört er hin? Robert hat mir einige richtige Weisungen gegeben und will so freundlich sein, in einem Anhange seine Meinung zu begründen, welche allerdings auch in wesentlichen Punkten von der meinen abweicht die ich aufrecht erhalte. Dieser Phaethon ist eigentlich die Sonne selber, so weit folge ich Robert, und die Sage gehört nach Korinth<sup>2)</sup>, dem einzigen europäischen Orte, dessen Helioscult von Bedeutung ist.<sup>3)</sup>

Die Stadt des Helios ist Rhodos. Nirgend hat der Gott so starke und so lang dauernde Verehrung erfahren. Auch Rhodos hat seinen Phaethon. Oder vielmehr, die dorischen Siedler fanden bei der karischen Bevölkerung mit dem Sonnencultus auch Sagen von einem Sonnensohne vor, den sie Phaethon nannten: sie haben

1) Euripides kann die Aethiopen eingeführt haben, lediglich weil bei ihnen des Helios Palast steht (oben S. 397). Bei Späteren ist immer zweifelhaft, in wie weit jenes alexandrinische Phaethongedicht eingewirkt hat, und für dieses steht durchaus nicht fest, ob Merops, der Aethiopenkönig, darin vorkam: denn diesen hat nur Ovid. Aethiopen als Heimath Phaethons hat z. B. Eusebius (Syncell 297) d. h. Africanus, der sonst den ἐπὶ Φαέθοντος λαγεῖμος dem Platon (Tim. 22d) entlehnt. Aber auch Chares (Plin. N. h. 37, 31) findet das Grab des Phaethon in der Oase des Ammon.

2) In Korinthi nennt Pausanias (II 3) als Pendants Helios und Phaethon auf Quadrigen. Das mag ganz jung sein, aber es hat doch wohl mehr als ornamentale Bedeutung. Die Localisirung der Phaethonsage am Po kann schwerlich anderen als korinthischen Schiffern zugeschrieben werden, gerade wie die adriatische Argonautenfahrt. Die korinthischen Küstenslädte haben den Epeiroten ihre Cultur gebracht, und da erscheint Phaethon als Archegos (Plut. Pyrrh. 1, wahrscheinlich aus Proxenos, dem Zeitgenossen des Pyrrhos), es sei denn, dass man alles dies auf die euböische Colonisation jener Gegenen bezöge, welche der korinthischen vorherging (Antig. Kar. 13), vgl. Steph. Byz. s. v. Ἐρέρχα.

3) Die elischen Sagen von Helios und Selene haben meist nur eine chronologische Bedeutung; ob sich Sonnencult dahinter verbirgt, und welchen der Völker, die in Elis gesessen haben, dieser dann gehört, müsste erst untersucht werden; äussert merkwürdig eine archaische Inschrift von Amorgos Ζεὺς Ἡλίος von Amorgos (Bull. de corr. Hell. VI 189).

beobachtung ein Interesse. Noch dem Demokritos waren sie t der Zahl nach unbekannt (Seneca *qu. nat.* VII 3). Im vierten hundert lernten sie einzelne Gelehrte von den Orientalen; dem e waren sie gleichgiltig. Philippos von Opus (*epinom.* 986) igt dieses Verhältniss; er kennt die Götternamen, die den Pla-1 geblieben sind, aber er kennt sie als orientalische Erfindun-

Die Syrer, sagt er, hätten den Stern, den die Hellenen *pόρος* und *Ξαπτερός* nennen, nach ihrer Göttin Aphrodite get. Dieser schönste Stern, leuchtend vor und nach allen andern, natürlich längst die Volksphantasie beschäftigt, und längst, in vordenklicher Zeit, hatte man die Identität des Morgen- und dsterne begriffen, wenn man auch, gerade so wie wir, in der und Poesie der sinnlichen Anschauung folgte und nicht der nomischen Kenntniss: für die Phantasie haben ja auch Ari-  
hos und Kopernikus die Sonne nicht zum stehen gebracht. dings streiten die antiken Gelehrten sich nun darüber, wer den Männern des ausgehenden sechsten Jahrhunderts die ität entdeckt hätte<sup>1)</sup>), aber das heisst nur so viel, dass sie da-  
zuerst ausdrücklich erwähnt ward: Jahrhunderte lang vorher ite sie desshalb schon bekannt sein. Homer nennt v. 93 den enstern *φαένταρος*, X 380 den Abendstern *χάλλιστος*: wel-  
Namen er wählt, darüber entscheidet die Schilderung, die er le geben will. Weshalb soll er das aus anderem Grunde gethan als es ein heutiger Dichter thun würde? Hesiodos (*Theog.*  
nennt als Kinder des Astraios (einer wesenlosen, erfundenen onification) und der Morgenröthe die Winde, den ἀστήρ ἔωσ-  
ις ἀστρα τε λαμπετώντα τά τ' οὐρανὸς ἐστεφάνωται.  
eros ist genau so hell wie Heosphoros: wo bleibt er? Der dsterne geht bei Sappho und ihren Nachahmern auf dem Oeta auf dem Oeta, in Trachis, ist Keyx zu Hause, des Heosphoros .<sup>2)</sup> Zu Ehren dieses ihres Ahnherren prägen die westlichen

) Pythagoras nach Apollodoros *περὶ θεῶν* bei Arius Didymus p. 467 Aristoxenos bei Diog. Laert. VIII 14, Parmenides nach Favorin bei dem-  
IX 23, Ibykos nach Achilles *ιστογ.* p. 136. Danach könnte also der ike des Catull 62, 35 nicht von Sappho herrühren: das ist möglich und a. Fgm. 52 kann auf Catull eingewirkt haben, aber wahrscheinlicher ir, dass die Statistik der Grammatiker unvollkommen war, und schon io Morgen- und Abendstern identificirte.

) Vom Seevogel (*χῖνος*) erzählten die Griechen sich, dass das Weibchen ührende Liebe zum Männchen hätte; so Antigonos von Kerystos im Wun-  
rimes XVIII.

und die östlichen Lokrer den Stern auf ihre Münzen: das Wappen ist dasselbe, der Ahnherr derselbe; es ist Morgen- und Abendsternebuch (23, daraus Alexandros von Myndos und durch diesen die Grammatiker. Denn Schol. Theokr. 7, 57 beantwortet die Frage nach dem Namen des Mittelmannes, die ich Ant. Kar. 16 offen lassen musste). Dessenhalb enthält der Beiname Ἀλκυόνη die Bedeutung treuer Gattenliebe, schon im Meleagerlied der Ilias (I 562). Euripides (Iph. T. 1089), weiss, dass die ἀλκυώ eine treue Gattin war die immer um ihren Gemahl klagt, er wird den Mythos vorersetzen, den das pseudoplatonische Gespräch in einfacher Gestalt giebt. Keyx, des Heosphoros Sohn, von Trachis stirbt; seine Gattin, Alkyone Aiilos' Tochter, sucht den Leichnam vergeblich und wird schliesslich verwandelt. Uns ist die Geschichte in der ovidischen Form geläufig (Met. XI), mit welcher Hygin 65 stimmt. Die Genealogie und wesentlich auch die Sage ist identisch mit der alten Form. Dass Ovid dem Nikander folgt, schliesst man aus Probus zu Georg. I 399, und auf dem kolophonischen Dichter führt es, dass Keyx, für den die Sage nur irgend eine Seefahrt fordert, zum klarischen Apoll geschickt wird. Auffallend ist, dass Alkyone besonders zu Juno betet und Juno selbst intervenirt. Nikander polemisirte damit in der Weise der alexandrinischen Poesie gegen eine andere Sage, und sein Bearbeiter verstand zwar das Verhältniss nicht, schloss sich aber eng seiner Vorlage an. Keyx und Alkyone (mit derselben Genealogie) nannten sich aus Stolz (doch wohl Gattenstolz) Zeus und Hera und wurden zur Strafe in zwei getrennt von einander lebende Vögel verwandelt. So aus demselben Handbuche Schol. Hom. I 562, Apollod. Bibl. I 7, 4. Beide Sagen verarbeitet, wobei allerdings ein gutes Verhältniss von Schuld, Strafe und göttlicher Gnade entsteht, in dem jungen in *RV* fehlenden Scholion zu Arist. Vög. 250 (daraus Favorin, daraus Palaeocappa). Leider vermag ich die Herkunft und Zuverlässigkeit dieses Zeugnisses nicht zu controlliren. Keyx von Trachis ist bekanntlich in den oetäischen Heraklessagen stehende Figur. Sehr verkehrt aber hat O. Müller ihn vom Sohne des Heosphoros gesondert: einziger Anhalt ein schlechtes Sophoklesscholion (Tr. 40), wo Keyx Sohn 'des Bruders des Amphitryon' heisst. Trachis ist die Stadt der Oete, auf dem Oeta ist Hesperos zu Hause: Amphitryon nicht. O. Müller hat aber die Beurtheilung des hesiodischen Gedichtes Κήρυξος γάμος bestimmt, weil Markscheffel ihm folgte, dem die modernen sich einfach zu unterwerfen pflegen. Das Gedicht war eine Einlage der Kataloge, wie der Schild der Eoeen (Plut. Symp. qu. 5, 8, 4), die Genealogie der Alkyone, Aiilos' Tochter, gab die Veranlassung zur Einreichung, die apollodorische Bibliothek lässt die Stelle noch erkennen. Ausser Herakles, der ungeladen zum Feste kommt, und den Bakchylides nach diesem Gedichte schilderte (das Zeugniß für Hesiod, das Schneidewin dem Zenob. II 19 entnahm, ist freilich durch Millers Zeobiuss als Schreibfehler erkannt), geben die Bruchstücke nur Schmusserei und Räthselspiel beim Schmausen; die Vermuthungen O. Müllers entbehren jedo Anhalts. Dagegen halte ich für mehr als wahrscheinlich, dass jenes Gedicht die Verwandlung wegen Ueberhebung enthielt, also in jenem oben citirten mythographischen Handbuch ein Niederschlag davon erhalten ist. Nämlich Kaiser Julian sagt in der Rede wider den Kyniker Heraklius p. 235 nach

in einer Person, aber er heisst Heosphoros. Hesperos wird überhaupt nicht sehr oft erwähnt; Schilderungen des Abends sind gegenüber denen des Morgens unverhältnissmässig viel seltener: dafür tritt die Nacht ein, welche der Südländer nicht müde wird zu feiern. Wenn Hesperos einmal Krauskopf heisst (Kallim. Del. 303), so bezeichnet das nur das flimmernde Planetenlicht, welches dem Heosphoros nicht minder zukommt. Weil die Braut mit dem Sinken der Sonne dem Gatten übergeben wird, erwähnt man diese Tageszeit und mit ihr den Abendstern im Hochzeitsliede, und weil Hesperos also ihre heilige Nacht einleitet, liebt ihn Aphrodite.<sup>1)</sup> Aus allem diesen folgt nicht nur nicht, dass man die beiden Phasen

Erwähnung des Salmoneus, also eines Bruders der Alkyone: *τὸ δὲ ἐκ τῶν Ησιόδου λεγόμενον ὑπέρ τῶν ὄνομασάντων ἔαντος τοῖς τῶν Θεῶν ὀνόμασιν, Ἡρας τε καὶ Αἴτος, εἰ μήπω καὶ νῦν ἀχήκοας, ἐχω σοι συγγνώναι.* Als ich die Stelle zuerst fand, rieth ich auf Rhodope und Haimos (Ovid. Met. VI 87, Plut. *de fluv.* 11), Robert bezog es auf Keyx: mit Recht, wie Salmoneus zeigt. Doch nun wird eine Beziehung auf den *Κῆνυξ γάμος* und die Stelle der Kataloge, wo dieser eingelegt war, nicht abzuweisen sein. — Die halkyonischen Tage gehen die Brutzeit des Vogels an, und das Märchen ist zunächst ohne Metamorphose erzählt (Aristoteles *hist. an.* V 8, Et. M. und Genossen s. v., Pausanias bei Eustath. zu I 562 und in Bekk. An. 377, daraus Suid.), erst Nikandros verbindet es mit der Gattin des Keyx, welcher übrigens auch ein kleiner melischer Ort Alkyone feste Localisirung giebt (Plin. *h. n.* IV 27). Daneben existirten andere Sagen, eine von der thrakischen Pallene bei Hegesandros (dem Delpher wie es scheint), erhalten durch Pausanias, eine megarische, die so wie sie Theodoros (bei Probus und Ovid VII 401) erzählt, ein Auswuchs der attischen Skeironsage ist, beinahe eine Parodie der megarischen Ciris, ursprünglich aber gewiss die halkyonische See anging, d. h. den megarischen Theil des korinthischen Busens (Strab. 393). So ist Ordnung in diese Traditionen gebracht, und es stellt sich unzweifelhaft heraus, dass *Κῆνυξ* ursprünglich den Vogel bedeutet, und durch das Märchen von der Verwandlung erst ein Mensch und König wird. Weil man von König Keyx am Oeta erzählt, erhält er den Morgenstern, der dort wohnt, zum Vater: innere Bedeutung hat das nicht. Das letzte Stadium erst ist es, dass der längst zum oetäischen Könige gewordene Eisvogel den Herakles bei sich aufnimmt. Dieses Verhältniss spricht eben so sehr für das Alter der Metamorphose, wie gegen das Alter der oetäischen Heraklessagen. O. Müllers Hypothesen verlieren jeden Boden.

1) Erwähnungen wie *Lucifer, quem Venus ante alios astrorum diligit ignes* (Vergil. Aen. 8, 589) brauchen zum Verständniss nicht mehr als die Erinnerung an Sappho und Catull; es kann aber mehr darin liegen. Astronomische Gelehrsamkeit hat nichts damit zu thun. Verse wie die des Bion (9, 1) *Ἐσπερε τὰς ἔρατας χρύσεον φάσις Ἀφρογενεῖας* gelten vielleicht dem Planeten Venus; Sappho wirkt darin allerdings auch nach.

des Planeten als zwei Sterne unterschied, manches, wie die oetzi-schen Sagen, ist geradezu nur verständlich, wenn man ihre Einheit kannte. Der Morgenstern übertrifft an Berühmtheit den Abendstern, und in den Genealogien erscheint er allein. Das geschieht, weil er beide Phasen vertritt: einen indifferenten Namen besaßen die Hellenen so wenig wie wir. Noch heute trägt der Teufel den Namen nur der morgendlichen Phase. Pindars Vers (Isthm. 3, 42) *ἀωσφόρος θαυτὸς ὡς ἀστροις ἐν ἄλλοις* ist von beiden Phasen gemeint, weil es beiden gleichermaßen zukommt. Eos geht das Frühlicht an: das Abendroth hat überhaupt keinen göttlichen Vertreter.<sup>1)</sup> Es ist recht wichtig sich das klar zu machen: die Deutung der Dioskuren auf Morgen- und Abendstern, so falsch sie ist, und so sehr sie jeder Analyse der Dioskurensagen widerspricht, hat immer noch namhafte und in weiten Kreisen wirkende Vertreter.<sup>2)</sup>

1) Robert (Arch. Zeit. 1877 S. 5) kann überhaupt keine poetische Schil-derung des Abendrothes aus der Litteratur aufweisen, während er eine hübsche malerische veröffentlicht. Dilthey (Arch. Zeit. 1878 S. 54) hat die Lichteffecte der Malerei wenigstens um einige vermehrt. So ganz schlimm steht es auch um die Litteratur nicht; ich setze zwei her, die mir besonders merkwürdig erscheinen. Ennius *Ann.* 417 *interea fax occidit oceanumque rubra tractim obruit aethra.* Nonn. 18, 155 *ἴσπεριην χθόνα πᾶσαν ὑπόσκιος ἔκπειν ὅρφην ἀχροκελανιώσα καὶ αἰόλα φύγει λεπτῷ ἀστρα κατανυάσαν ἐμ-λαίνετο δίχροος ἀνὴρ δυομένον φαέθοντος ὑπὸ σκιειδέι κώνῳ, βαιῶν δι-σοκέλευθον ἔχων ἔτι λείψανον ἡοῖς· καὶ ζύφον ἐχλαίνωσεν ἐφ χροι σιγαλί-νυξ οὐρανὸν ἀστερέοντι διαγράψασα χιώνι.* Dies wird allerdings wohl die ausführlichste Beschreibung sein, und sie thut allen Anforderungen der Naturschilderung genüge. Dass sie dem letzten Dichter des Alterthums angehört, ist nicht wunderbar: die Naturschilderung steht immer im umgekehrten Verhältniss zum Naturgefühl. Wo dieses so mächtig ist wie bei den Hellenen, da erzeugt es Mythen: starke Empfindung schildert nicht, sondern liebt oder betet an. Bei Nonnos ist Eos also Göttin auch des Abendrothes; mir könnte solches Zeugniß sehr erwünscht sein, aber ein Zeugniß des Nonnos beweist in diesen Dingen wenig mehr als der Crepuscolo der Mediceerkapelle.

2) Die richtige Auffassung der göttlichen Jünglingspaare ist Kydathen 198 angedeutet. Immer gehört zu ihnen noch ein weibliches Wesen, das sie er-retten, so thaten sie es ursprünglich auch mit Helene (oben S. 263). Wenn man bloss Kastor und Polydenkes als Dioskuren gelten lässt, weil sie allein siderische Verbindungen haben (Sterne sind sie schon Eur. El. 991), so darf man den Stern Helene nicht vergessen (Haupt op. III 322). — Dass spielende Poesie Abend- und Morgenstern unterscheiden kann, ist natürlich, und gerade Nonnos in der Phaethoneepisode (38, 365) ist dafür bezeichnend. Am schönsten spielt Platon, dem die astronomischen Studien auch nicht fremd waren, mit der Differenzierung und Identität, wenn er dem verstorbenen Geliebten nach-

Es ist nun eine alte und richtige Deutung, dass jener Phaethon des Hesiodos, den Aphrodite raubte, der Abendstern sei. Sicherheit aber gewährt erst der Katasterismus der Planetenreihe, den man am bequemsten bei Robert (Eratosth. 194—7) nachliest. Hier treten zu den Götternamen jene, z. B. auch in der astrologischen Poesie vielfach angewandten appellativisch gebrauchten Adjective *στιλβων πνυρόεις φαέθων φαίνων*, deren Ausgleichung mit den Götternamen übrigens keineswegs eine allgemeine Geltung erhalten hat.<sup>1)</sup> Mars-*πνυρόεις* und Mercur-*στιλβων* haben dürftig lediglich aus den Götternamen entwickelte Mythen. Was bei *φαίνων* aus Herakleides Pontikos steht, ist zwar hübsch, aber die ursprünglich ganz ohne Katasterismus erzählte Geschichte ist nur willkürlich hierher gestellt.<sup>2)</sup> *φαέθων* ist ursprünglich wohl für den Saturn verwandt, weil er für Homer ein Epitheton der Sonne war, und die Sonne nach chaldäischem Glauben zu dem Planeten Saturn irgend welchen Bezug hatte<sup>3)</sup>; es ist begreiflich, dass man dann für den Planeten *φαέθων* nach der vulgären Phaethonsage griff. Somit bleibt als einziger Stern mit altem Namen Heosphorus-Hesperos, und der hat auch einen wirklichen Mythos. Er war, leisst es, der Sohn des Kephalos und der Eos, und so schön, dass er mit Aphrodite um den Vorrang stritt; desshalb ward er zu

---

αὐτ (AP VII 670) ἀστὴρ πρὶν μὲν ἔλαυψες ἐνὶ ζωοῖσιν ἔψος, νῦν δὲ θανὼν αἴπεις ἔσπερος ἐν φθιμένοις.

1) Der Schriftsteller περὶ κόσμου 392 a 25, Cicero *de nat. deor.* II 52, Petavius p. 344 nennen den Saturn *φαίνων*, den Jupiter *φαέθων*.

2) Am vollständigsten erhalten bei Hygin *astr.* II 42. Herskleides erzählte, dass Prometheus mit den andern Menschen einen Knaben von so hoher Schönheit bildete, dass er ihn dem Zeus vorenthielt. Aber Eros zeigte ihn dem Zeus und dieser liess ihn durch Hermes dem Prometheus abfordern. Doch der Knabe (oder vielmehr der Menschenvater 'Vorbedacht') willigte nicht eher darein, als bis ihm die Unsterblichkeit zugestanden ward. Die Fabel hat offenbar die Bedeutung, dass Prometheus listig seinem schönsten Werke die Unvergänglichkeit sichert, was mit einer Existenz unter anderer Gestalt übel erreicht würde; dass der Knabe namenlos ist, wird Schuld des Katasterismenverfertigers sein, zeigt aber um so klarer, dass Fabel und Stern nichts miteinander zu thun haben. Herakleides berührt sich mit dem jungen Goethe, der auch den Menschenbildner besondere Liebe zu einzelnen seiner Geschöpfe legen lässt.

3) Hygin II 42 secunda stella dicitur Solis, quam quidam Saturni parent. Diodor II 30 3 ἴδις δὲ τὸν ὑπὸ τῶν Ἑλλήνων Κρόνον ὄνομα ὄμενον, πιρανέστατον δὲ καὶ πλεῖστα καὶ μέγιστα προσημαίνοντα καλοῦσιν ήλιον.

ihrem Sterne und erscheint bei Sonnenaufgang und Untergang. Die Verbreitung dieser Sage in hellenistischer Zeit bestätigen pompeianische Fresken.<sup>1)</sup> Wie der Gegner Aphrodites als Mensch hies, erfahren wir hier nicht (Phosphoros oder Hesperos einzusetzen würde gänzlich unmethodisch sein), und mit Fug und Recht: der Verfertiger des Katasterismus konnte den schon für den Saturn verbrauchten Namen Phaethon bei der Venus nicht verwenden. Daran aber ist jeder Zweifel ausgeschlossen, dass dieser mit Aphrodite streitende Sohn des Kephalos identisch ist mit Phaethon, Kephalos Sohn, den Aphrodite raubte, bei Hesiodos, und mit Phaethon dem Bräutigam der Aphrodite bei Euripides. Wir haben also den Stern auf den pompeianischen Bildern Phaethon zu nennen. Bestätigung bleibt nicht aus. Das epische Bruchstück, das seit Stephanus unter den theokritischen die Nummer 25 trägt, kennt Phaethon als den Namen des hellsten Sternes<sup>2)</sup>, und anderweitig begegnet der Morgenstern in Genealogien attischer Demen, welche zum Reiche des Kephalos gehören.<sup>3)</sup> Wenn in diesen lediglich der

1) Helbig Wandgem. Nr. 964 ff. Dilthey Bull. 1869 p. 152. Robert Erat. 4.

2) Von den zwölf heiligen Stieren des Helios heisst der schönste Phaethon δύνατος πάντες ἔισκον, διδούνει πολλὸν ἐν αἴλλοις βρεύεις ιών λάμπεσκεν, ἀρίζηλος δ' ἐτέρυχτο (141). Das heisst nicht, dass die Hirten den Stier 'Glänzend' nannten, weil er einem Sterne glich, sondern sie nannten ihn Phaethon, weil er, wie dieser Stern, über alle andern seinesgleichen leuchtete. Der Dichter dachte natürlich an den Morgenstern, wie schon die homerischen Parallelstellen beweisen. χρυσῷ τοι φαέθοντι πελάσσετος φλεγεται χράς ist ein Vers des Simmias bei Choerobosc. in Theod. can. p. 16 Gaisf. Dass er so lautete, ist nach der heut bekannten Ueberlieferung nicht mehr fraglich. Aber den Phaethon wage ich nicht in ihm zu finden, obwohl ein grosser Name für diese Ansicht, die mir so erwünscht wäre, zu Gebote steht. Der Vers bedeutet 'sein viel angebetetes Haupt flammt von leuchtendem Golde' und gilt dem Heimatsgott des rhodischen Dichters, Helios.

3) Philammon, der Sohn des Apollon, hat zur Mutter eine Tochter des Heosphoros, Philonis nach Konon (7, p. 132 s 13), und da wohnt er in Thorikos, wo Kephalos zu Hause ist, oder nach Hygin (161) Leukonoe, das ist die Eponyme des Demos, der also derselben Gegend wie Thorikos angehört haben wird. Bei Ovid (Met. XI 295), oder vielmehr Nikander, ist Philammon und Philonis an das Geschlecht des oetaeischen Heosphoros angeschlossen. Ich glaube, dass diese ganze Gruppe oetaeischer Sagen dem Nikander, dem Verfasser der *Oίρανά* gehört, also auch die des Daedalion, welche auch bei Hygin 200 wiederkehrt, im Scholion λ 85 und bei Pausan. VIII 4, 6 vorausgesetzt ist, da dieselbe Genealogie angegeben wird. Das Scholion γ 432, das

ame Heosphoros überliefert ist, so kann uns das nicht abhalten, em fünften Jahrhundert das volle Verständniss für den Phaethon es Hesiodos in jener Stelle, von der wir ausgingen, zuzutrauen, ja die Eltern dieselben sind. Aus seiner heimischen Sage hat Euripides Phaethon den Morgenstern, den Geliebten Aphrodites, enommen.

Er hat die Eltern geändert, ob aber er zuerst, muss unsicher leiben. Klymene nämlich, in der Theogonie des Hesiodos (351. 08) Okeanide und Gattin des Iapetos, findet sich in der homeschen Nekyia, die ich für eine Nachahmung der Nekyia in den ostern halte, wo sie Tochter des Minyas, Mutter des gewaltigen elden Iphiklos, aber Gattin des Kephalos war (Beschreibung der elphischen Lesche bei Pausanias X 29), und in den Scholien zu em homerischen Verse ( $\lambda$  325) heisst sie Mutter des Phaethon. öglich also, dass Euripides schon eine Tradition vorfand, welche os durch Klymene ersetzte, die er dann aber seinerseits wieder i der hesiodischen Okeanide machte. Auf alle Fälle aber sind Eos ad Kephalos das durch die Natur gegebene Elternpaar für Phae- on den Morgenstern. Ich will das hier auseinandersetzen, ob- ohl es für Euripides nichts verschlägt.

Kephalos ist in mancher Beziehung nur Eponymos von Kephalae<sup>1)</sup> oder den Kephaliden<sup>2)</sup> oder den Kephallen<sup>3)</sup>, und sein attenmord ist ein exemplificatorischer Mythos für das Blutgericht

---

ch auf Pherekydes beruft, nennt den Vater der Philonis Deion, macht sie so zur Schwester des Kephalos.

1) Vgl. Kydathen 146.

2) K. γένος Ἀθηναῖς Hesych. Ihr Adelsstolz wird die Genealogie von Hermes und Herse an die Stelle der gewöhnlichen Abstammung von Deion setzt haben; das hat man dann benutzt, um zwei Kephalos zu erfinden, den den Eos raubt, wo Phaethon als Name seines Enkels erscheint, und den atten der Prokris Apollod. bibl. III 14 2 und 15 1. Den letzteren nennt vid (Ars III 725) Sohn des Hermes; das ist ein Irrthum.

3) Ob die Kephallen selbst die Anknüpfung an Athen gesucht haben, ag fraglich sein. Alt aber ist sie jedenfalls, da die Jagd des teumessischen ichses, welche die kyklische Thebais enthielt (Phot. Τευμησία), durchgehends it Amphitryon in Verbindung gebracht wird: das geschieht, damit Kephalos n Taphierzug desselben mit machen kann. Zu Aristoteles' Zeiten hatten die häischen Bewohner der Inseln des ionischen Meeres sich an den Eponymos Kephalos schon gewöhnt: er erscheint in einem Berichte aus der Ἰθαγησίων Αἰτεῖα (El. M. s. v. Λρκειστος).

*γίνοι ἀκοτοι* „... sehr früh ist auch dieses Verhältniss novellistisch gestaltet worden“; aber mit diesen Restrictionen ist aller-

1) Wie als dieser und die verwandten exemplificatorischen Mythen sind, zeigt sich darin, dass sie die Verbindung vor den Areopag verlegen, obwohl weder *γίνοις*; *ἀκοτοις*; noch *γίνοις*; *δίκαιοις* (Orestes) dorthin gehören würde, gesetzt das Ephetengericht hätte schon bestanden, als diese Exempel erschienen würden: auch für jene Gerichtsstöfe sind die Sagen ja nachgewachsen. Da Draken die Epheten vorfind, so sind wir hier in der Lage, mit attischen Traditionen des achten Jahrhunderts zu thun zu haben. Man hat das sowohl in der Behandlung der Orestessage wie in der attischen Rechtsgeschichte nicht genug beachtet. — Das Gericht über Kephalos kennt Hellanikos (Schol. Eur. Or. 1645, Istros Harpokr. s. v. ἑτερεψεύσις, führt darauf das δόγμα οὐ' ἀρρεπεῖ zurück und nennt dabei den Vater der Prokris, Erechtheus, als Stifter, und wenn unser Excerpt aus Pherekydes schliesst, μετατεμένουσος τὸν Ἑρεχθίδη Σάττρας πολεμῶν αττίν. so wird man darin auch etwas bedeutsames erkennen; allerdings eher die Behandlung der ὁργανα am Prytanecion als das was Istros angiebt. Prokris hat keinesfalls irgend welche symbolische Bedeutung. Ihr Vater ist in guter Tradition nur Erechtheus; bei geringen Schribenten erscheint dafür Pandion; das ist Verwechslung mit Prokne.

2) Die Nekyia erwähnt Prokris in einer attischen Interpolation, die auch formell gekennzeichnet ist (Kydathen 225). Die sophokleische Tragödie Prokris bleibt ein leerer Name. Das älteste Nachweisbare ist ausser dem Blutgericht die Jagd des Fuchses: da aber in Teumessos auch Europa geborgen war (Antimachos Theb. 3 Stoll), und Hund und Speer eigentlich zu ihrem Schutze bestimmt waren (Eratosth. p. 166 Rob.) und der wunderbare Hund dem Minos auch nach anderen Traditionen gehörte (Pherekydes im Schol. τ 518, Nikander bei Pollux V 35, woraus Schneider verkehrt auf κυνηγετον des Nikander geschlossen hat), so ist die Verbindung des Kephalos mit Minos als der ältesten Sagenform angehörig zu betrachten, oder vielmehr die Verbindung der Prokris mit Minos, welche allein bezeugt ist. Prokris erscheint als Jägerin (Xenophon, er selber, am Schlusse des Jagdbuches) oder, was dasselbe sagen will, als Freundin der Artemis, selbständig (Kallim. Art. 209), ihre Jagdfahrt motiviert ihren Verkehr mit Minos (Hygin astr.) und ihren Tod (Apollod. Bibl.), so konnte man das Geschenk von Hund und Speer auf Artemis übertragen (Hygin fab. Ovid. Pausan. IX 19): aber man braucht nur in der Hyginfabel zu lesen, dass Artemis in Kreta mit Prokris verkehrt hat, um zu sehen, dass Artemis hier an die Stelle des Minos gerückt ist, um dessen schmutzige Krankheitsgeschichte zu eliminieren. Aber diese sitzt fest darin, sie erscheint theils angedeutet, theils gemildert (Apollod. Bibl.), theils ganz ausführlich (bei Antonin. Lib. und selbst noch bei Palaephatus p. 272 West.). Sichtet man nun die Traditionen, so ergänzen sich der Bericht der eratosthenischen Katasterismen und der apollodorischen Bibliothek (II 4, 7 III 15, 1, diese zwei Stellen allerdings nicht aus derselben Vorlage genommen, aber im Kern stimmdend) so gut, dass ich nicht anstehe, für beide den Autor anzusetzen, den Hygin allein namhaft macht (Roberts Versuch, Contamination bei Hygin anzunehmen, ist scheinbar, aber ich

dings die von Robert behauptete Gleichung zwischen dem boeotischen (tanagräischen) Orion und dem paralischen Kephalos richtig. Die Poesie, Homer an der Spitze, hat Orion immer bevorzugt, und so kennen wir nur noch den Katasterismus von dem Hunde des Kephalos, nicht mehr von ihm, seinem Speere (der wie die Keule des Orion und der 'Jacobstab' von der siderischen Configuration gegeben ist) und seinem Wilde. Da müssen wir bei

möchte ihm nicht folgen, auch schiebt er nur ein Mittelglied ein): das ist die Attidensammlung des Istrós. Das charakteristische hierbei ist 1) wirklicher Ehebruch der Prokris, mit Pteleon, dem Eponymos des Demos Ptelea, 2) Fehlen der Eifersucht der Prokris, 3) Anschluss der Geschichte vom teumesischen Fuchs. An zweiter Stelle ist Pherekydes zu nennen, Schol. λ 321, der wohl aus dem Volksmunde berichtet. Der Auszug ist durch offensbare Vulgarismen entstellt (*εἰς ἀποδημίαν ἐλθεῖν, ἐποφθαλμίζεσθαι, συγκώσ*), enthält aber so viel Anklänge an die echte ionische Fassung (*χάρτα καλός, μίσγεσθαι, πυνθᾶς, αἰγνιδίως*), dass darauf Verlass ist. Hier ist bereits die Versuchung der Prokris durch ihren eignen Gatten und ihr Tod durch ihre Eifersucht, dagegen fehlt die Verbindung mit Kreta, ja, es fehlen Hund und Speer. Man darf das nicht für Schuld des Ausschreibers halten, denn am Schluss, der eine vorherige Erwähnung des Speeres ausschliesst, liegt unter leichter Corruptione echte archaische Diction. *φῆπερ* (*ῶσπερ* Cod.) *εἰχεν μετὰ χειράς* (*χειρά* Cod.) *ἀκοντίῳ βάλλει* (*β. μ. χ. ᾳ.* Cod.) *τὴν Πρόκρων*. Dies ist also eine einfache Novelle, an sagenhafte Namen angesetzt, wie das oft vorkommt,iemlich eben so oft verkannt wird. Als Local nennt Pherekydes *ἐν τῇ Θορικῇ*, das ist nicht in Thorikos zu ändern, sondern in *Θοραιέων*: Thorai liegt nicht weit von Thorikos; die Namen verhalten sich wie Same und Samikon in Triphylien. Die Kephalossage durchzieht eben eine ganze Reihe von Sagen jener attischen Gegend. Auf diesen beiden Traditionen ist von einem iellenistischen Dichter die sehr hübsche aber sehr lascive Fabel aufgebaut, die Lygin (*fab. 189*), Antonin. Liber. 41, Ovid. Met. VII im wesentlichen gleich verichten; das ärgste muss Ovid verschweigen, weil bei ihm Kephalos selbst erzählt, aber er deutet seine Kenntniss an (687. 749). Irgend welche Probabilität, den Namen des Dichters zu errathen, sehe ich nicht. Glück aber hat er gemacht. Die hyginische Fabel, so specifisch antiken Charakter sie zu tragen scheinen könnte, liegt eigentlich nur in Aeusserlichkeiten geändert vor in dem mittelhochdeutschen Gedichte, der Gürtel (v. d. Hagen Gesammtabenteuer I 420); ich kenne die mittelalterliche Litteratur zu wenig, um zu sagen, ob der Stoff sonst ich noch findet. Es hat aber auch die Thatsache Interesse, dass dem Verfasser dieses Gedichtes oder seiner Quelle eine Handschrift der hyginischen Fabeln vorgelegen hat. Das mittelalterliche Gedicht wieder muss in irgend welcher andern Gestalt dem Ariost vorgelegen haben, der daneben, wie so nzählige Male, den Ovid benutzte: und so lesen wir im Orlando Furioso XLIII en alten paralischen Schwank in zwiefacher Gestalt, erst als die Geschichte von dem Mantuaner und Melissa, dann in der von Anselmo und Argia.



dem boeotischen Doppelgänger borgen und bei diesem ist es ja ganz durchsichtig, dass er ein Nachtriese ist. In anderer Weise ist es bei Kephalos zu erkennen. Der Morgen-Abendstern ist das Kind der Tagesgöttin (Eos oder Hemera) und des Kephalos: was sollte dieser anders sein als der Vertreter der Nacht? Allerdings pflegt man sich Tag und Nacht als andere göttliche Gestalten zu denken, und schon die Vertheilung der Geschlechter kann befremden. Aber eine Religiosität, welche die einzelnen Erscheinungen und Wirkungen unmittelbar göttlich und persönlich empfindet und demgemäß in göttliche Gestalten umsetzt, muss differenzieren. Mag die Nacht, zumal dem Südländer, vorwiegend die freundliche Spenderin von Kühle, Ruhe und Erquickung sein, und demgemäß eine liebende Mutter, so dass Schlaf und Tod, die freundlichen Dämonen, als ihre Kinder erscheinen: die Nacht ist es doch auch, die tausend Ungeheuer schafft, und oft genug bewährt sie sich als ein töckisches, unholdes, unheimliches Ding. Dann erscheint das in ihr waltende göttliche als ein Unhold, als ein riesenhafter 'wilder Jäger'. Des Nachriesen himmlisches Bild ist für den Bewohner des unwirthlichen Nordens der Himmel, an dem der heilende Herbststurm die Wolken jagt wie ein gespenstiges Heer von Hunden und Hirschen und Ebern. Auch an dem attischen Himmel sind Jäger, Meute und Wild: aber es sind leuchtende Sternbilder. Und da bleibt es nicht bei dem Gegensatze zwischen dem Nachtriesen und der lichten Göttin; sie finden sich in Liebe zusammen, und die Frucht derselben ist der flimmernde Stern, der am Himmel steht, wenn Vater und Mutter sich ablösen. Das ist Phaethon, Eos und Kephalos Sohn.

## 3.

Phaethon, der Sohn des Helios, ist mit dem Sohne des Kephalos seiner Natur nach schlechterdings nicht zu identifiziren; es liegt hier wirklich einmal eine, bei dem durchsichtigen und wenig bezeichnenden Namen leicht erklärbare Homonymie vor; wie steht es nun um den Heliossohn Phaethon?

Phaethon, der Sohn des Helios und der Nymphe Rhode, der Tochter des Asopos<sup>1)</sup>), besteigt den Sonnenwagen ohne Vorwissen

1) Diese Genealogie im Schol. q 208, Subscription παρὰ τοῖς τρευμάτι, wie Polybios (Il 16), wo er aus Timaios referirt und dessen Erörterung der Phaethonsfabel abweist, von der τρεύμη καὶ ταύρη προσεουκνία δῆμος spricht

des Vaters<sup>1</sup>), wird durch den Blitz in den Eridanos geschleudert, den Fluss des äussersten Westens<sup>2</sup>); seine Schwestern, die Heliaden, weinen um ihn die Bernsteinthränen und werden in Schwarzpappeln verwandelt.

So ungefähr mag die Sage lauten, wenn man alle späten oder unwesentlichen Züge abstreift. Auch diese Sage erwähnte oder erzählte Hesiodos, Aischylos hat sie in den Heliaden dramatisirt, und die pythagoreische Astrologie hat schon mehrfach mit ihr operirt. Euripides hat sie nicht nur gekannt, sondern auch in einem Chorliede des Hippolytos befolgt, auf welches Spätere zurückblicken.<sup>3</sup>) Der naheliegende Irrthum, solche Stellen mit der Tragödie Phaethon zu verbinden, hat lediglich Verwirrung anrichten

---

(ein Niederschlag der timaeischen Behandlung wohl bei Diodor V 23, Aristot. *Θαυμ. ἀν.* 81; doch ist das unsicher und verschlägt wenig). Aus der Subscription glaube ich jetzt nichts mehr schliessen zu dürfen. Die Genealogie aber ist sehr merkwürdig und Rhode macht entschieden älteren Eindruck als die erst euripideische Klymene. Asopos ist der Vater der Nymphen in den korinthischen Genealogien, und unter diesen Asopostöchtern befinden sich viele Städte. Man wird also bei Rhode an die iberische Pflanzstadt der Massalioten denken, zumal Aischylos den Sturz Phaethons nach Iberien verlegt hat.

1) Oder nachdem er den Vater durch bitten bestimmt hat. Ich weiss nicht sicher, was älter ist. Den euripideischen Zug, dass Phaethon seinen Vater nicht kennt, kann keine Sage gehabt haben, welche die Heliaden von denselben Eltern ableitete.

2) Die Hypothese, welche in antiker Zeit aufgestellt ist und in neuerer mehrfach aufgewärmt, dass Eridanos ein graecisirter Barbarenname sei, erledigt sich dadurch, dass derselbe Flussname in Athen vorkommt, und zwar ist das Flüsschen in alten Genealogien nachzuweisen (*Comm. gramm.* II 12), also von einigem mythischen Belang. Ob der Eridanos ursprünglich nur im Westen fliessend gedacht ward, ist sehr fraglich, da Ktesias (*schol. Bern.* zu Verg. Georg. I 482) ihn nach Indien verlegt; seitdem man aber den Bernstein aus dem Westen direct empfing, konnte er nicht wohl anderswo gedacht werden.

3) Plin. 37, 11, oder vielmehr seine Quelle, ein junges Buch über den Bernstein, zählt Euripides unter den Dichtern auf, welche von den Heliaden und dem Bernstein erzählt hätten. Kurz vorher schreibt er ihm die Meinung des Apollonios von Rhodos zu, dass Rhone und Po identisch wären. Beides geht auf die Verse des Hippolytos 736 πόντιον κύμα τὰς Ἀδριανὰς ἀπτὰς Ηριδανοῦ θ' ὑδωρ, ἐνθα πορφύρεον σταλάσσουσαν εἰς οἴδμα πατρὸς τάλαιναι κόραι Φαέθοντος οίκτῳ δακρύων τὰς ἡλεκτροφραεῖς αὐγάς. Denn die geographische Interpretation des Plinius ist zwar falsch, findet sich aber ähnlich bei dem Scholiasten, der den Ἀδριας πρὸς τὴν Ἰταλίην, den Eridanos in der Κελτικῇ ansetzt.

können. Der äusserste Westen hat mit der *aēpischen* Fabel des äussersten Ostens<sup>1)</sup>, nichts zu thun; der Sohn Ihaethons, der am Morgen erfolgt, kann ihn nicht in den abendlichen Strom geschleudert haben; der Sohn Klymenes, der für Merops Sohn gilt, kann nicht die Heliaden zu Schwestern haben. Und, was die Hauptsache ist, die Tagesfahrt steht dem Morgensterne nicht zu.

Was ist nun, für sich genommen, dieser Phaethon und wo gehört er hin? Robert hat mir einige richtige Weisungen gegeben und will so freundlich sein, in einem Anhange seine Meinung zu begründen, welche allerdings auch in wesentlichen Punkten von der meinen abweicht die ich aufrecht erhalte. Dieser Phaethon ist eigentlich die Sonne selber, so weit folge ich Robert, und die Sage gehört nach Korinth<sup>2)</sup>), dem einzigen europäischen Orte, dessen Helioscult von Bedeutung ist.<sup>3)</sup>

Die Stadt des Helios ist Rhodos. Nirgend hat der Gott so starke und so lang dauernde Verehrung erfahren. Auch Rhodos hat seinen Phaethon. Oder vielmehr, die dorischen Siedler fanden bei der karischen Bevölkerung mit dem Sonnencultus auch Sagen von einem Sonnensohne vor, den sie Phaethon nannten: sie haben

1) Euripides kann die Aethiopen eingeführt haben, lediglich weil bei ihnen des Helios Palast steht (oben S. 397). Bei Späteren ist immer zweifelhaft, in wie weit jenes alexandrinische Phaethongedicht eingewirkt hat, und für dieses steht durchaus nicht fest, ob Merops, der Aethiopenkönig, darin vor kam: denn diesen hat nur Ovid. Aethiopien als Heimath Phaethons hat z. B. Eusebius (Syncell 297) d. h. Africanus, der sonst den Ἑλίος Φαέθοντος ἡμέρης μός dem Platon (Tim. 22d) entlehnt. Aber auch Chares (Plin. N. h. 37, 33) findet das Grab des Phaethon in der Oase des Ammon.

2) In Korinth nennt Pausanias (II 3) als Pendants Helios und Phaethon auf Quadrigen. Das mag ganz jung sein, aber es hat doch wohl mehr als ornamentale Bedeutung. Die Localisirung der Phaethonsage am Po kann schwerlich anderen als korinthischen Schiffern zugeschrieben werden, gerade wie die adriatische Argonautenfahrt. Die korinthischen Küstenstädte haben den Epeiroten ihre Cultur gebracht, und da erscheint Phaethon als Archeget (Plut. Pyrrh. 1, wahrscheinlich aus Proxenos, dem Zeitgenossen des Pyrrhos), es sei denn, dass man alles dies auf die euböische Colonisation jener Gegen den bezöge, welche der korinthischen vorherging (Antig. Kar. 13), vgl. Steph. Byz. s. v. Ἐρέρεα.

3) Die elischen Sagen von Helios und Selene haben meist nur eine chronologische Bedeutung; ob sich Sonnencult dahinter verbirgt, und welchen der Völker, die in Elis gesessen haben, dieser dann gehört, müsste erst untersucht werden; äussert merkwürdig eine archaische Inschrift von Amorgos Zeik "Hl̄tos von Amorgos (Bull. de corr. Hell. VI 189).

also eine Sage von Phaethon mitgebracht, welche irgend welche Anknüpfung an den karischen Sonnensohn darbot. Wir dürfen schliessen, dass sie selbst sich von Phaethon, dem Sohne des Helios, schon zuvor erzählt hatten. Die merkwürdige Thatsache lernen wir durch Hellanikos, die karische Sage aber, so weit wir sie überhaupt kennen, überliefert uns erst die pragmatisirende Geschichtsschreibung des Rhodiers Zenon.<sup>1)</sup> So also erzählte man.

Helios hat von Rhodos, der Tochter der Aphrodite<sup>2)</sup>, sieben herrliche Söhne, unter ihnen den jüngsten und schönsten Tenages, den die Hellenen Phaethon nennen, und außerdem eine Tochter, Elektryone, die als Jungfrau stirbt und göttliche Ehren geniesst. Gegen Tenages-Phaethon erheben sich aus Neid einige seiner Brüder, erschlagen ihn und werden landflüchtig. In der Fremde gründen sie neue Städte, Makar Lesbos, Kandalos Kos, Triopas Knidos, Aktis das ägyptische Heliopolis. Es liegt auf der Hand, dass diese Darstellung schon mehrfach entstellt ist. Wie sollte Triopas, der hellenische Name, und gar der ganz unheroische Name 'Strahl', in dieser Reihe ursprünglich sein? Wie sollten die Hellenen darauf gekommen sein, den Tenages Phaethon zu nennen, wenn nichts von ihm zu erzählen gewesen wäre als sein Tod, mit andern Worten, wenn er keine andere Bedeutung hätte, als die Auswanderung seiner Brüder zu motiviren. Der jüngste und schönste Heliossohn erfordert eine Verklärung, ähnlich wie seine Schwester. Diese ist Alektrona-Elektra, jene lichte Himmelsgöttin, die in Thrakien, auf dem thrakischen Samos, in der Troas und auf Rhodos verehrt ward, und deren himmlisches Bild bald die Pleias, bald der Komet, manchmal doch wohl auch der Mond, oder gar, da

1) Zenon der Rhodier bei Diodor V 56, dessen Namenreihe mit Hellanikos im Schol. Pindar. Ol. 7, 135 stimmt, nur dass dieser den jüngsten Sohn Phaethon nennt *δύο οἱ ἐγενέντα τεράγην ὀνομάζουσι*. Die Varianten in den Namen, die sonst in jenen Scholien vorkommen, sind ohne Belang. Für den Phaethonmythos liegt noch ein drittes Excerpt vor, Schol. BV zu Ω 544 *Μάκαρ ὁ Ἡλίου* (die Handschriften *Ιλον*) *φονείσας τὸν ἀδελφὸν Τενάγην ἔκεισε* (*ἀπ*)*φίκησε* (nach Lesbos) *καὶ πόλιν οἰκίσας ἀπὸ τῆς γυναικὸς Ἀντιστα-* *ώνομαστεν*.

2) So glaubten die Rhodier zu Pindars Zeiten (Ol. 7, 16). Die Scholien und Diodor zeigen, wie man dann Aphrodite zu eliminiren suchte. Der Gegensatz zwischen Aphrodite und Helios, der oft bei den Römern vorkommt (bei Griechen selten, z. B. Schol. Eur. Hipp. 1. 47), ist merkwürdig. Ich bin ihm nachgegangen, habe aber nichts gefunden, was hierher gehörte.

Emathion als ihr Sohn erscheint<sup>1)</sup>), die Morgenröthe war. Vielleicht können wir wenigstens in einem schwachen Abglanze noch die entsprechende Phaethonsage gewinnen. Nämlich Dionysios Skytobrachion (Diodor III 57) hat eine angeblich atlantische Mythologie erfunden, in welcher er folgendes erzählt. Uranos und Titia-Ge haben achtzehn Söhne, die Titanen, und zwei Töchter. Von diesen regiert die eine, Basileia, die 'grosse Mutter', nach der Eltern Tode, heirathet ihren Bruder Hyperion und gebiert ihm den Helios und die Selene. Da empören sich die Titanen, bringen den Hyperion um, stürzen den Helios in den Eridanos, Selene nimmt sich aus Trauer das Leben. Es kommt aber doch zu einer Niederwerfung der Revolte, und nach Helios und Selene werden zum Andenken die Himmelslichter *λεγὸν πῦρ* und *μήνη* umgetauft. Wenn man die rationalistischen Ungereimtheiten des Dionysios hiervon abzieht, so kommt man zu einer Sagenform, welche der rhodischen, in welcher die bösen Heliossöhne ursprünglich gleich den Telchinen sind, so nahe steht, dass man glauben darf, Dionysios habe seiner Erfindung die rhodische Sage zu Grunde gelegt. Da entspräche denn Selene der Elektryone, Helios dem Tenages-Phaethon. Man ist aber zu grosser Reserve verpflichtet, nicht nur, weil die Quelle so unlauter ist, sondern auch weil Elektryone tatsächlich nicht bloss den Mond bedeutet. Anch Phaethon könnte sehr wohl unter dem Bilde eines Sternes gedacht worden sein.

Der Gründer von Kos heisst hier Kandalos. Das ist der barbarische Name. Bekannter ist der hellenische, Merops, der sich zu ihm verhalten wird wie Phaethon zu Tenages; Merops findet sich in asiatischen Genealogien mehrfach, schon bei Homer. Natürlich ist er überall Vertreter der *μέροπες*, jener seltsamen und unerklärten Bezeichnung der Menschen. Zu einem Volke sind die *μέροπες* nur an einem Orte individualisiert, auf Kos, und dementsprechend ist nur der koische König Merops individuell charakterisiert.<sup>2)</sup> Die Meroper bedeuteten zunächst die barbarischen Be-

1) Nonn. Dionys. III 156. Ueberhaupt ist jene Partie für Elektryone-Alektiona von grosser Bedeutung. Das Nöthigste über sie habe ich Hom. XIV 458 kurz gesagt.

2) Nach Schol. Hom. A 250 heissen die Menschen *μέροπες ἀνὸς Μέρος τοῦ Υαντος*, der sie zuerst nach der Sinsfluth gesammelt hat. Auf europäischem Boden befremdet ein *Mέροψ*. Die Fluthsage gehört an den Parass und die Berge von Lokris, aus Kynos ist Deukalion; von da liegt Hyampolis

z einer Person, aber er heisst Heosphoros. Hesperos wird überhaupt nicht sehr oft erwähnt; Schilderungen des Abends sind gegenüber denen des Morgens unverhältnismässig viel seltener: *αστρ* tritt die Nacht ein, welche der Südländer nicht müde wird u feiern. Wenn Hesperos einmal Krauskopf heisst (Kallim. Del. 03), so bezeichnet das nur das flimmernde Planetenlicht, welches em Heosphoros nicht minder zukommt. Weil die Braut mit dem inknen der Sonne dem Gatten übergeben wird, erwähnt man diese 'ageszeit und mit ihr den Abendstern im Hochzeitsliede, und weil *lesperos* also ihre heilige Nacht einleitet, liebt ihn Aphrodite.<sup>1)</sup> us allem diesen folgt nicht nur nicht, dass man die beiden Phasen

rwähnung des Salmoneus, also eines Bruders der Alkyone: *τὸ δὲ ἐκ τῶν λειόδον λεγόμενον ὑπέρ τῶν ὀνομασάντων ἔντονος τοῖς τῶν θεῶν ὀνόμασιν, Ἡρας τε καὶ Διός, εἰ μήπω καὶ νῦν ἀχίκναις, ἔχω σοι συγγνώμην.* Is ich die Stelle zuerst fand, rieth ich auf Rhodope und Haimos (Ovid. Met. 1 87, Plut. de fluv. 11), Robert bezog es auf Keyx: mit Recht, wie Salomeus zeigt. Doch nun wird eine Beziehung auf den *Κύνος γάμος* und e Stelle der Kataloge, wo dieser eingelegt war, nicht abzuweisen sein. — e halkyonischen Tage gehen die Brutzeit des Vogels an, und das Märchen zunächst ohne Metamorphose erzählt (Aristoteles *hist. an.* V 8, Et. M. und müssen s. v., Pausanias bei Eustath. zu I 562 und in Bekk. An. 377, daraus id.), erst Nikandros verbindet es mit der Gattin des Keyx, welcher übrigens ch ein kleiner melischer Ort Alkyone feste Localisirung giebt (Plin. h. n. 27). Daneben existirten andere Sagen, eine von der thrakischen Pallene i Hegesandros (dem Delpher wie es scheint), erhalten durch Pausanias, eine *ἰγαρισκή*, die so wie sie Theodoros (bei Probus und Ovid VII 401) erzählt, i Auswuchs der attischen Skeiron sage ist, beinahe eine Parodie der mega-chen Ciris, ursprünglich aber gewiss die halkyonische See anging, d. h. den *ἰγαρισκή* Theil des korinthischen Busens (Strab. 393). So ist Ordnung in ese Traditionen gebracht, und es stellt sich unzweifelhaft heraus, dass *Κύνος* sprünglich den Vogel bedeutet, und durch das Märchen von der Verwand-ung erst ein Mensch und König wird. Weil man von König Keyx am Oeta tählt, erhält er den Morgenstern, der dort wohnt, zum Vater: innere Be-utung hat das nicht. Das letzte Stadium erst ist es, dass der längst zum täischen Könige gewordene Eisvogel den Herakles bei sich aufnimmt. Dieses *ὑρᾶτην* spricht eben so sehr für das Alter der Metamorphose, wie gegen s Alter der oetäischen Heraklessagen. O. Müllers Hypothesen verlieren den Boden.

1) Erwähnungen wie *Lucifer, quem Venus ante alios astrorum diligit* nes (Vergil. Aen. 8, 589) brauchen zum Verständniß nicht mehr als die innerung an Sappho und Catull; es kann aber mehr darin liegen. Astro-mische Gelehrsamkeit hat nichts damit zu thun. Verse wie die des Bion 1) *Ἐσπερε τὰς ἐρατὰς χρύσεον φάος Ἀφρογενεῖας* gelten vielleicht dem aneten Venus; Sappho wirkt darin allerdings auch nach.

des Planeten als zwei Sterne unterschied, manches, wie die oetäischen Sagen, ist geradezu nur verständlich, wenn man ihre Einheit kannte. Der Morgenstern übertrifft an Berühmtheit den Abendstern, und in den Genealogien erscheint er allein. Das geschieht, weil er beide Phasen vertritt: einen indifferenten Namen besaßen die Hellenen so wenig wie wir. Noch heute trägt der Teufel den Namen nur der morgendlichen Phase. Pindars Vers (Isthm. 3, 42) *ἀωσφόρος θαητὸς ὡς ἀστροις ἐν ἄλλοις* ist von beiden Phasen gemeint, weil es beiden gleichermassen zukommt. Eos geht das Frühlicht an: das Abendroth hat überhaupt keinen göttlichen Vertreter.<sup>1)</sup> Es ist recht wichtig sich das klar zu machen: die Deutung der Dioskuren auf Morgen- und Abendstern, so falsch sie ist, und so sehr sie jeder Analyse der Dioskurensagen widerspricht, hat immer noch namhafte und in weiten Kreisen wirkende Vertreter.<sup>2)</sup>

1) Robert (Arch. Zeit. 1877 S. 5) kann überhaupt keine poetische Schönerung des Abendrothes aus der Litteratur aufweisen, während er eine hübsche malerische veröffentlicht. Dilthey (Arch. Zeit. 1878 S. 54) hat die Lichteffecte der Malerei wenigstens um einige vermehrt. So ganz schlimm steht es auch um die Litteratur nicht; ich setze zwei her, die mir besonders merkwürdig erscheinen. Ennius Ann. 417 *interea fax occidit oceanumque rubre obruit aethra.* Nonn. 18, 155 *ἴσπερίην χθόνα πᾶσαν ὑπόσκεις ἔστως ὅρφη ἀροκελαινώσσα καὶ αἰόλα φέγγει λεπτῷ ἀστρα κατανυάζων λαλίνετο δίχροος ἀλλο μυομένου φαέθοντος ὑπὸ σκιοειδές καίνῳ, βατὸς ἀσθοκέλευθον ἔχων ἔτι λείψανον ἥοις· καὶ ζόφον ἔχλαινωσσεν ἐφ χροὶ σιγαλίς νὺξ οὐρανὸν ἀστερόεντι διαγράψασα χιτῶνι.* Dies wird allerdings wohl die ausführlichste Beschreibung sein, und sie tut allen Anforderungen der Naturschilderung genüge. Dass sie dem letzten Dichter des Alterthums angehört, ist nicht wunderbar: die Naturschilderung steht immer im umgekehrten Verhältniss zum Naturgefühl. Wo dieses so mächtig ist wie bei den Hellenen, da erzeugt es Mythen: starke Empfindung schildert nicht, sondern liebt oder betet an. Bei Nonnos ist Eos also Göttin auch des Abendrothes; mir könnte solches Zeugniß sehr erwünscht sein, aber ein Zeugniß des Nonnos beweist in diesen Dingen wenig mehr als der Crepuscolo der Mediceerkapelle.

2) Die richtige Auffassung der göttlichen Jünglingspaare ist Kydathen<sup>18</sup> angedeutet. Immer gehört zu ihnen noch ein weibliches Wesen, das sie errettet, so thaten sie es ursprünglich auch mit Helene (oben S. 263). Wenn man bloss Kastor und Polydeukes als Dioskuren gelten lässt, weil sie allein siderische Verbindungen haben (Sterne sind sie schon Eur. El. 991), so darf man den Stern Helene nicht vergessen (Haupt *op.* III 322). — Dass spätere Poesie Abend- und Morgenstern unterscheiden kann, ist natürlich, und gerade Nonnos in der Phaethoneepisode (38, 365) ist dafür bezeichnend. Am schönsten spielt Platon, dem die astronomischen Studien auch nicht fremd waren, mit der Differenzierung und Identität, wenn er dem verstorbenen Geliebten nach-

Es ist nun eine alte und richtige Deutung, dass jener Phaethon des Hesiodos, den Aphrodite raubte, der Abendstern sei. Sicherheit aber gewährt erst der Katasterismus der Planetenreihe, den man am bequemsten bei Robert (Eratosth. 194—7) nachliest. Hier treten zu den Götternamen jene, z. B. auch in der astrologischen Poesie vielfach angewandten appellativisch gebrauchten Adjektive *στιλβων πυρόεις φαέθων φαίνων*, deren Ausgleichung mit den Götternamen übrigens keinesweges eine allgemeine Geltung erhalten hat.<sup>1)</sup> Mars-*πυρόεις* und Mercur-*στιλβων* haben dürftige lediglich aus den Götternamen entwickelte Mythen. Was bei *φαίνων* aus Herakleides Pontikos steht, ist zwar hübsch, aber die ursprünglich ganz ohne Katasterismus erzählte Geschichte ist nur willkürlich hierher gestellt.<sup>2)</sup> *φαέθων* ist ursprünglich wohl für den Saturn verwandt, weil er für Homer ein Epitheton der Sonne war, und die Sonne nach chaldäischem Glauben zu dem Planeten Saturn irgend welchen Bezug hatte<sup>3)</sup>; es ist begreiflich, dass man dann für den Planeten *φαέθων* nach der vulgären Phaethonsage griff. Somit bleibt als einziger Stern mit altem Namen Heosphorus-Hesperos, und der hat auch einen wirklichen Mythos. Er war, heißt es, der Sohn des Kephalos und der Eos, und so schön, dass er mit Aphrodite um den Vorrang stritt; desshalb ward er zu

---

rust (AP VII 670) ἀστὴρ πρὸν μὲν ἔλαμψες ἐνὶ ζωοῖσιν ἔφος, νῦν δὲ θανὼν λάμπεις ἐσπερός ἐν φθιμένοις.

1) Der Schriftsteller περὶ κόσμου 392a25, Cicero *de nat. deor.* II 52, Aetius p. 344 nennen den Saturn *φαίνων*, den Jupiter *φαέθων*.

2) Am vollständigsten erhalten bei Hygin *astr.* II 42. Herakleides erzählte, dass Prometheus mit den andern Menschen einen Knaben von so hoher Schönheit bildete, dass er ihn dem Zeus vorenthielt. Aber Eros zeigte ihn dem Zeus und dieser liess ihn durch Hermes dem Prometheus abfordern. Doch der Knabe (oder vielmehr der Menschenvater 'Vorbedacht') willigte nicht eher darein, als bis ihm die Unsterblichkeit zugestanden ward. Die Fabel hat offenbar die Bedeutung, dass Prometheus listig seinem schönsten Werke die Unvergänglichkeit sichert, was mit einer Existenz unter anderer Gestalt übel erreicht würde; dass der Knabe namenlos ist, wird Schuld des Katasterismentverfertigers sein, zeigt aber um so klarer, dass Fabel und Stern nichts mit einander zu thun haben. Herakleides berührt sich mit dem jungen Goethe, der auch den Menschenbildner besondere Liebe zu einzelnen seiner Geschöpfe hegen lässt.

3) Hygin II 42 secunda stella dicitur Solis, quam quidam Saturni putant. Diodor II 30 3 ιδίq δὲ τὸν ὑπὸ τῶν Ἑλλήνων Κρόνου ὄνομαδόμενον, ἐπιφανέστατον δὲ καὶ πλείστα καὶ μέγιστα προσημαίνοντα καλοῦσιν ἥλιον.

*μοισι χρυσέοις* ist einfach ein Stilfehler: die beiden Adjective sind beide lediglich descriptiv und können nicht mit dem eines Substantiv verbunden werden. Auszugehen ist auch hier von dem Verständlichen, das ist der Schluss. Wer ist der hier angeredete König, der Σεὰν κηδεύσει und auf Erden als einziger γαμβρός ἀθανάτων heissen wird? Er ist offenbar derselbe, der vorher μέγας τᾶσδε πόλεως βασιλεὺς hiess. Die Wörter κηδεύειν und γαμβρός sind mehrdeutig; ersteres kann allenfalls Heirathen bedeuten, bedeutet aber gewöhnlich durch eine Heirath in verwandschaftliche Beziehung bringen, γαμβρός bedeutet bei den Aeolern und solchen die von ihrer Poesie abhängen Bräutigam, in Athen meist Schwiegersohn, oft auch Schwiegervater oder sonst angeheiratheter Verwandter, bei Euripides z. B. Alkmeon 73 Hippol. 635. Man wird nach diesen Worten also zwischen Phaethon und Merops schwanken können. An Phaethon hat Hermann gedacht und deshalb den überlieferten Sinn 'o König, noch beglückter als die Seligen' geändert in 'o Seliger, glücklicher noch als ein König' (ὦ μάκαρ, ὦ βασιλέως μείζων ἔτ' ὄλβον). Damit aber ist nichts geholfen, denn wenn man dies auch von Phaethon, dem Erben des Königs Merops, sagen könnte, so bliebe doch die Bezeichnung derselben Person μέγας τᾶσδε πόλεως βασιλεύς, und das ist Phaethon unter keinen Umständen. Folglich muss Merops angeredet sein. Und wie sollte der Chor es auch anders thun? Merops ist allein gegenwärtig, Merops hat die Verbindung herbeigeführt, Merops allein sieht sich am Ziele seiner kühnsten Wünsche. Also bedeutet der zweite Theil der Antistrophe 'o König, noch grösser als Glück als die Seligen, der du die Göttin zur Schwiegertochter erhältst, und allein auf der unendlichen Erde als Verschwägerter der Unsterblichen gefeiert werden wirst'. Letzteres ist zwar etwas hyperbolisch, da Thetis und Harmonia sterbliche Schwiegertöchter hatten, allein es ist durchaus sachgemäss, da an Aiakos und Agenor Niemand bei der Hochzeit des Peleus und Kadmos denkt. Denn aber war sofort mit 'die Göttin' zu übersetzen, da eine Göttin in der Verwandtschaft zu haben nicht nur sehr vielen Leuten beschieden gewesen ist, sondern Merops, der Schwiegersohn des Okeanos, längst in diesem Falle ist. Allerdings folgt daraus mit zwingender Nothwendigkeit, dass die Göttin vorher namhaft gemacht war. Mit derselben zwingenden Nothwendigkeit folgt, dass in den vorhergehenden Worten ein Fehler steckt, enn in ihnen

scheint der ‘König dieses Landes’ als Object eines *νυμφεύεται*: es kann in keinem Falle von Merops ausgesagt werden. Gleichwohl müssen wir zunächst auch dieses Stück für sich zu verstehen suchen, es sind ja nicht constructionslose Worte, sondern es geht dar hier wie mit dem letzten Theile der Strophe: sie ergeben im Zusammenhange einen Widersinn. ‘Die den grossen König dieses Landes als lieben Herrn über die goldenen Schmucksachen im ternenpalaste heirathet, Aphrodite.’ *χρύσεα* substantivisch, wie man in Prosa *χρυσός* sagt, ist befremdend, und ich kann es nicht elegen; möglich dass *φίλον*, wie das Versmaass erlaubt, einen enetiv Pluralis mit der Bedeutung *κειμηλίων*, *Θησαυρῶν* verbirgt; dass Euripides das Befremdliche gleichwohl gewagt habe, ist keineswegs unmöglich. Wenn man die überlieferte Versabtheilung beibehält und also eine Fermate hinter dem fraglichen Worte *χρυσών* ansetzt, so liegt es nahe zu verbessern *ἀσπερωποῖσιν δόμοισι χρυσέα ἀρχὸν φίλον Αφροδίτα*, und ich gestehe, dass ich dieser Vermuthung nicht abgeneigt bin. Wie dem auch sei, hatsache ist, dass hier wie in dem ersten Theile der Strophe zweideutig Aphrodite als die Braut angegeben ist, und dass durch die Seligkeit des Merops, sein einziges Glück, die gewaltigen goldenen Schätze der Braut, die hier bedeutsam wieder erscheinen und die Phaethon vorhin ausschlug, ohne weiteres verständlich werden. Aphrodite als Braut löst überhaupt die Räthsel des Dramas. Das Missverhältniss zwischen Braut und Bräutigam ist derart, dass wir die Verwickelung begreifen: wir begreifen auch die Sonderirkeiten der Hochzeit und selbst die des grammatischen Auswukes. Hiess es schon vorhin, dass Phaethon *νύμφης λεπάνοις ζεύγνυται*, so kommt hier der Hochzeitszug zu dem Hause des Bräutigams, wird der Hymenaios an diesem gesungen, und soll der Bräutigam in das Haus der Braut geleitet werden, während sonst doch im Himmel wie auf Erden die Frau dem Manne zugehört wird. Das sehen wir nicht nur geschehen, das sagt Merops ausdrücklich (38). Der letzte Vers der Rede, mit welcher er die Ladchen in seinen Palast schickt, und vor dem mehrere Verse schließen, lautet *Θεᾶς προσέλθη τέμενος ἐξ ἔμων δόμων*: dazu kann nur Phaethon Subject sein; die auch hier nur als Θεά bezeichnete Göttin hat einen Tempel oder vielmehr ein ihr gehöriges Schloss, sie Helios, in Aethiopien. Wer sollte es wohl anders sein als Aphrodite? Wer Schätze, mehr als der Mohrenfürst, besitzen als

die  $\chiρισά$ ? Dieses überlieferte Factum, dass Aphrodite die Braut ist, mag man befremdend finden, wie man muss: überliefert ist es gleichwohl, und, wie sich zeigt, allein geeignet die sachlichen Schwierigkeiten zu heben. Leider nicht so die sprachlichen.  $\nuμφεύεται Άφροδίτα$  sollte mit einem Dativ verbunden sein, denn die Natur der Sache fordert, dass man vom Weibe  $\nuνμφεύεσθαι$ ,  $\nuνμφεύσασθαι$ ,  $\nuνμφεύθηναι τινὶ$  sagt, vom Manne  $\nuνμφεύσαι$ ,  $\nuνμφεύσασθαι τινά$ . Ein Dativ aber ist nicht vorhanden, oder vielmehr, da wenigstens  $\alphaρχόν$  sicher steht, so ist der Bräutigam hier im Accusativ bezeichnet gewesen. Das ist aber wohl der exceptionellen Natur dieser Verbindung ebenso angemessen wie das  $\nuύμφης λεπάδνοις ζυγῆναι$ . Die Verhältnisse sind hier umgekehrt, Aphrodite kann man nicht heirathen, sondern höchstens von ihr geheirathet werden. Dagegen bleibt der oben schon constatirte Fehler, dass statt einer Erwähnung des Phaethon, der 'grosse König des Landes' geheirathet wird. Das Eingeständniss ist unumgänglich, dass es nicht ein einfach mechanisches Verderbniss ist, sondern dass, wenn auch der erste Anstoss ein Schreibfehler gewesen sein wird, eine weitere Entstellung durch die Absicht entstanden ist, Sinn herzustellen. Deshalb ist die Heilung der Worte unsicher, der Sinn aber muss zu erreichen sein. Die Strophe begann mit einer Anrede Aphrodites. Hier ist Aphrodite in dritter Person Subject, dann wird Merops angeredet. Dazwischen stehen die bisher unverständlichen Worte  $σὸς πῶλος, σῶν γάμων γέρρων$ . Mit ihnen kann ein Sohn Aphrodites nicht bezeichnet sein; es ist, sollte ich meinen, augenfällig, dass Merops Sohn gemeint ist, das Masculinum, dessen Erwähnung nöthig ist, der Bräutigam, Phaethon. Das heisst so viel, als dass eine Anrede an Merops an der Stelle stecken muss, wo jetzt Merops in einem falschen Accusativ vorliegt. Den Forderungen des Sinnes genügt erst etwa Folgendes: 'dir Aphrodite, sing' ich das Brautlied; und deinem Sohne, dem Bräutigam, den sie im Aether bergen will, deiner Ehe Spross, König meines Landes, den als lieben Hüter ihrer Schätze im Sternenzelt Aphrodite freit. Glückseliger du, mein König, als die Seligen selbst, der seinem Hause die Göttin verbindet'. Und dass Euripides so etwa gedichtet hat, dafür leistet die tragische Gewalt dieser Worte Gewähr. Tragisch ist es, dass der schärfste Accent auf die Abstammung Phaethons von Merops gelegt wird, dem König zu diesem Sohne gerade da Glück gewünscht ist, wo diese Illusion in

htbarer Weise zerrinnen soll; tragisch, dass dem Phaethon die  
rschaft über Aphrodites Schätze verliehen werden soll, während  
Leichnam über dem Golde seines Vaters qualmt; tragisch, dass  
schöne Jüngling in den Wolken verborgen am Busen der hol-  
en Göttin ruhen soll, wo er eben die himmlischen Pfade zwar  
eten, aber durch jähnen Sturz den Zoll der Sterblichkeit bezahlt

Und so halte ich denn die Gedanken des Dichters für ge-  
et: für die Worte wage ich nicht einzustehen, aber er konnte  
l so dichten

*πότνια, σοὶ τάδ' ἐγὼ νυμφεῖ' ἀείδω·  
τῷ τε νεόζυγι σῷ πώλῳ τὸν ἐν αἰθέρι κρύπτει,  
σῶν γάμων γένναν,  
τὸν, ὃ μέγας  
τᾶσδε πόλεως βασιλεὺς, νυμφεύεται  
ἀστερωποῖσιν δόμοισι χρυσέων ἀρχὸν φίλον  
Ἄφροδίτα.  
ὃ μακάρων βασιλεὺς μεῖζων ἔτ' ὅλβον.*

konnte so dichten; mehr sage ich nicht, und ich glaube es  
st kaum. Es sieht ja jeder, der den tragischen Stil kennt,  
die Anrede an Merops so spät kommt, dass *σῷ πώλῳ* zweig-  
igt. Aber welche bessere Construction kann man ersin-  
? Will man den Bräutigam als *πῶλος Άφροδίτας* bezeichnen,  
an schon gedacht worden ist, und die Ungehörigkeit ertragen,  
mit dem letzten Gliede der Strophe ein neuer Satz begänne,  
gäbe sich freilich die Möglichkeit *κρύπτεις* zu belassen, einen  
kt danach zu setzen und etwa zu lesen *σῶν γάμων γένναν*,  
, *ὃ μέγας — βασιλεὺς, νυμφεύεται Άφροδίτα*. Aber das  
schwerlich besser als das obige.<sup>1)</sup> Ich appellire an die Hülfe  
s glücklicheren Scharfsinnes. Ich würde diesen Aufsatz, wie  
nauken andern, zurückgehalten haben, wenn ich von längerem  
ien Sicherheit erwartete. Und was den Inhalt des Chorliedes  
ift, so halte ich den allerdings für unzweifelhaft.

1) Es hat aber zum Besseren geführt. Kaibel hat wenigstens einen Theil Schwierigkeit durch folgende schlagende Emendation gehoben, *τῷ τε νυγὶ σοὶ πώλῳ, τὸν ἐν αἰθέρι κρύπτεις*; so ist *πῶλος* ohne Anstoß, vξ vortrefflich gesagt. Im Folgenden vermuthet Kaibel *σῶν γάμων αὐ θνατάν*, *μέγας κτέ.*, das ist schwerlich schon das Wahre; man scht eine ausdrückliche Sonderung der Sätze: möchte es zum Wahren en.

## 2.

Die Interpretation der Bruchstücke hat uns zu der Annahme gezwungen, dass die Braut Phaethons bei Euripides Aphrodite war. Das ist ein so befremdliches Ergebniss, dass Unglaube vollkommen berechtigt sein würde, selbst wenn es nicht gelänge, die Bruchstücke in anderem Sinne zu interpretiren. Man wird auch nicht fehl gehen, wenn man annimmt, dass schon dem alexandrinischen Epiker, der sonst nicht Weniges dem Euripides entlehnt, die Braut Aphrodite anstössig war: alle abgeleiteten Zeugnisse wissen in der That nichts von dieser Geschichte. Dennoch kann daran kein Zweifel bleiben, weil die Stelle selbst, welche Euripides nicht nur bei der Conception seiner Tragödie, sondern bei dem Chorliede, das wir in diesem Sinne allein verstehen können, vorlag, noch heute in unserm Hesiod steht. Theog. 986<sup>1)</sup> heisst es von Eos

αὐτὰρ ὑπὸ (τοι Codd.) Κεφάλῳ φιτύσατο φαῖδμον νὺὸ  
ἰφθιμὸν Φαέθοντα Θεοῖς ἐπιεικελον ἄνδρα,  
τὸν ὃς νέον, τέρεν ἄνθος ἔχοντ' ἐρικυδέος Ἡβῆς  
παῖδ' ἀταλὰ φρονέοντα φιλομειδῆς Ἀφροδίτη,  
ώρῃ ἀνερεψαμένη, καὶ μιν ζαθεοῖς ἐνὶ νηοῖς  
νηοπόλον μύχιον ποιήσατο, δαιμονα διον.

Da haben wir Phaethon, den Liebling Aphrodites, den sie entführt, und zum Hüter ihrer Schätze macht. Wir durchschauen sofort, dass Euripides nicht sowohl eine neue Sage erfunden, als Phaethon den Sohn der Eos mit Phaethon dem Sohne des Helios contaminirt hat. Die Hesiodverse hat er für seine Hörer verständlich paraphrasirt, aber nicht aus ihnen allein kann er den Stoff entlehnt haben, sondern vielmehr aus der Sage, welche auch diesen Verlust zu Grunde liegt. Wir müssen also diese Sage aufsuchen; dazu bedarf es eines weiteren Umblickes.

Die Reihe der fünf Planeten hat erst bei astronomischer Hin-

1) Pausanias (I 3) führt aus den *ἐπη εἰς γυναικας* des Hesiodos an, dass Hemera den Kephalos raubte und ihm den Phaethon gebar den (Aphrodite: der Name ist ausgefallen) zu ihrem Tempelhüter machte. Es ist einleuchtend, dass damit keine andere Stelle als die uns in der Theogonie vorliegende gemeint ist, und also Markscheffel mit Unrecht die Pausaniastelle unter die Fragmente gesetzt hat. Der Schluss unserer Theogonie ist in Wahrheit überhaupt nur ein Stück der Kataloge. Für die Hesiodkritik scheint mir das Verhältniss von sehr weittragender Bedeutung. Die ganze Frage der Katalog und Eoeen sammt ihren Ein- und Nachdichtungen erfordert dringend eine andere Behandlung.

melsbeobachtung ein Interesse. Noch dem Demokritos waren sie selbst der Zahl nach unbekannt (Seneca *qu. nat.* VII 3). Im vierten Jahrhundert lernten sie einzelne Gelehrte von den Orientalen; dem Volke waren sie gleichgiltig. Philippus von Opus (*epinom.* 986) beklagt dieses Verhältniss; er kennt die Götternamen, die den Planeten geblieben sind, aber er kennt sie als orientalische Erfindungen. Die Syrer, sagt er, hätten den Stern, den die Hellenen ἑωσφόρος und ἑσπερος nennen, nach ihrer Göttin Aphrodite genannt. Dieser schönste Stern, leuchtend vor und nach allen andern, hatte natürlich längst die Volksphantasie beschäftigt, und längst, in unvordenklicher Zeit, hatte man die Identität des Morgen- und Abendsternes begriffen, wenn man auch, gerade so wie wir, in der Rede und Poesie der sinnlichen Anschauung folgte und nicht der astronomischen Kenntniß: für die Phantasie haben ja auch Aristarchos und Kopernikus die Sonne nicht zum stehen gebracht. Allerdings streiten die antiken Gelehrten sich nun darüber, wer unter den Männern des ausgehenden sechsten Jahrhunderts die Identität entdeckt hätte<sup>1)</sup>), aber das heisst nur so viel, dass sie damals zuerst ausdrücklich erwähnt ward: Jahrhunderte lang vorher nochte sie desshalb schon bekannt sein. Homer nennt v. 93 den Morgenstern φαύντατος, X 380 den Abendstern κάλλιστος: welchen Namen er wählt, darüber entscheidet die Schilderung, die er gerade geben will. Weshalb soll er das aus anderem Grunde gethan haben als es ein heutiger Dichter thun würde? Hesiodos (Theog. 381) nennt als Kinder des Astraios (einer wesenlosen, erfundenen Personification) und der Morgenröthe die Winde, den ἀστὴρ ἑωσφόρος ἀστρα τε λαμπετώντα τά τ' οὐρανὸς ἐστεφάνωται. Hesperos ist genau so hell wie Heosphoros: wo bleibt er? Der Abendstern geht bei Sappho und ihren Nachahmern auf dem Oeta auf: auf dem Oeta, in Trachis, ist Keyx zu Hause, des Heosphoros Sohn.<sup>2)</sup> Zu Ehren dieses ihres Ahnherren prägen die westlichen

1) Pythagoras nach Apollodorus περὶ θεῶν bei ARIUS DIDYMUS p. 467 und Aristoxenos bei Diog. Laert. VIII 14, Parmenides nach Favorin bei demselben IX 23, Ibykos nach Achilles *isag.* p. 136. Danach könnte also der Gedanke des Catull 62, 35 nicht von Sappho herrühren: das ist möglich und Kallim. Fgm. 52 kann auf Catull eingewirkt haben, aber wahrscheinlicher ist mir, dass die Statistik der Grammatiker unvollkommen war, und schon Sappho Morgen- und Abendstern identificirte.

2) Vom Seevogel (χῆνε) erzählten die Griechen sich, dass das Weibchen eine rührende Liebe zum Männchen hätte; so Antigonos von Karytos im Wun-

Auch die alexandrinische Version und ihre verschiedenen Brechungen in späterer Zeit lehnen sich unverkennbar an Hesiod an. Vor allem haben sie daher den Weltbrand, trennen jedoch die deukalionische Fluth davon ab. Wenn Ovid Met. II 309 von Zeus sagt, dass er

*neque quas posset terris inducere nubes  
tunc habuit nec quos caelo demitteret imbræ,*

so sieht das ganz wie Polemik gegen die poetische von Hesiod abhängige Tradition aus. In dem ersten Theil der Erzählung steht dem Hesiod besonders nahe Nonnos XXXVIII 107 f., bei dem Klymene die rechtmässige Gemahlin des Helios ist und Phaethon in der Sonnenburg aufwächst. Doch würde es mich zu weit führen die spätere Entwicklung der Phaethonsage hier zu verfolgen.

Die von uns für Hesiod in Anspruch genommene Sagenform, die älteste, die wir überhaupt nachzuweisen im Stande sind, ist in der dichterischen Behandlung offenbar nur sehr unbedeutende Zusätze und Veränderungen erfahren; der Rohstoff des Mythes hat sich mit leichter Mühe herausschälen, und dessen Bedeutung ist diesmal durchsichtiger und leichter festzustellen als bei den meisten hellenischen Mythen. Schon Schwenck Etymologisch-mythologische Andeutungen S. 361 meinte, das Märchen von Phaethon schiene seinen Ursprung einer bildlichen Darstellung des Sonnenuntergangs zu verdanken. Noch entschiedener erklärt C. Most *de Hippolyto* p. 9 der Mythos sei eine natursymbolische Einkleidung des Sonnenuntergangs, eine Deutung, die Wieseler (bei Ersch und Gruber *ut. Phaethon* III 21 S. 389) mit Recht sehr beachtentwerth findet ohne sie jedoch weiter zu verfolgen. Wenn, wie fast allgemein und mit Recht angenommen wird, Phaethon ursprünglich Helios selbst ist (*Ηέλιος φαέθων* A 735), so ergiebt sich die Deutung auf den Sonnenuntergang eigentlich von selbst; allabendlich stürzt der Sonnengott im Westen nieder und allabendlich erglänzen das Firmament und die Berge in rother Gluth, als sollte die Welt in Flammen aufgehen.<sup>1)</sup> Es brauchte nun bloss dieser regelmässig wiederkehrende Vorgang als einmaliges Ereigniss aufgefassat und der Sonnengott Helios Phaethon zu dem Heros, dem Sonnenkind Phaethon, hypostasirt zu werden, und der Mythos war fertig. Alles andere, die ur-

1) Man beachte, dass auch in der von Wilamowitz oben S. 430 aus Diodor angeführten und auf Dionysios Skytobrachion zurückgehenden Erzählung die Titanen den Helios in den Eridanos stürzen.

irünglich natürlich ganz schattenhafte Okeanostochter Klymene, die eliaden u. s. w. sind freie poetische Zuthaten. Am merkwürdigsten ist der Synchronismus mit der deukalionischen Flut; und diese führt, seltsam genug, in der epirotischen Gründungssage wieder, ich welcher Phaethon der König der Thesproter und Molosser, itürlich ursprünglich gleichfalls der Sonnengott selbst, sich nach im Kataklysmos in Epirus ansiedelt (Plut. Pyrrh. 1). Auch die Eretrieer nennen als Vater ihres Heros eponymos Eretreius einen tanen Phaethon, zweifellos wieder den Sonnengott.

Ueber die zweite im Anhang der Theogonie erhaltene Sageform in dem Eossohne Phaethon und seinem Raub durch Aphrodite habe ich wenig hinzuzufügen. Aus Eratosthenes *catast.* p. 197, scheint erdings die Identität mit Phosphoros zu folgen und damit die Beziehung auf den Morgenstern gesichert zu sein. Besäßen wir dieses Wissen nicht oder wollte man sich entschliessen, darin eine ältere Umbildung oder Missdeutung des ursprünglichen Sinnes dieses Mythos zu sehen, so würde ich zunächst keinen Grund sehen in Phaethon hier anders aufzufassen, als in dem Mythos vom Sonnenwagen. Als Sohn der Morgenröthe kann die Sonne ebenso gut gelten, wie der Morgenstern. Man denke nur an den Eossohn Nathion. In diesem Falle würde die Sage vom Raub des Phaethon durch Aphrodite nach Korinth weisen, wo beide Götter neben einander verehrt werden. Schliesslich möchte ich noch auf die merkwürdige Genealogie bei Apollodor III 14, 3 aufmerksam machen; wo Phaethon der Enkel der Eos und des Kephaleos und der Ahnbereich des kyprischen Aphroditepriesters Kinyras ist. In dieser aus einer this stammenden Stelle ist offenbar Phaethon, wie sonst Teukros, zu benutzt, um die Verbindung Athens mit Kypros mythisch zu gründen.

Berlin.

C. ROBERT.

## DIE ANTIDOSIS.

Ueber die Antidosis, das Reclamationsverfahren bei der Designirung zu einer Liturgie in Athen, ist die Anschauung lange unbestritten geblieben, welche Bückh in der Staatshaushaltung der Athener I S. 749 ff. entwickelt hatte. Danach durste der Bürger, der unberechtigter Weise zu einer liturgischen Leistung herangezogen zu sein glaubte, demjenigen der nach seiner Meinung vor ihm zu derselben verpflichtet war, den Austausch des beiderseitigen Eigenthums anbieten, um die Liturgie nicht aus seinem bisherigen, sondern aus dem eingetauschten Vermögen zu bestreiten. Uebernahme der Provocirte hierauf freiwillig die Leistung, so war weder der Vollzug des Tausches noch irgend ein anderes Verfahren nötig; weigerte er sich, so legte jede Partei zur Herbeiführung einer gerichtlichen Entscheidung Beschlag auf das Eigenthum der andern, und jeder der Gegner schwur, dass er dem andern innerhalb dreier Tage ein Inventar seines gesammten Besitzes einreichen wolle, dessen Richtigkeit (wie nicht Bückh, sondern Dittenberger bemerkte) durch einen zweiten Eid zu bekräftigen war. Nun entschied der Richterspruch, wenn er nicht in irgend einem Stadium der Sache durch gütlichen Vergleich überflüssig gemacht wurde; fiel er gegen den Anbietenden aus, so wurde die Beschlagnahme rückgängig und er hatte aus seinem Vermögen die Liturgie zu leisten; war er für den Anbietenden günstig, wurde also erkannt, dass dem Provocirten die Verpflichtung zur Liturgie obliege, so stand diesem die Wahl frei, ob er sie unter Beibehaltung seines Vermögens leisten oder ob er zuvor den Umtausch desselben gegen das in Beschlag genommene des Gegners wirklich vollziehen wolle.

Wer die Einrichtung, wie sie hier dargestellt ist, durchdekt, wird den Ausdruck Dittenbergers, dass sie absurd sei, nicht für zu hart halten können; im Gegentheil, sie ist so widersinnig, dass man sie einem gebildeten Volke nur unter dem Zwange der bündigsten Zeugnisse wird zutrauen wollen. Ein Reclamationsver-

fahren hat den Zweck, dem durch einen Irrthum der ausführenden Behörde wider Recht und Billigkeit zu einer Leistung herangezogenen Bürger die Gelegenheit zur Abwendung der Ueberlastung zu geben; die attische Sitte forderte zugleich die Bezeichnung des nach seiner Ansicht vor ihm zu der Leistung Verpflichteten. Der bei der Veranlagung stattfindende Turnus war durch den Vermögensgrad der Bürger bedingt; wenn die gesetzlich verordnete Beschwerdeinstanz, hier das heliastische Gericht, auf Grund der eidlich bekräftigten Vermögensdeclarationen entschieden hatte, welchem von den beiden Gegnern die Leistung obliege, so war alles geschehen, was ein vernünftiges Staatswesen in diesem Falle zu leisten hat. Welches Interesse hat der Staat darüber hinaus den wunderlichen Austausch des Vermögens zu gestatten? Es ist nur eine Absicht dabei denkbar: den Bürger gegen einen ihm ungerecht erscheinenden Richterspruch durch Selbsthilfe zu sichern — es wird einer Partei zugebilligt, über den Richter selbst zu Gericht zu sitzen. Eine solche Rechtsanschauung ist aber, wie ich auszusprechen mich nicht scheue, geradezu unerhört, und insbesondere hätten die Athener in unbegreiflicher Weise den Grundsätzen ihrer Staatsordnung damit zuwidergehandelt, in welcher ein Richterspruch überall den letzten, unabänderlichen Ausdruck des öffentlichen Willens bildete. Nicht weniger ungeheuerlich wie in theoretischer Hinsicht muss eine solche Einrichtung aber auch nach ihren praktischen Folgen erscheinen, sobald man einen ernsthaften Versuch macht, sich dieselben vorzustellen. Man bedenke, was es sagen will, sich aus seinem gesammten Besitze, von dessen Art auch die ganze Art der Lebensführung abhängig zu sein pflegt, plötzlich loszureissen und dafür ein fremdes Eigenthum mit allen an demselben haftenden Beschäftigungen und Verpflichtungen einzutauschen. Man bedenke zum Beispiel die Lage eines Landwirthes, der sich auf einmal genötigt sähe, den complicirten Betrieb eines Grosskaufmanns oder Fabrikanten, die Bank eines Wechslers mit ihren schwer zu regulirenden Activen zu übernehmen, und man wird sich fragen, ob wir uns wirklich die Athener so geistesarm vorstellen müssen, dass sie sich das Reclamationsrecht nicht anders zu sichern gewusst hätten als durch die Gefährdung jeder Stätigkeit des Besitzes. Man sage nicht, dass es ja jedem, dem der Vermögenstausch unbequem schien, ein Leichtes gewesen sei ihn zu vermeiden, indem er nur einfach die Liturgie auf sich nahm, denn

nach Bückhs Darstellung hat bloss der Provocirte, nicht auch der Reclamirende die Wahl gehabt, und wenn man etwa die Weisheit der Massregel darin suchte, dass sie vor leichtsinnigem Reclamiren zurückschrecken sollte, so hätte das Schreckmittel nach den Begriffen der Athener doch wohl ein wenig zu kräftig gewirkt: es hätte die Beschwerde, die man, wie gerecht und nothwendig war, gestatten wollte, unmöglich gemacht, da Jeder, der sie ergriff, gewusst hätte, dass sie ihn mit der schwersten Strafe, mit dem Eingriff in alle Lebensgewohnheiten bedrohte, und zwar sonderbarer Weise gerade dann, wenn sie als begründet anerkannt wurde. Ein völliger Besitzwechsel musste in normalen Verhältnissen immer als ein Missgeschick empfunden werden, und es ist schwer zu begreifen, unter welchen allgemein anzunehmenden Umständen der Gesetzgeber sich denselben als eine Rechtswohlthat gedacht haben sollte.<sup>1)</sup>

Ausser den dargelegten inneren Gründen muss gegen die gesetzliche Möglichkeit eines Vermögenstauschs die auch von den Anhängern derselben anerkannte Thatsache ein neues Misstrauen erwecken, dass, wie schon Dittenberger gebührend hervorgehoben hat, bisher kein Zeugniß aufgewiesen werden konnte, nach welchem jemals in Athen irgend ein Besitzthum in Folge der Antidosis erlangt wäre. Dabei ist nach dem ganzen Charakter der Athener von vornherein nicht zu zweifeln, dass die liturgischen Reclamationen häufig waren, und dies bestätigen die von Ulrich Köhler nachgewiesenen Reste umfanglicher Listen des vierten Jahrhunderts, welche gerichtliche Entscheidungen über dieselben verzeichnen.<sup>2)</sup> Während uns aber über die Wandlungen des Besitzstandes in den Reden über Erbschafts- und andere Eigentumsstreitigkeiten ein so überaus reiches Material vorliegt, ist der Mangel eines jeden Zeugnisses in unserem Falle gewiss vom schwersten Gewicht.

In neuerer Zeit ist endlich der Versuch gemacht worden, eine ihre Absurdität beseitigende Auffassung der Antidosis zu begründen,

1) Als Urheber der Antidosis bezeichnet die Rede gegen Phainippou Solon; doch hat dies nicht den Werth eines Zeugnißses, da den attischen Reden alle älteren öffentlichen Einrichtungen für solonisch gelten. In keinem Falle würden wir eine Veranlassung sehen, mit Dittenberger anzunehmen, dass selbst für die einfacheren und gleichmässigeren Besitzverhältnisse der solonischen Zeit die Einrichtung des Vermögenstauschs, wenn auch ohne vorher gegangenen Richterspruch, bestanden habe.

2) Mittheilungen des archäolog. Institutes VII S. 96 ff.

id zwar durch die 1872 in einem Rudolstädter Programm erschienne Abhandlung von Dittenberger 'über den Vermögenstausch und die Trierarchie des Demosthenes'. Die gegenseitige Beschlagnahme des Eigenthums durch die Parteien ist nach Dittenberger eigentlich eine processualische Procedur zum Zwecke der Beweisnahme. Da es für die Verpflichtung zur Liturgie entscheidend ist, welche der beiden Parteien bei der Einleitung der Antidosis ein höheren, welche den geringeren Vermögensstand hatte, so ist ein rechtliches Interesse vorhanden, dass während des Verfahrens der beiderseitige Besitzstand keine Aenderung erfährt, dass die Belebtsmittel intact erhalten werden. Daher werden für diese Zeit die Verfügungsrrechte der Parteien durch Beschlagnahme ihres Besitzes suspendirt; dass nicht die Behörde, sondern die Gegner beiderseitig die Beschlagnahme ausführen, ist nach attischem Rechte selbstverständlich, das überall die Herbeischaffung des Belebtsmaterials zur alleinigen Sache der Parteien macht. Das Gericht entscheidet auf Grund der beschworenen Inventare über die Höhe des beiderseitigen Vermögensstandes und der nach dem Urteilsspruch Reichere hat die Leistung zu übernehmen, indem jede Urtei wieder in ihre früheren Eigenthumsrechte eintritt.

Die Ergebnisse Dittenbergers sind unter so umsichtiger Erwägung der Zeugnisse, durch so scharfe und ruhige Art der Abgerung gewonnen, dass man meinen sollte, es hätte ihm die Zustimmung nur auf die unzweideutigsten Gegengründe versagt werden können, um so mehr, als sein Resultat auch dem Wesen der Sache so entsprechend erscheint, wie es unter den gegebenen Voraussetzungen möglich ist. Auch ein massvoller Anhänger der Schreckungstheorie musste seine Ansprüche durch die Entziehung des Dispositionsrrechtes erfüllt finden, denn wenn dieselbe auch tatsächlich begrenzt war, so war sie doch kein Vergnügen und musste gen grundloses Reclamiren eine starke Schutzwehr bilden. Wenn Dittenberger trotzdem auf fast allgemeinen Widerspruch gestossen ist, so hat er ein Misstrauen gegen seine Darstellung vielleicht höchst dadurch hervorgerufen, dass er in unsren Quellen Anlass zu thun glaubte, dieselbe als nicht völlig sicher bezeichnen zu müssen. Für ihn hat sich, soviel ich weiss, nur eine Dissertation von Aschke ausgesprochen (*de antidosi apud Athenienses*, Berol. 1876), gen ihn alle Uebrigen, die in der Sache das Wort genommen haben, und zwar ist es Thalheim, der sich rühmen kann, die

wissenschaftliche Meinung in dieser Frage bestimmt zu haben. Seine in den Jahrbüchern für Philologie 1877 S. 613 ff. begründete Auffassung hat den Beifall derjenigen Gelehrten gefunden, welche in eine Prüfung der Controverse eingetreten sind: Lipsius (in Bursians Jahresbericht 1874/77 S. 351) und Gilbert (Handbuch der Staatsalterthümer I S. 342). Ohne sich näher über die Sache zu äussern, haben sich zu einem von Dittenberger abweichenden Standpunkte auch Thurnser (*de civium Atheniensium muneribus* p. 100) und Ernst Curtius (griechische Geschichte, 5. Aufl., III S. 557) bekannt, von denen der letztere sich durch die von Dittenberger sehr begründete richtige Erklärung von Demosthenes 28, 17 ein wesentliches Verdienst um die Lehre von der Antidosis erworben hat. Den Ausländern, welche auf Böckhs Standpunkt verharren, Challemer (in Daremberg und Saglions *dictionnaire des antiquités* I p. 288) und H. Weil (*Plaidoyers de Démosthène* I p. 147. *Harangues* I p. 99) mag Dittenbergers versteckte Abhandlung gar nicht bekannt geworden sein. Wer seine Darlegung im wesentlichen für überzeugend hält, wird sich vorläufig auf den Versuch beschränken dürfen, die Gründe, die ihn selbst zu seinem Vorbehalt bewogen haben und die von den Gegnern erhobenen Einwände zu beseitigen; wir wollen die Besprechung zweier Aeusserungen des Demosthenes hinzufügen, die man vielleicht noch versuchen könnte, gegen die hier vertretene Ansicht geltend zu machen.

Dittenberger hat (S. 10) zwei Stellen bezeichnet, 'aus denen man mit einem Rechte auf die Möglichkeit eines definitiven Tschlusses schliessen könnte': Ps. Demosthenes, gegen Phainippos 27 und Lysias 24, 9. An der letzteren Stelle behauptet der Krüppel, dem Jemand die Staatsunterstützung von täglich einem Oboles streitig gemacht hat, den Beweis für seine Bedürftigkeit am besten durch seinen Gegner selbst liefern zu können: wäre er, der Almosenempfänger, zum tragischen Choregen bestellt und böte dem Andern die Antidosis an, so würde dieser eher zehnmal die Chorie leisten als einmal auf die Antidosis eingehen wollen.') Treu dem Tone

1) *δοκεῖ δέ μοι τῆς πενίας τῆς ἡμῆς τὸ μέγεθος ὁ κατίγραφος ἐν δεῖξαι σαφέστατα μόνος ἀνθρώπων. εἰ γὰρ ἔγει κατασταθεὶς χαρηγὸς τραγῳδοῖς προσαλεσαμένη αὐτὸν εἰς ἀντίδοσιν, δεκάκις ἐν δέκατοι χαρηγοῦσαι μᾶλλον η ἀντιδούναι ἄπαξ. καὶ πῶς οὐδὲ δεινόν ἐστι τὸν μὲν κατίγραφον ὃς διὰ πολλὴν εὐπορίαν ἐξ ἴσον δύναμαι συνεῖναι τοὺς πλευτεράτοκες, οὐ δὲ ὅντι λέγω τίχοι τι γενόμενον, τοιοῦτον εἶναι καὶ τι ἔτι πενηφόρεσσον;*  
Den Schluss habe ich nach Sauppes Verbesserung gegeben.

burlesker Anmuth, der die Rede zu einem der köstlichsten Erzeugnisse attischer Prosa macht, will der Sprecher die Armseligkeit seiner Person dadurch drastisch hervorheben, dass er den Hörer zwingt, die Vorstellung von derselben neben die einer anspruchsvollen liturgischen Leistung zu halten; als Zeugniß für einen Vermögenstausch zu fungiren, ist die witzige Bemerkung schlecht geeignet. Der Sprecher kann nur dann seine eigene Durftigkeit durch den Nachweis, dass er noch weniger habe wie der Andere, zur Evidenz zu bringen meinen, wenn dessen Armuth notorisch ist; man wird sich den Ankläger in einer solchen Sache auch von vornherein nicht als einen reichen Mann vorstellen. Seine Bettelhaftigkeit will der Krüppel dadurch darthun, dass selbst ein armer Mann, dem er die Antidosis anböte, ohne Zweifel bereit sein würde die Liturgie statt seiner zu leisten. Ist für diese Zuversicht nur dann ein Grund vorhanden, wenn die Wahl zwischen Vermögenstausch und Uebernahme der Liturgie anstand? hat nicht vielmehr der Widersacher des Krüppels auch dann allen Grund die Liturgie zu wählen, wenn sie ihm das gerichtliche Verfahren vom Halse schafft? Wenn er weiss, dass er unzweifelhaft reicher ist wie sein Gegner, so weiss er auch, dass er vom Gericht unzweifelhaft zur Leistung der Liturgie verurtheilt würde; er könnte sich also keinen Vortheil von der Durchführung der Antidosis versprechen, hätte aber den gewissen Nachtheil einer zeitweiligen Aufhebung seiner Dispositionenrechte und einer gerichtlichen Verurtheilung, die doch mindestens nicht als ehrenvoll oder als angenehm empfunden wurde.<sup>1)</sup> Dass *ἀντιδοῦνειν* sowohl vom Provocanten als vom Provocirenden gebraucht wird, ist allgemein bekannt; ein sprachlicher Einwand gegen unsere Interpretation des Wortes, nach welcher es bedeutet 'auf eine angebotene Antidosis eingehen', kann unmöglich erhoben werden.<sup>2)</sup> Der Redner konnte mithin die Stelle vollkommen so niederschreiben wie er gethan hat, sie hat ihre ausreichende Pointe, auch wenn ein Vermögenstausch nicht eine mögliche Folge der Antidosis war.

Die Irrelevanz der Stelle hat Dittenberger mit vollstem Rechte selbst betont; viel grösseres Gewicht hat er auf die andere gelegt,

1) Speciell in Bezug auf die Antidosis ist es einmal ausgesprochen, dass eine Verurtheilung für unrühmlich galt, bei Lysias 3, 20., auf welche Stelle wir späterhin noch zu reden kommen werden.

2) Vgl. Böckh Staatshaush. I S. 751 Anm. a.

von der er gesteht, dass sie ihm 'rätselhaft' sei. Um über sie ins Klare zu kommen, ist es nötig den weiteren Zusammenhang darzulegen, in welchem sie steht.

In dem Antidosisverfahren, von welchem die Rede gegen Phainippos handelt, hatte dieser die Richtigkeit des von dem Gegner eingereichten und beschworenen Inventars seines Vermögens bestritten, indem er die Uebergehung eines Bergwerksantheils, der durch das Gesetz ausdrücklich von der Antidosis ausgeschlossen war, für unrechtmässig ausgab (§ 17 f.). Zur Widerlegung dieser Einrede citirt in der uns vorliegenden Rede der Gegner die bezügliche Gesetzesstelle und erklärt dann, dass er eine schon früher an Phainippos erlassene Provocation wiederhole: er wolle ihm sein ganzes Vermögen, den Bergwerksantheil eingeschlossen, abtreten, wenn ihm der Gegner dafür einzig und allein sein Landgut überliefern wolle; nur müsse dieser es in den Zustand herstellen, in welchem es sich bei der wegen der eingeleiteten Antidosis vorgenommenen Beschlagnahme befunden habe.<sup>1)</sup> Die Bedeutung dieser Stelle hat Dittenberger (S. 9) vollkommen richtig erfasst: die von dem Sprecher ergangene Provocation enthielt den 'Vorschlag zu einem Vergleich, wie er vor der richterlichen Entscheidung natürlich zwischen den Parteien zulässig war. Für das, was im Falle des Richterspruchs zu geschehen hatte, beweist also der Fall gar nichts'. Wir wollen hinzusetzen, dass der Fall überhaupt nichts für die gesetzliche Norm beweist, nach welcher die liturgischen Streitigkeiten entschieden wurden, denn ein Vergleich beweckt ja eben an die Stelle der vom Gesetze vorgeschriebenen Entscheidung die nach Willkür vereinbarte der Parteien selbst zu setzen. Die Bedingungen des Vergleichs bestehen darin, dass der Sprecher, wenn ihm der Gegner sein Landgut abtritt, sein Vermögen zu diesen cediren und die streitige Liturgie übernehmen will, ohne es auf die gerichtliche Entscheidung ankommen zu lassen. Mit der Darlegung dieses Sachverhaltes hat Dittenberger aber auch den Schlüssel geliefert, welcher das Rätsel der bezeichneten Stelle löst. Der Sprecher erzählt § 27, dass Phainippos in seinem Vermögensinventar die Mitgift seiner verwitweten Mutter unter den

1) § 19: ἐγώ γὰρ καὶ πρότερον προσκαλεσάμην Φαινίππου, καὶ τὸν ὡς ἀνδρεῖς δικαστρι, δίδωμι αὐτῷ σωρεῖν καὶ ἀφίσταμαι μετὰ τῆς θύσιας καὶ τῶν ἐν τοῖς ἔργοις, λάν μοι τὴν ἴσχατὰν μόνην Λευθέραν παρεῖθαι σπερ δὲ τὸν ὅτε ἐγώ τὸ πρώτον ἥλθον εἰς αἰτήν μετὰ μαρτύρων.

Passiva gestellt, also beansprucht habe, dass der Betrag derselben von seinem Vermögen abgerechnet werde, während nach dem Gesetze die Mitgift der verwitweten Mutter an den Sohn fiel, dessen Haushalt sie theilte. 'Warum', fragt der Redner, 'warum verzeichne denn ich, der ich auch meine Mutter im Hause habe, nicht ihre Mitgift unter meinen Schulden, sondern lasse sie an meinem Besitze theilnehmen, gleichviel ob ich das Vermögen des Phainippos oder ob ich das meinige besitze? — Weil es die Gesetze fordern.'<sup>1)</sup> Diese Worte greifen offenbar auf den soeben (§ 23) verlesenen Vergleichsvorschlag zurück: Phainippos, meint der Sprecher, hat das Vermögen seiner Mutter von dem seinigen abgetrennt; ich thue das nicht, weder wenn ich mein bisheriges Vermögen behalte, noch wenn ich im Falle der Annahme meines Vergleichsvorschlags künftig das des Phainippos besitzen werde. In Wirklichkeit rechnete der Sprecher, wie auch Dittenberger bemerkt hat, schwerlich darauf, dass sein Vorschlag angenommen werden würde; er verfolgte damit von Anfang an gewiss nur den Zweck, in einer augenscheinlichen und vor Gericht wirksamen Weise darzuthun, dass ihm selbst die grössere Wohlhabenheit des Phainippos ausser jedem Zweifel stehe und er wollte seinen eigenen Gegner zwingen, durch die Ablehnung des Vergleichs ein offenbares Zeugniss für die Berechtigung dieser Ueberzeugung abzulegen. Aber er giebt sich den Anschein, als sei ihm sogar jetzt noch fraglich, ob sein Vorschlag angenommen werden würde, und die rechtliche Möglichkeit dazu war in der That so lange vorhanden, als der Wahrspruch der Geschworenen noch nicht verkündet war: ein klassisches Zeugniss dafür ist Isaios 5, 17 f., wo die Parteien den Process durch freiwillige Uebereinkunft sogar noch in dem Augenblicke beenden, als die Stimmsteine der Richter schon aus den Urnen genommen sind. Zu der pharisaïschen Gegenüberstellung der Pietät, die dem Redner nach seiner Versicherung gegen seine Mutter beiwohnt, und der Moralität des Phainippos, wie er sie im Verhalten gegen die seinige dargelegt habe, zu dieser Gegenüberstellung kommt der Redner nur durch das Sophisma, als sei die rechnungsmässige Ab-

1) § 27: *διὰ τὸ γὰρ ἐγώ, Φαίνιππε, μενούσης μου τῆς μητρὸς ἐν τῷ ἔχω καὶ ζώσῃ καὶ προΐκα ἐπενεγκαμένης, οὐκ ἀπογράφω τὴν προΐκα χρέως ὅτι ὁδὲ παραχρούμαι τοὺς δικαστάς, ἀλλ᾽ ἐώ μετέχειν τῶν ἡμαντοῦ τὴν ἑτέρᾳ, ἵν τε τὴν Φαίνιππον ἀν τε τὴν ἡμαντοῦ ἐχω οὐσίαν; οὐτε οἱ νόμοι αὐτα καλέονται, ἢ βέλτιστε, οὐ δὲ πάντα ποιεῖ παρὰ τοις νόμοις.*

trennung des eigenen Vermögens von dem der Mutter, welche in dem Inventar vorgenommen worden war, identisch mit factischer Ausschließung vom Vermögensgenuss; aber dies ist nur eines unter vielen Beispielen, dass die attischen Redner nicht wählerisch waren, wenn sie ein Mittel suchten, gegen den moralischen Charakter ihres Gegners irgend einen Schein hervorzubringen, der die Richter in eine ihm ungünstige Stimmung setzen sollte. Wir hoffen, dass kein Kenner aus dem Scheinschluss, den wir dem Sprecher imputiren müssen, einen Einwand gegen unsere Erklärung herleiten wird, um so mehr, da das Sophisma genau das gleiche bleibt, wenn mit unseren Gegnern angenommen wird, dass der Reder den durch gesetzliche Bestimmung, oder mit uns, dass er den durch Vergleich ermöglichten Umtausch des Vermögens im Sinne hat. Ebensowenig kann daran Anstoss genommen werden, dass nach § 19 (*τὴν ἐσχατιάν μόνην*) Phainippos noch anderes Eigenthum als das Landgut besass, an der späteren Stelle der Sprecher aber ohne eine Einschränkung zu machen, von dem Besitze des Phainippos redet, der möglicherweise auf ihn übergehen werde (*τὸν Φαινίππον οἰσταν*); denn das Grundstück war gewiss immerhin sein wesentlichstes Besitzstück, und den kurzen Ausdruck konnte Niemand missverstehen, der den eben verlesenen Inhalt des Vergleichsvorschlages im Sinne hatte. Ueberdies trifft auch hier die Ungenauigkeit nicht minder für die Ansicht unserer Gegner zu, denn sie sind, wie sie anerkennen, ebenfalls zu der Annahme gezwungen, dass der Umtausch, der bei diesem Handel in Frage stand, sich nicht auf das gesammte Vermögen des Phainippos, sondern nur auf das Grundstück erstrecken sollte. —

Gegen seine eigenen Bedenken glauben wir Dittenberger vollkommen vertheidigt zu haben; Thalheim ist nicht einfach zu der Böckh'schen Auffassung zurückgekehrt, sondern er hat eine von beiden Vorgängern abweichende aufgestellt. Dittenberger, sagt er, macht mit Recht gegen Böckh geltend, 'dass nirgends in unseren Quellen von einem wirklich vollzogenen definitiven Vermögens-tausch die Rede ist und dass in der Hauptquelle, der Rede gegen Phainippos, als mögliche Folge des Verfahrens nur Verurtheilung zur Leistung erscheint'. Wir constatiren diese wichtigen Zuge ständnisse und erkennen es an, dass Thalheim einen der auffälligen Punkte in Böckhs Darstellung, den Umtausch nach gefälltem Richterspruche, zu beseitigen für nöthig gefunden hat.

Seine Anschauung von der Sache ist die, 'dass die Provocation zur Antidosis vor der Behörde mit allgemeiner Bezeichnung der zu tauschenden Objecte erfolgte', 'dass dieser Vorschlag von dem Provocirten ohne weiteres angenommen werden konnte; dieser hätte demnach die Wahl zwischen Tausch, Uebernahme der Leistung und gerichtlichem Verfahren gehabt'.

Präzisiren wir Thalheims Ansicht deutlicher als er selbst es gethan hat, so meint er, dass die Ausübung des Reclamationsrechtes von selbst dazu zwang, demjenigen, den man als zur Liturgie verpflichtet der Behörde bezeichnete, den Austausch von Vermögensobjecten frei zu stellen. Nicht der Reclamirende hat die Möglichkeit gehabt, diesen Austausch zu verweigern, sondern nur der Provocirte. Wollte dieser weder die Liturgie ohne weiteres übernehmen noch auch den Vermögenstausch vollziehen, dann, und nur dann, trat ein gerichtliches Verfahren ein. Dass in diesem Falle eine wechselseitige Beschlagnahme des Vermögens eingetreten sei, sagt Thalheim nicht ausdrücklich, doch ist es gewiss seine Meinung und sein Anhänger Gilbert nimmt sie auch ganz in dem Dittenberger'schen Sinne an. Das Gericht entschied dann über die Verpflichtung zur Liturgie, gestützt auf die eingereichten Vermögensinventare; dass Thalheim einen Vollzug des Tausches dann nicht mehr für möglich hält, folgt aus seiner Berufung auf Dittenbergers Anschauung von der solonischen Antidosis (S. 617 am Ende; vgl. oben S. 444 Anmerkung 1); Gilbert bezeichnet seine Zulässigkeit in diesem Stadium für unwahrscheinlich.

Während der wesentliche Differenzpunkt zwischen Böckli und Dittenberger darin besteht, dass jenem die wechselseitige Beschlagnahme des Vermögens die Einleitung zu dem Tausche ist, welcher nach dem Richterspruche perfect werden kann, dieser darin nur eine processualische Massregel zur Sicherung des Beweises sieht, will Thalheim in dem Verfahren den Tausch und das processualische Mittel der Beschlagnahme vereinigen. Wer reclamirt, ist nach Thalheim darauf gefasst, sein Vermögen oder einen Theil desselben austauschen zu müssen, sobald sein Gegner es wünscht. Wir brauchen nicht zu wiederholen, was wir über die Ungeheuerlichkeit einer solchen auf die Ausübung eines Rechtes gesetzten Strafe oben bemerkt haben; Thalheim findet die Einrichtung ganz vortrefflich. 'So allein', sagt er, 'war man vor böswilligen Angriffen sicher. Gab das Gesetz nur die Wahl zwischen Leistung

und Verfahren, so konnte Jeder, dem eine Leistung auferlegt war, einem persönlichen Gegner für eine geraume Zeit die Disposition über sein Vermögen entziehen oder ihn zur Uebernahme der Leistung zwingen. Einzig wirksames Gegenmittel war die Erlaubnis zu sofortiger Annahme des Tausches, die alles frevelhafte Spiel mit der Einrichtung unterdrückte.' Niemand kann leugnen, dass die Suspension der Eigenthumsrechte eine äusserst lästige Einrichtung war, aber ebenso deutlich ist ihre Folgerichtigkeit nach den Rechtsgrundsätzen des attischen Staates; denn der Gedanke der Verdunkelung des Thatbestandes durch eine bei Eröffnung des Verfahrens von der Behörde vorgenommene Ermittlung vorbeugen, war für die Athener ausgeschlossen, denen es feststand, dass nicht dem Magistrate die Herbeischaffung und Sicherung des Beweises obliege. Das ist aber doch eine wunderliche Anschauung, dass der Austausch des Vermögens eine mildere Massregel sei; wenn man damit die Uebel der Beschlagnahme zu beseitigen geglaubt hätte, so hätte man den Teufel durch Beelzebub auszutreiben versucht. Wenn mir Jemand böswilliger Weise eine Steuerleistung zumuthet, so habe ich ein einfaches Schutzmittel: ich überlasse ihm mein Vermögen, indem ich dafür nehme was er zufällig hat! Die Leichtigkeit der Correctur ist einleuchtend, aber da Thalheim zugeben wird, dass nicht alle Reclamationen in Athen ein frevelhaftes Spiel waren, so werden wir unsere Bewunderung für die in einer solchen Einrichtung betätigten gesetzgeberische Weisheit doch wohl etwas herabstimmen, wenn wir erwägen, dass sie auch den loyal und ohne jede Nebenabsicht reclamirenden Bürger in Bezug auf seinen Besitzstand der Willkür eines andern Bürgers überantwortete. Und was ist nach Thalheims Ansicht durch sein 'wirksames Gegenmittel' ausgerichtet worden? 'Annahme und Vellzug des Tausches mag selten oder nie vorgekommen sein.' Was ist also in Athen bei den häufigen Steuerreclamationen vorgekommen? Manchmal freiwillige Uebernahme der zugesuchten Leistung, und dies natürlich dann, wenn der Provocirte den an ihn genommenen Regress für berechtigt hielt; war er 'ein frevelhaftes Spiel', gerichtliches Verfahren mit Vermögenssuspension, welche zu hintertreiben die Absicht gewesen sein soll, in welcher der Tausch eingeführt wurde. Ein gesetzliches Schreckmittel, zu dessen Anwendung sich diejenigen, die es schützen soll, nach unsrer wie oben schon bemerkt ist, hier sehr reich fliessenden Quellen

auch nicht ein einziges Mal veranlasst finden, ist entweder zu vor trefflich oder zu unsinnig um glaubhaft zu sein.

Ein schweres Bedenken gegen Thalheims Auffassung ergiebt sich auch aus dem Umstände, dass für sie aus der oben berührten Stelle der Phaenippea (§ 19) nicht bloss, wie Lipsius sagt, als eine wahrscheinliche, sondern als eine nothwendige Annahme folgt, der Tauschantrag habe sich, anstatt auf das gesammte Eigenthum, auch auf Theile desselben richten können. Denn es wäre doch eine Art von Logik, obwohl Barbarenlogik, wenn das Gesetz zweien Bürgern, von denen bei einer Steuerauflage jeder den andern für den reicherem ausgiebt, sagte: ihr könnt tauschen, um den Streit zu entscheiden; denn ihr müsst damit nach eurer Ueberzeugung jeder ein gutes Geschäft machen. Dass man aber, wo die streitige Verpflichtung vom Gesammtvermögen abhängig ist, auch Vermögenstheile auszutauschen gestatten soll, ist doch ganz unverständlich.

Thalheims Ansicht vom Wesen der Antidosis scheint uns dem nach an sich noch viel unglaublicher als die Bückh'sche; sie bezeichnet einen wesentlichen Rückschritt hinter die Irrthümer des Meisters; denn diese sind aus dem trügerischen Schein, den die Quellen gewähren, erklärlich, während Thalheim sich, wie wir sehen werden, den Quellen gegenüber sofort in offensbare und unauflösliche Schwierigkeit verwickelt. Fragen wir nach seiner Begründung, so scheint uns dieselbe durch die Darlegung unserer positiven Ansicht über die streitigen Stellen der Phaenippea im Grunde schon widerlegt zu sein. Der Kérnpunkt von Thalheims etwas mageren Ausführungen besteht nämlich darin, dass unter der *πρόκλησις*, welche in den S. 448 Anm. 1 ausgeschriebenen Worten der Rede erwähnt wird, nicht ein während des Verfahrens gemachter Vergleichsvorschlag verstanden werden soll, sondern die Aufforderung zur Antidosis selbst. Der Sprecher habe anfänglich als Object derselben sein Vermögen ohne den Bergwerksbesitz bezeichnet; jetzt, im gerichtlichen Termine, füge er als Zugeständniss (*δωρεά*) auch noch diesen hinzu. Für unsere Auffassung der Antidosis wäre es ganz gleichgültig, wenn wir annehmen müssten, dass der vom Sprecher angetragene Vergleich zunächst den Bergwerksbesitz ausgeschlossen habe; der § 19 wäre dann für uns zu interpretiren: 'ich habe schon früher durch meinen Vergleichsantrag dem Phainippos ein Zugeständniss gemacht, zu dem ich nicht verpflichtet war, und mache ihm jetzt ein weiteres,

indem ich auch die Gruben daran geben will'. Für Thalheim ist es aber ganz nothwendig, eine während der Gerichtsverhandlung erfolgende Steigerung des Angebotes anzunehmen; denn würde nicht in derselben durch die Aenderung der Tauschobjekte ein Novum herbeigeführt, so würde nach seiner Vorstellung der Tausch gar nicht mehr in Frage stehen können; die Bedingung, unter welcher das gerichtliche Verfahren nach ihm allein eingeleitet werden kann, ist ja eben, dass der Tausch schon abgelehnt worden ist. Nun fragen wir, ob es glaublich ist, dass der Sprecher sein ursprüngliches Angebot um drei Talente erhöht, denn so hoch belief sich der Werth seiner Bergwerksantheile (§ 3): er hätte sich das übelste Zeugniß ausgestellt, wenn er zugäbe, dass die bei der Provocation zur Antidosis seinem Gegner angebotenen Werthe eine so erhebliche Steigerung zuließen. Wir wollen nachdrücklich darauf hinweisen, dass Thalheims ganze Anschauung vom Wesen der Antidosis sofort mit seiner Erklärung dieser Stelle fällt; wer zugiebt, dass die Voraussetzung, auf welcher die Erklärung beruht, unmöglich ist, der hat auch die Unmöglichkeit der auf diese Erklärung gegründeten Auffassung zugegeben. Zutreffend kann aber in der That allein die folgende Interpretation sein: 'ich habe den Vorschlag (der ein Zugeständniss ist), mein Vermögen mit den Bergwerken gegen das Gut auszutauschen, schon früher gemacht und ich halte dies Zugeständniss auch in diesem Augenblick noch aufrecht'.<sup>1)</sup>

Aber wenn wir von dem Inhalte des Tauschvorschlages abssehen, so würde im Falle, dass in § 19 in der That die Aufforderung zur Antidosis gemeint sein müsste, § 27 jeden Zweifel

---

1) Böckh meinte (Kleine Schriften S. 53), dass der Bergwerksanteil des Sprechers noch höher sei wie drei Talente, was jedoch, wie auch A. Schäfer Demosthenes III 2 S. 280 Anm. 6 urtheilt, durchaus nicht sicher ist. Will man es aber annehmen und zugleich behaupten, dass der Sprecher nicht die in § 3 erwähnten drei Bergwerksantheile, sondern andere zum Austausch anbietet, so würde dadurch für die Zulässigkeit von Thalheims Erklärung nichts gewonnen werden, denn ein einziger Bergwerksanteil hatte den durchschnittlichen Werth eines Talentes und hier ist von einer Mehrzahl die Rede. Die Annahme weiteren Bergwerksbesitzes erschien Böckh jedenfalls deshalb nothwendig, weil der Sprecher noch den Werth jener drei Gruben an den Staat schuldet, also in diesem Augenblicke eigentlich nicht ihr Besitzer ist, doch schliesst dies die Möglichkeit nicht aus, sie zum Tausch anzubieten: er hätte sie natürlich seinem Gegner ohne die darauf haftende Verpflichtung überlassen und die drei Talente nach wie vor seinerseits entrichten müssen.

darüber ausschliessen, dass ihre Folge der Vermögenstausch der Parteien sein konnte, freilich nicht in Thalheims Sinne, sondern in dem Böckhs, kraft Richterspruchs. Durch welche Gründe man aber die Unmöglichkeit beweisen will, die fragliche *πρόκλησις* auf einen Vergleich zu beziehen, sind wir nicht im Stande abzusehen, wenigstens was Thalheim beizubringen gewusst hat, bedeutet weniger wie nichts. Er sagt, die in § 19 erwähnte Proklesis könne mit dem in demselben Paragraphen enthaltenen Anerbieten 'nicht wohl' identisch gewesen sein: 'was soll sonst das *καὶ νῦν δίδωμι αὐτῷ δωρεὰν καὶ ἀφίσταμαι* u. s. w., das ein weiteres Zugeständniß von Seiten des Sprechers anzudeuten scheint?' Man muss den Mangel an Zuversicht hier loben, weil er so sehr berechtigt ist; wir haben uns schon darüber geäussert, ob hier die Steigerung eines früheren Antrages vorliegen könne. 'Ferner würde eine Proklesis dieses Inhaltes sowohl Uebergabe der gegnerischen *ἀπόφασις* als Einreichung der § 17 erwähnten Gegenbeschwerde voraussetzen, könnte also erst ganz kurze Zeit vor der Verhandlung erfolgt sein, und auf diese Zeit wird man das *πρότερον προεκάλεσάμην* nicht beziehen wollen.' Warum nicht, wenn es nöthig wäre? Warum ist aber die Uebergabe des gegnerischen Vermögensinventars an den Sprecher die nothwendige Vorbedingung für einen Vergleichsvorschlag desselben? Hatte er nicht das Gut seines Gegners besichtigt? Wie kann Thalheim dies geltend machen, welcher der Ansicht ist, dass ein Tauschanerbieten gleich bei der Anmeldung der Reclamation, also ohne Einsicht eines Inventars, erfolgen musste? Und woher weiss Thalheim, wann Phainippos seine Beschwerde gegen das Inventar des Sprechers eingereicht hat, der dieses rechtzeitig an die Behörde abgeliefert hatte (§ 14)? Wahrlich, das Rüstzeug, mit welchem Thalheim die Ansicht eines bedeutenden Gelehrten bekämpft, ist in vortrefflichem Stande! — 'Es ist auch gar nicht wahrscheinlich', heisst es dann weiter, 'dass der Sprecher während des Verfahrens eine Proklesis zu einem Vergleichsanerbieten an den Gegner erlassen habe: denn § 12 entschuldigt er sich förmlich, dass er sich auf Vermittlungsverhandlungen überhaupt eingelassen habe und nachher behauptet er den Gegner nicht mehr gesehen zu haben.' Der Sprecher entschuldigt sich aber nicht, als wenn er eine Vergleichsverhandlung für unziemlich hielte, sondern er rühmt sich seiner Verträglichkeit: 'ich liess mich überreden, da ich es für Pflicht eines massvollen und friedfertigen

Bürgers hielt, nicht gleich aufs Gericht zu laufen'. Ebensowenig würde es ausmachen, wenn unser Sprecher seinen Gegner wirklich seit dem Tage, wo sie je einen Termin zu den von diesem gewünschten Vergleichsverhandlungen und zur Uebergabe der Inventare bestimmten, nicht weiter gesehen hätte; denn warum hätte der Sprecher den späteren, von ihm ausgehenden Vergleichsantrag dem Phainippos nicht durch Zeugen übermitteln lassen können? Aber dass er ihn nicht gesehen hat, ist durchaus nicht sicher; in § 12 sagt er nur, dass sich Phainippos zu den genannten beiden Terminen nicht gestellt habe (*οὐδὲ εἰς ἕρμαν τῶν ημερῶν ἀπήτησεν*) und nimmt dann nach einer Einschaltung, welche das durch diese Versäumniss begangene Unrecht darzulegen bezieht, die Erzählung mit den Worten wieder auf: *Φαίνεται δὲ τοινῦν . . . ἀπὸ ἐκείνης τῆς ημέρας . . . οὐδεπώποτε ἀπήγρησεν.* In diesem Zusammenhange muss man den Redner so verstehen, dass Phainippos sich weder zu den vereinbarten Terminen gestellt, noch an irgend einem andern Tage zur Vergleichsverhandlung und zur Uebergabe des Inventars eingefunden habe<sup>1)</sup>; dass der Sprecher ihn später einmal aufgesucht hat, ist durchaus nicht ausgeschlossen. Dass er sein Vermögensverzeichniss auf das Amtssitz der Strategen bringt, anstatt es, wie die Regel war, dem Phainippos einzuhändigen, braucht keineswegs auf eine Abneigung zurückgeführt zu werden, mit ihm in irgend eine weitere persönliche Berührung zu treten: es kam dem Sprecher natürlich darauf an, seinerseits das Inventar an dem vereinbarten Tage einzureichen; er wollte, um dem Phainippos jeden Vorwand zu nehmen, auch hierin *correct* handeln, und da es ihm zweifelhaft sein musste, ob sich dieser, nachdem er sich zum Termine nicht eingestellt hatte, in seinem Hause finden lassen werde, deponirte er das Verzeichniss bei der Behörde. Die Rede widerspricht also nirgends der Vorstellung, dass der Sprecher dem Phainippos einen neuen Vergleichsantrag gemacht hatte, nachdem die Verhandlungen über einen von seinem Gegner vorgeschlagenen Vergleich von diesem in Stich gelassen waren. —

Die Phainippea giebt, wie wir gezeigt zu haben glauben, keine Berechtigung, einen Vermögenstausch in Folge der Antidosis

---

1) *ἀπαντᾶν* ist der technische Ausdruck für 'sich zu einem Termine stellen'; vgl. z. B. Demosth. Meidiana 81 *δικῆν τὸ τούτῳ λαζανέλλος ἐρήμην· οὐ γὰρ ἀπίστει.*

zunehmen. Was Thalheim über die Trierarchie des Demosthenes und über Lysias 4, 2 vorbringt, kann um so eher unberücksichtigt eiben als auch Lipsius darauf keinen Werth legt. Doch sagt eser in seinem kurzen Referat über die Frage: 'in dem Wesentlichen der Controverse stelle ich mich unbedenklich auf die Seite n Thalheim. Wendungen wie bei Demosthenes XX 40 und XLII 27 ssen in der That für eine unbefangene Exegese keinen Zweifel trig, dass die Möglichkeit eines wirklichen Tausches gegeben war'. Dies in Bezug auf die zweite dieser Stellen, die in der Rede gen Phainipplos enthaltene, zutrifft, haben wir schon untersucht; r haben also nur zuzusehen, ob die unbefangene Exegese aus r andern Stelle ein mit grösserem Rechte als unzweifelhaft zu hmendes Resultat gewonnen hat.

Die Leptinea wendet sich bekanntlich gegen die Aufhebung der Befreiungen von Liturgien, welche vom Volke schon beschlossen, er durch eine Gesetzwidrigkeitsklage angefochten war. Von § 29 bekämpft die Rede die Allgemeinheit des Gesetzes, welches auch cht die ausserhalb Athens wohnhaften Bürger in ihrem Privileg lassen wolle: dadurch würde auch dem Leukon, Herrscher s Bosporus, und seinen Söhnen die ihnen bei der Verleihung s attischen Ehrenbürgерrechtes zuerkannte Immunität genommen erden. Leukon aber habe den Athenern seinerseits Befreiung u dem Zoll des Dreissigsten ertheilt, den er sonst von dem aus nem Gebiete ausgeführten Getreide erhöbe; da nach Athen 0000 Medimmen importirt würden, so bedeute dies ein Geschenk a mehr als 13000 Medimmen. Damit nicht zufrieden habe Leukon zwei Jahren während einer allgemeinen Hungersnoth den Athen r nicht allein soviel Getreide gesandt als zu ihrer Ernährung nigte, sondern es seien noch 15 Talente Silbers daraus gewonnen rden. Bedenkt ihr wohl, sagt der Redner, dass ihr mit der fhebung von Leukons Privileg auch die Vergünstigung aufheben rdet, die ihr bei ihm geniesset, oder bildet ihr euch ein, dass sie euch lassen würde? Der Wortlaut der von uns beschlos senen Verleihung ist auf mehreren Säulen an verschiedenen Orten lesen; wenn wir sie aufheben, in welchen Ruf der Unzuver sigkeit werden wir kommen, welchen Stoff werden wir den hmähungen unserer Feinde liefern. Wenn Leukon bei uns an gen liesse, worin er sich gegen uns vergangen habe, und wir n antworteten, wir hätten sein Privileg aufgehoben, weil einige

Privilegierte sich unwürdig gezeigt hätten: würde er nicht widerñ können, es gäbe auch unter den Athenern Unwürdige / doch habe er dem Demos Gutes erwiesen und entzöge es ihm nicht? Ja sogar, wenn ich recht zusehe, kann ich nicht einen finden, dass Jemand, der Lust dazu hat, dem Leukon nicht die Antidosis anbieten könnte. Denn ihm gehörige Güter befinden sich immer bei euch; nach dem Gesetze des Leptines aber wird Leukon, wenn Jemand gegen diese Güter vorgeht, dieselben entweder verlieren oder er wird gezwungen sein die Liturgie zu leisten. Es fällt für ihn aber weniger die Ausgabe ins Gewicht, als dass er sich einer Vergünstigung von euch beraubt sehen wird!)

Wir haben den Abschnitt paraphrasirt, um seine Gliederung deutlich zu machen. Demosthenes wählt zu ausführlicher Behandlung einen Fall, der geeignet ist, die Schädlichkeit des Leptineischen Vorschlages recht augensäßig zu machen. Er schildert zuerst (§ 31—35) die materiellen, dann (§ 36—40) die moralischen Nachtheile, die den Athenern aus der Aufhebung des dem Leukon gesprochenen Privilegs erwachsen würden; die letzteren bestehen in dem üblen Eindrucke, den die Sache überall hervorrufen wird. Die allgemeine Entrüstung würde dem Unwillen entsprechen, den Leukon selbst nothwendig gegen die Athener empfinden müste, ein Unwillen, der nur zu berechtigt wäre, da nach Bestätigung des Leptineischen Gesetzes ein beliebiger Bürger den Herrscher des Bosporos, den Wohlthäter der Stadt, sogar durch das Ansäuern der Antidosis zu chikaniren befugt sein würde.

Um zu prüfen, ob in der That aus der hier gesetzten Möglichkeit, dass Leukon in Folge der Antidosis seine in Athen befindlichen Güter einbüsst, auf einen Vermügenstausch als rechtlich mögliche Folge der Antidosis geschlossen werden kann, wollen wir uns klar zu machen suchen, welches der legale Gang des Verfahrens bei diesem Falle sein würde, wenn unsere Vorstellung in seinem Wesen zutrifft.

1) καὶ μὴν οὐδὲ ὅπως σὲ ἀντιδώσει τῷ Λεύκωνι τοῖς, λάρη πολέμου δύναμαι σκοπούμενος εὑρεῖν. χρήματα μὲν γάρ οἳς ἀεὶ παρ' ἐμῷ αἰτίᾳ κατὰ δὲ τὸν νόμον τοῦτον, λάρη τοῖς ἐπ' αὐτὰ ἔλθῃ, η̄ στερήσεται τοῖς ἡ̄ λητονοργεῖν ἀναγκασθῆσεται. Εστι δ' οἱ τὸ τῆς δαπάνης μέγιστοι λαίψι, ἀλλ' οἱ τὴν δωρεὰν ἴμας αἵτον ἀφηρῆσθαι νομεῖ. Beiläufig sei bemerk, dass λητονοργεῖν die durch den constanten Gebrauch der Inschriften bis in das dritte Jahrhundert gewährleistete Form ist.

Ein attischer Bürger aus der Phyle, in welche Leukon eingeschrieben ist, wird für eine Liturgie designirt und bietet dem Leukon die Antidosis an. Auf die ihm zugestellte Benachrichtigung in dieser zweierlei thun: er erklärt sich entweder bereit die Liturgie zu übernehmen und weist die Kosten derselben in Athen auf oder er weigert sich dessen. In letzterem Falle ginge das Fahrten seinen Weg: der Athener wäre nach seinem heimischen Rechte befugt, das ganze Gebiet des Leukon mit allem ihm gehörigen Besitz in Beschlag zu nehmen. Da dieser ihn aber, wenn zu diesem Behufe nach dem Bosporos schiffte, im günstigsten Falle als einen Verrückten zurückbefördern lassen würde, so hält sich an denjenigen Theil von Lenkons Eigenthum, der auf schem Gebiete befindlich und unter dem Schutze der Landesordnen dem attischen Bürger zugänglich ist. Leukon würde nun auf seinerseits das Vermögen seines Gegners, oder einen gleichlängigen Theil desselben, unter Siegel legen können; meint aber davon, dass für die Hörer des Demosthenes die Voraussetzung möglich war, der Herr des Bosporos werde unter Anerkennung der attischen Rechtsformen als loyaler Bürger wirklich einen Schritt thun, sich von den Herren Geschworenen die Verweigerung der angedrohten Leistung legalisiren zu lassen? Dass er sich auch beeilt habe ein Verzeichniss seiner Besitzthümer anzufertigen und es sei an den gegnerischen Mitbürger in Athen zuzusenden? Nachdem er seine Absicht erklärt hatte, dem Demos von Athen die Kosten der Liturgie nicht zu schenken, hätte er sicher ruhig abgewartet, was die Athener in ihrer Unverschämtheit nun thun würden. Die Sache ist also gewiss zur Cognition des Gerichtes gekommen, ohne dass die Beschlagnahme seitens des Leukon erfolgt und ein Vermögensenttar von ihm eingereicht wäre; das Gericht hätte nach seiner Beurteilung von Leukons Vermögen im Verhältniss zu dem des Gegners in contumaciam erkennen müssen. Nun hielt ohne Zweifel der Athener den Besitz des Leukon für grösser als den irgend eines seiner Mitbürger; Demosthenes schildert ja eindringlich diejenigen übermässigen Reichthum bezeugende Freigebigkeit, welche dem ganzen Volke auch seine vorausgesetzten Richter erfahren haben. Leukon würde also unfehlbar verurtheilt werden die Liturgie zu leisten; würde er auf die Anzeige davon zu Kreuzen und unter Versicherung seiner Reverenz vor dem Wahrheitsschein attischer Heliasten das Geld für die Liturgie einsenden, die

er freiwillig nicht zu übernehmen gewillt gewesen war? G  
nicht; wenn die Athener das Verfahren gegen Leukon einmal  
geleitet hatten, blieb ihnen folgerechter Weise jetzt nichts  
als seine in Athen beschlagnahmten Güter den Poleten zum  
kauf zu übergeben und aus dem Erlöse die Kosten der Lit  
zu bestreiten, zu welcher sie den Leukon verurtheilt hatten.

So musste sich jeder Hörer des Demosthenes den Verlauf  
dem Leukon angesonnenen Antidosis vorstellen, wenn der  
Gang des Verfahrens so war wie wir überzeugt sind; wir be  
dass unsere Darstellung nicht angefochten werden kann, se  
man sich auf den Standpunkt der Zeitgenossen versetzt, in d  
Vorstellung der gewohnte Rechtsgang und die persönliche Stel  
des Leukon so lebendig und so wirksam waren, dass sie den  
den wir uns durch die Combination unserer angelernten Kennu  
schrittweise bahnen, im Augenblick durchlaufen musste. Ein A  
dosisverfahren gegen den Herrscher des Bosporos, das auf  
Rechtsgrunde eines demselben aus Dankbarkeit ausgefertigten Eb  
decretes beruhen würde, ist für Demosthenes und seine Hörer  
gar nicht im Ernst denkbare Ungeheuerlichkeit; schlagender h  
die Thorheit des Leptineischen Gesetzes nicht dargethan sei  
als durch die Erinnerung, dass etwas thatsächlich so Unmögl  
durch dasselbe nach formalem Rechte ermöglicht werden wü  
Von unserer Grundvorstellung aus ergab sich, sobald einmal  
Antidosis gegen Leukon gesetzt werden soll, als nothwendiges  
gebniss derselben entweder die Uebernahme der Leistung oder  
Verlust seiner in Athen lagernden Güter, also genau die von  
mosthenes aufgestellte Alternative: *ἢ στερίσσεται τῶν χρημά  
ἢ ληπτούργειν ἀναγκασθήσεται* —; wenn wir den Fall so betrach  
wollten, als handelte es sich um zwei beliebige attische Bü  
als könne sein Verlauf urbildlich für das regelmässige Verfah  
sein, so würden wir so verkehrt wie möglich vorgehen.  
welchem Rechte aber findet man durch unsere Stelle einen  
möglenstausch bezeugt? Ist denn der Begriff des Güterverlust  
von dem Demosthenes allein spricht, identisch mit dem Begriff  
des Gütertauschs? Dass der Verlust durch Tausch erfolgt  
müsste, kann doch nur dann als zweifellos bezeichnet werden,  
wenn man in der grundsätzlichen Voraussetzung befangen ist,  
man erst beweisen soll; in den Worten ist keine Spur von  
Voraussetzung ausgedrückt, dass Leukon statt der verlorenen Gu

andere erhielte oder erhalten könne. Eine Stütze für unsere Gegner lieferte die Alternative doch wahrlich nur dann, wenn sie ganz anders lautete, nämlich: Leukon wird die Liturgie leisten müssen, entweder aus seinem Vermögen oder unter Umtausch seines attischen Eigenthums gegen Eigenthum seines Gegners. —

Gilbert bekennt sich zu Thalheims Ansicht, dass eine dreifache Möglichkeit die Antidosis zu erledigen vorhanden gewesen sei, 'ohne freilich auf Ps. Demosth. 42, 19 und seine daran geknüpfte Ausführung ein besonderes Gewicht zu legen'. Wir freuen uns, dass wir, wie freilich nicht anders möglich ist, in der Schätzung der Thalheim'schen Erörterungen übereinkommen; sie schienen uns nur wegen des Beifalls, den ihr Resultat auch bei Gilbert gefunden hat, eine eingehende Widerlegung zu verdienen; wir sehen aber nicht, auf welche besseren Gründe es gestützt werden kann. Gilbert glaubt eine ganze Reihe von Zeugnissen 'für einen wirklichen Vermögenstausch' zu finden, aus welchen doch immer noch nicht die Begründung von Thalheims Grundauffassung folgen würde; wir hoffen aber, diese Zeugnisse sämmtlich als unannehmbar schon nachgewiesen zu haben und haben unseren früheren Darlegungen nichts hinzuzufügen; nur über eines derselben haben wir noch keinen Anlass gehabt uns zu äussern. In der dritten Rede des Lysias, welche vor dem Areopag zur Vertheidigung gegen eine auf Körperverletzung gerichtete Anklage gehalten ist, heisst es § 20, der Gegner habe vier Jahre mit der Erhebung der Anklage gewartet, ἐπειδὴ δὲ δίκαιος ἴδιας ἡσθετο κακῶς ἀγωνισάμενον ἐξ ἀντιδόσεως, παταρεονήσας μου οὐτωσὶ τολμηρῶς εἰς τοιοῦτον ἄγωνά με κατέστησεν. Gilbert kann 'die δίκαιος ἴδιας ἐξ ἀντιδόσεως nur als Processe ansehen, welche sich auf die mit dem Umtausch des Vermögens eingetauschten Rechtsansprüche bezogen'. Warum sollen wir aber nicht gerichtliche Entscheidungen über die Leistung von Liturgien verstehen, wie sie im Laufe von vier Jahren mehrmals gegen den Sprecher in Folge einer Antidosis ergangen sein konnten, sei es, dass er sie angeboten hatte, sei es, dass sie ihm angeboten war? Der Kläger hatte nach der Darstellung des Sprechers erst dann gegen ihn vorzugehen gewagt, als er sein Ansehen durch jene ihm ungünstigen Entscheidungen geschmälerth glaubte, indem er hoffte, dass die Richter von vornherein gegen den Sprecher eingenommen sein und ihn um so eher verurtheilen würden. —

Wir fügen nunmehr die Besprechung zweier Aeusserungen des Demosthenes an, die zwar neuerdings nicht gegen die von uns vertretene Ansicht geltend gemacht worden sind, aber doch auf den ersten Blick den Schein erwecken können, als wenn sie dazu geeignet wären. In der Midiana 78 ff. erzählt der Redner ausführlicher als in der zweiten Rede gegen Aphobos 17 von der Antidosis, die ihm auf Anstiften seiner Vormünder Thrasylchos in Bezug auf eine trierarchische Leistung angesonnen hatte. Er sei nur vier oder fünf Tage, bevor der gerichtliche Termin im Processe des Demosthenes gegen seine Vormünder anstand, mit seinem Bruder Meidias in sein Haus gestürmt, sie hätten die Thores eingeschlagen und sich durch ungebührliche Worte gegen seine Mutter und seine junge Schwester vergangen; *ὅ δ' οὐδὲ τατον καὶ οὐ λόγος ἀλλ' ἔργον ἥδη, τὰς δίκας ὡς αὐτῶν στασας ἀφίεσαν τοῖς ἐπιτρόποις* (§ 79). Dass aus dem analogen Berichte in der Rede gegen Aphobos, wo die entsprechenden Worte lauten *ἀντιδοσιν ἐπ' ἐμὲ παρεσκεύασαν* (sc. οἱ ἐπιτρόποι), *ἢ εἰ μὲν ἀντιδοίην, μὴ ἐξετη μοι πρὸς αὐτοὺς ἀντιδικεῖν, εἰς καὶ τῶν δικῶν τούτων τοῦ ἀντιδιδόντος γεγνομέτων*, nicht der Uebergang von Rechtsansprüchen in Folge der Antidosis gefolgt werden kann, sondern nur die aus der Suspension der Eigentumsrechte selbstverständlich folgende Suspension der über die Eigentumsrechte schwebenden Processe, hat Dittenberger S. 13 ff. vortrefflich auseinandersetzt: die gerichtlich geltend gemachten Eigentumsansprüche gehen in demselben Sinne wie das gesamme Eigenthum auf den Gegner über, insofern er zwar dem Besitzer die Verfügung entzieht, ohne dass er selbst sie aber ausüben dürfe. In unserer Stelle ist vor Allem zu beachten, dass sie nicht von dem Erlass der Rechtsansprüche des Demosthenes an seine Vormünder spricht, der von Thrasylchos und Meidias wirklich ertheilt worden wäre, sondern dass das Imperfectum *ἀφίεσσεν* unzweideutig nur den Versuch bezeichnet, sie durch die Antidosis von ihren Verpflichtungen zu befreien. Wenn die Provocation zur Antidosis aber die gerichtliche Entscheidung, welche die Vormünder zu fürchten hatten, hinausschob, so war sie zu dem Versuche, dieselbe für sie günstig zu gestalten, durchaus geeignet. Denn der Aufschub gewährte ihnen Gelegenheit zu neuen Intrigen, nur sie konnten durch denselben gewinnen: also ist der Gegensatz zwischen wörtlicher Beleidigung und thatlichlicher Beirat

trächtigung, den die Midiana hervorhebt, bei unserer Auffassung vollkommen vorhanden.

Ebensowenig kann aus dem kurz vorhergehenden Ausdruck: *κατέσχισαν τὰς θύρας τῶν οἰκημάτων ὡς αὐτῶν ἥδη γεγομένας κατὰ τὴν ἀντίδοσιν* geschlossen werden, dass ein Vermögensübergang möglich und nur in dem gegenwärtigen Augenblick noch nicht perfect ist; denn *ἥδη* hat ebensowenig wie das deutsche 'schon' immer eine rein temporale Bedeutung: *a tempore transfertur ad causarum vel ratiocinandi seriem et consequentiam*, um mit Bonitz im Index zu Aristoteles zu sprechen. Die Partikel dient oft dazu, um zu betonen, dass der Begriffsinhalt eines Wortes, dem sie zumeist nachgesetzt ist, und kein engerer oder unwesentlicherer zutrifft; dieser auszuschliessende Begriff kann genannt oder der Ergänzung des Lesers überlassen sein. In unserem Falle ist gesagt, die Gegner des Demosthenes hätten so gehandelt, als ob ein stärkerer Begriff als der thatsächlich berechtigte zutreffend wäre. 'Sie zerschlügen die Thüren, als ob sie gemäss der Antidosis schon ihr Eigenthum würden', — 'während sie doch nur das Recht gewannen, das Eigenthum des Gegners unter Beschlag zu legen', supplirte jeder Hörer des Demosthenes. Wenn es eines Beispiels für diese Verwendung von *ἥδη* bedarf, so haben wir ein solches ganz in der Nähe, in der soeben besprochenen Stelle derselben Rede: *οὐ λόγος ἀλλ' ἔργον ἥδη*.

---

Es ist uns weiter keine Stelle bekannt, welche zur Entscheidung oder zur Verwirrung der hier behandelten Frage geeignet wäre, und es ist abzuwarten, ob neues Material beigebracht werden wird. Absichtlich hat es unsere Untersuchung vermieden, von der Wortbedeutung von *ἀντιδιδόναι* auszugehen, denn da es auf das zu ergänzende Object ankommt, ist aus dem blossen Worte eine Belehrung über die Institution nicht zu gewinnen. Dittenberger hat entscheidende Beispiele dafür beigebracht (S. 4), dass die *ἀντίδοσις* als vollzogen, ihr Begriff also als erfüllt angesehen wurde, ehe das gerichtliche Verfahren begann<sup>1)</sup>; er hat daraus geschlossen, dass *ἀντιδιδόναι* die gegenseitige Beschlagnahme des Vermögens

1) Z. B. G. Phainipp. im Anfang: (*Σόλων*) σαφῶς διώρισε τί πρῶτον δεῖ ποιεῖν τοὺς ἀντιδεθωκότας καὶ τί δεύτερον καὶ ταῦτα δ' ἐφεξῆς. Ebenda 10: ἂ μὲν τοίνυν εὐθὺς τῇ πρώτῃ ἡμέρᾳ μετὰ τὰς ἀντιδόσεις ἥρξατό με Φ. ἀδικεῖν. 30: μετὰ τὴν ἀντίδοσιν.

bedeutet. Allein da Demosthenes einmal als Object die Liturgie hinzusetzt<sup>1)</sup>), so scheint uns kein Zweifel zu sein, dass Blasche Recht hat, unter *ἀντιδοσίς* die Zuschiebung und Zurückschiebung der Leistung zu verstehen, welche Handlung auch der von Dittenberger nachgewiesenen Bedingung entspricht, da sie die fröhteste ist und erst die Veranlassung zu dem gerichtlichen Verfahren darbietet. Dass *ἀντιδούσαι* diesen Sinn haben kann, beweist die gleichartige Verwendung von *διδόναι* in dem Ausdruck *διδόναι ὄρκον* ‘einen Eid zuschieben’<sup>2)</sup>. Der Erklärung Dittenbergers widerspricht auch Isokrates 15, 4 *ἀντιδόσεως γενομένης περὶ τριηγράτας καὶ περὶ ταύτης ἀγώνος*; denn Gegenstand der gerichtlichen Entscheidung ist nicht die Beschlagnahme des Vermögens, recht eigentlich aber die Berechtigung der wechselseitigen Zuschiebung der Leistung. *ὁ περὶ ἀντιδόσεων νόμος* (gegen Phainippos, Anfang) enthielt natürlich auch alle gesetzlichen Bestimmungen, welche die Folgen der gegenseitigen Zuschiebung einer Liturgie regelten, wie es überhaupt nicht anders möglich war als dass das Wort leicht auf das ganze Verfahren übertragen wurde. —

Wir haben sowohl Böckhs als Thalheims Auffassung vom Wesen der Antidosis als unmöglich erkannt; dagegen haben wir in den Quellen kein Hinderniss finden können, uns von dem Verfahren eine Vorstellung zu machen, nach welcher es so vernünftig und so massvoll war als es die juristische Entwicklung der Athener zuliess. Wir glauben auch unbefangene Exegese geübt zu haben, denn eine Erwägung des Zusammenhanges der zu erklärenden Stelle, des subjectiven Zweckes, der ihren Ausdruck gefürbt hat, ist nicht bloss das Recht, sondern sogar die Pflicht des Exegeten. Es ist gewiss ein Unglück, aber ein unabänderliches, dass wir attisches Recht nicht aus den Paragraphen eines Gesetzbüches studiren können, sondern dass wir, wo nicht die Inschriften helfen, fast überall auf entartete und verfälschte Sprösslinge systematischer Ueberlieferung und auf tendenziöse Reden angewiesen sind, die vieles verschweigen was wir wissen möchten und die Wahrheit vielfach drehen und vielfach verdrehen. So wenig wir den Zeugnissen Gewalt anthun dürfen, mit einer Voraussetzung dürfen wir nicht, sondern müssen wir an sie herantreten: was wir von des

1) G. Meidas 78 *ἀντιδόσυτες τριηγράταν*. Vgl. auch Xenoph. Oikos. 7, 3.

2) Z. B. Demosth. 31, 9. Isaios 9, 24.

inrichtungen des öffentlichen und privaten Rechtes der Athener  
icher erforscht haben, giebt uns keinen Anlass, uns das noch zu  
rforschende als widersinnig vorzustellen, und wenn von einer  
stitution zwei Auffassungen möglich sind, von denen die eine  
ie als absolut unvernünftig, die andere als vernünftig erscheinen  
isst, so muss die erstere unbedingt weichen. Die zeitweilige  
uspension der Vermögensrechte hat eine vollkommene Analogie  
innerhalb des Concursverfahrens unseres heutigen Rechtes: auch  
ier verliert der Schuldner mit seinem Verfügungsrechte die Fähig-  
keit, einen von ihm oder an ihn erhobenen Eigenthumsanspruch  
or Gericht zu vertreten. Unsere Gesetzgebung hat jedoch ein  
littel gefunden, die Vornahme von Handlungen, welche aus den  
üheren Eigenthumsrechten des Schuldners folgen, also auch  
ie Entscheidung vermögensrechtlicher Processe dennoch zu er-  
möglichen, indem sie für den Schuldner einen amtlich bestellten  
Verwalter substituirt; den Athenern blieb nichts übrig als eine  
Festtagung der Termine. Auch ein anderes sich aufdrängendes Er-  
orderniss hat unser Gesetz geregelt: es können dem Bankerottirer  
ie Mittel für seinen Unterhalt und den seiner Familie aus den  
orhandenen Activen tageweise in einer nach Billigkeitsermessens-  
estimmten Höhe so lange zugewiesen werden, bis die Beendigung  
es Verfahrens ihm seine Eigenthumsrechte zurückgiebt. In Athen  
ehlte vermutlich hierüber eine Bestimmung, wenigstens ist uns  
eine Spur einer solchen erhalten, und wie das griechische Recht  
ielfach formlos und unbestimmt ist, so ist anzunehmen, dass der  
n eine Antidosis Verwickelte seine Familie und seine Slaven  
ach seinen früheren Gewohnheiten ohne Beschränkung und Con-  
trole unterhalten durfte.

Berlin.

MAX FRÄNKEL.

## M I S C E L L E N.

---

### EIN ANTIKES NUMERIRUNGSSYSTEM UND DIE BLEITÄFELCHEN VON DODONA.

R. Bohn<sup>1)</sup> hat an den Gesimsblöcken des grossen pergamenischen Altars eine Reihe eingehauener Buchstaben beobachtet, welche er zweifellos richtig für Versatzmarken erklärt; und zwar ist dabei, wie Bohn ausführt, so verfahren worden, dass 'die aufeinanderfolgenden Werkstücke desselben Profils der Reihe nach mit den Buchstaben des einfachen Alphabets bezeichnet sind, sobald diese beendet, dieselben noch einmal, aber sämmtlich combinirt mit *B*, dann mit *I* und so fort' wiederkehren. Das hier constatirte System der Numerirung ist in dieser Weise meines Wissens bis jetzt noch nicht oder vielmehr nur in solchen Fällen beobachtet worden, in denen, wie bei der Buchzählung der homerischen Gedichte, die Zahl 24 nicht überschritten wurde. Jetzt lernen wir, dass das Verfahren keineswegs auf diese Fälle beschränkt war und dass man zum Ausdruck für die über 24 hinausgehenden Zahlen Combinationen zweier Buchstaben verwandte. Unerfindlich ist nur, warum auf *Ω* gleich die mit *B* combinirte Reihe *BA*. *BB*. *BI* u. s. w. und nicht erst eine mit *A* gefolgt sein soll und da, soviel ich weisse, das monumentale Material für diese Annahme keinen Anhalt bietet und der Umstand, dass sich die *A*-Reihe bis jetzt auf den Gesimsblöcken noch nicht gefunden hat, für sich allein nicht ins Gewicht fallen kann, so sehe ich Nichts, was der natürlichen Annahme, dass auf *Ω* (24) zunächst *AA* (25), *AB* (26) u. s. w. gefolgt sei, im Wege stände.

---

1) Vorläufiger Bericht über die Ausgrabungen zu Pergamum S. 35 (des Sep.-Abdr.) — Jahrbuch d. Kunstsammlungen I S. 161.

Durch Bohns Entdeckung aufmerksam gemacht, glaube ich nun dasselbe System auch auf einer anderen Denkmälerklasse gefunden zu haben; und zwar auf den Orakeltafelchen von Dodona.<sup>1)</sup> Karapanos hat schon darauf aufmerksam gemacht, dass auf den Rückseiten häufig der Name des Fragestellers oder wenigstens die Anfangsbuchstaben desselben, und in einem Falle auch der Gegenstand der Frage eingeritzt ist.<sup>2)</sup> Daneben finden sich aber bald in derselben Reihe, bald darunter oder seitwärts gestellt einzelne Buchstaben. So pl. XXXVI 1

AΓ  
B

AΓ ist, wie schon Karapanos sah, Agis, der auf der Vorderseite des Täfelchens anfragt, ob ein Fremder oder ein Hausgenosse ihm seine Matratze und Kopfkissen gestohlen habe. Für B giebt es schlechterdings keine andere Erklärung, wie als Zahlzeichen.

Ferner pl. XXXVIII 1; die in thessalischen Dialect abgefasste Frage der Vorderseite lautet:

ἐροντῷ Κλεούτα(ς) τὸν Δία καὶ τὰ  
Διώναν αἴ ἐστι αὐτοῖ προβατεύοντι  
ὄνταιον καὶ ὠφέλειον.

1) Karapanos *Dodone et ses ruines* pl. XXXIV—XL p. 68 f.

2) Auch die Antwort des Gottes, die in der Regel auf ein besondes schmales Bleiplättchen geschrieben in das Fragetafelchen eingewickelt wurde (pl. XXXV 6, XXXVIII 5. 6 und namentlich XL 3) ist in einzelnen Fällen auf die Rückseite des Fragetafelchens eingeritzt worden. Ein sicheres Beispiel dafür ist pl. XXXVII 5, wo man unter den derben Buchstaben einer später eingeritzten Frage deutlich liest ΔΙΟΝΥΣΙ und kreuzweise darüber ΔΙΟΝΕΘΗΝ, erstes offenbar der Name des Orakelsuchenden, letzteres die Antwort auf die formelhafte Frage τίνι καὶ θεῶν η ἡράων θεῶν καὶ εὐχέμενος λέσσον καὶ ἀμειων πρόσσοιμι. Beides, Name und Antwort, scheinen, wenn man sich auf das Facsimile bei Karapanos verlassen kann, von derselben zierlichen Hand eingeritzt zu sein; aber natürlich in verschiedener Zeit, der Name gleich bei Abnahme des Täfelchens, die Antwort später in der Nacht. Auch u. XXXV 2

ΙΟΙ καὶ ἄματι (ἄμα τι Carap.) λέγομες

ΜΕΣ (ἄμεις Karapanos. δίδομες?) γνώμεν τὸ ἀλαθές

wünschte ich schon der poetischen Färbung wegen eine, offenbar sehr allgemein gehaltene, Antwort des Orakels sehen auf die Frage der Vorderseite; für letztere schlage ich folgende Ergänzung vor:

(Θεοί, τύχη ἀγαθῆ, τῷ Δί τῷ Ναῖ)φ καὶ Διάρη Σωκράτης ἀπικον-  
(νήται πότερον ναυκλασῶν η γαν) ἐργαζόμενος λάτερ καὶ ἀμειων  
(πράξει ο νιός αὐτοῦ Σώστρατος)ος καὶ αὐτῷ καὶ γενεᾷ.

Auf der Rückseite ist zunächst in der linken Ecke durch  $\pi\varrho\beta\alpha\tau\sigma\lambda\sigma$  der Gegenstand der Frage bezeichnet, rechts steht

K. 1  
E

Die erste Reihe wird man unbedenklich zu K $\wedge$ E d. i. *Kλεύσας* ergänzen; E ist dann wieder die Ziffer. Danach wird man auch das auffällig grosse Δ auf der Rückseite des *πινάκιον* der Korkyræer (pl. XXXIV 5), sowie denselben Buchstaben auf pl. XXXIX 2 für Zahlzeichen halten dürfen. Ob auch XXXVII 4 u. 6 M, XXXVII 9 E als Zahlzeichen zu fassen sind, kann bei dem Gewirre von unverständlichen Buchstaben nur eine sorgfältige Nachprüfung des Originals entscheiden.

Ueber den Zweck dieser Numerirung erhalten wir ausreichende Belehrung durch die wichtige von Lolling in Thessalien entdeckte Inschrift über das Orakel des Apollon Koropaios<sup>1)</sup>, welche uns zum ersten Male genaueren Aufschluss über das bei der Orakelbefragung eingehaltene Verfahren ertheilt. Wir dürfen ohne Weiteres voraussetzen, dass es beim Zeus von Dodona ähnlich, wenn nicht genau so zuging, wie beim Apollon von Korope. Die Orakelsuchenden mussten ihre Namen durch den γραμματεύς auf ein λεύκωμα eintragen lassen; nach diesem Verzeichniss wurden sie dann einzeln aufgerufen und durch den γραμματεύς in das Heiligtum eingeführt, wo sie der Reihe nach Platz nahmen; hier wurden ihnen alsdann die Bleitafelchen (*πινάκια*) eingehändigt; Dodona lehrt, dass dieselben Bleitafelchen zweimal und noch öfter benutzt wurden. Hatten die Wissbegierigen nun ihre Fragen auf die Tafelchen geschrieben, so wurden dieselben eingesammelt und in ein Gefäß gelegt<sup>2)</sup>, das mit dem Amtssiegel der weltlichen und geistlichen Behörden versehen wurde und über Nacht im Heiligtum verblieb. Am andern Morgen wurden die Siegel, nachdem man sich von ihrer Unverletztheit überzeugt hatte, geöffnet, die Namen der Fragesteller wieder aus der am vorhergehenden Tage aufgestellten Liste aufgerufen und in dieser Reihenfolge ihnen die Tafelchen zurückgegeben. Hier bricht die thessalische Inschrift ab.<sup>3)</sup> Die dode-

1) Mitth. d. arch. Instituts VII S. 69.

2) Vgl. auch die von Bursian (Ber. d. bayr. Akad. 1878 S. 10) herangezogene Stelle Ciceros (*de divin.* I 34. 78).

3) Die Stelle lautet Z. 38—49 *καθίσθ(ω)σαν δὲ εἰ προεγένετο*

näischen Tafeln aber lehren, dass sie die Antwort entweder auf der Rückseite des *πινάκιον* oder auf einem besonderen darin eingewickelten *πινάκιον* fanden. Es leuchtet nun ohne Weiteres ein, wie nützlich, ja wie unerlässlich bei einer solchen Procedur die durchgehende Numerirung der Täfelchen war, nicht nur um nach der Einlieferung eine getreue Controle führen und einem Verlust möglichst vorbeugen zu können, sondern auch um die Rückgabe in der Reihenfolge der Liste bewerkstelligen zu können. Zu diesem Zwecke also wurde auf der Rückseite des *πινάκιον* ausser dem Namen des Fragestellers auch die laufende Nummer eingetragen.

Besonders interessant ist das Täfelchen pl. XXXV 1. Dasselbe ist dreimal benutzt worden, und zwar zweimal auf der einen, einmal auf der andern Seite. Am oberen Rande der Vorderseite steht

*Ἡ εἰς Ἑλίναν<sup>1)</sup> περιελο* (*περιέλθωμεν* Kaibel)  
*ἢ εἰς Ἀνακτόριον . . . .*  
*ἢ πωλοῦντες τὸν . . . .*

vermuthlich eine Gesellschaft von Reisenden, die bei dem Orakel anfragt, welchen Weg sie einschlagen soll.

Auf derselben Seite steht am unteren Rande eine im Wesentlichen schon von Karapanos richtig ergänzte Frage:

(*Ἐπικοινῆται ἡ δεῖνα Λἱ Ναῖνι καὶ Διών*)<sup>2)</sup> *τίνι θεῶν θύονσα*  
*(καὶ εὐχομένα βέλτιον καὶ ἄμεινον) πράσσον καὶ τὰς νόσου*  
*(ἀπολλαχθείη)*

also eine kranke Frau bittet um Genesung.

Auf der Rückseite steht zunächst eine dritte Frage, die sich mit Rücksicht auf die Grösse des fehlenden Stückes, welche durch die sichere Ergänzung der zweiten Frage der Vorderseite ziem-

τῷ ιερῷ κοσμίως ἐν ἑσθῆσι λαμπραῖς ἐστεφανωμένοι στεφάνοις δαφνίνοις ἀγνεύοντες καὶ νίφορτες καὶ ἀποδεξόμενοι τὰ πινάκια περὶ τῶν μαντευμένων· ὅταν δὲ συντελεσθῇ τὸ μαντεῖον ἐμβαλόντες εἰς ἀγγεῖον κατασφραγίσσθωσαν τῇ τε τῶν στρατηγῶν καὶ νομοφυλάκων σφραγίδι, δμοίως δὲ καὶ τῇ τοῦ ιερέως καὶ ἕδιωσαν μένεων ἐν τῷ ιερῷ, ὥμα δὲ τῇ ἡμέρᾳ ὁ γραμματεὺς τοῦ θεοῦ προσενέγκας τὸ ἀγγεῖον καὶ ἐποδεξήσας τοὺς προειρημένοις τὰς σφραγίδας ἀνοιξάτω καὶ ἐκ τῆς ἀναγραφῆς ἀνακαλῶν ἐκάστοις ἀποθιδύσθω τὰ πινάκ(α) . . . . . τοὺς χρησμοὺς.

1) Steph. Byz. *Ἑλίνοι, ἔθνος Θεσπρωτικόν, Ριανὸς δ' Θεσσαλικών.*  
*καὶ Ἑλίνις ἡ χώρα.*

2) Das hinter *τίνι* fehlende *καὶ* wage ich nicht gegen den Gebrauch der Täfelchen vor *πράσσον* einzusetzen.

lich feststeht, und durch Vergleich mit XXXVIII 3, etwa so ergänzen lässt:

(*O δεῖνα αἰτεῖ τὸν Αἴα καὶ τὴν Λιώνην  
καὶ τοὺς Λωδωναίους καὶ τὸν Θεόν ἐπερρωτᾶ  
(εἴ ἔστιν αὐτῷ παιδοποιεῖσθαι) ἐκ τῆς γυναικός.*

Ausserdem aber sind auf das umgekehrte Blättchen eingeritzt

- 1) an dem nunmehrigen oberen Rand ΝΙΚΣ;
- 2) etwas links davon Τ̄, keine Ligatur, sondern eine Correctur; ob aber T in Y oder umgekehrt Y in T corrigirt werden soll, würde sich blos vor dem Original entscheiden lassen;
- 3) endlich etwa einen Finger breit tiefer, hart an die unterste Zeile der Frage gerückt ΙΟΛΑΣ.

Offenbar entsprechen diese Zeichen den beiden Fragen der Rückseite. Ιόλας kann entweder der Nominativ des Masculinums sein; dann ist es der Name des Vertreters der Reisegesellschaft, der für seine Genossen anfragt; oder der Genetiv des Femininums, womit natürlich πιγάκιον zu ergänzen sein würde; dann ist es der Name der kranken Frau. Von einer Entscheidung zwischen diesen beiden Möglichkeiten, die meines Erachtens nicht getroffen werden kann, hängt es natürlich auch ab, ob *Nix* der Anfang des Namens der Frau oder des einen Reisenden ist. Das folgende Σ aber ist die Nummer; folglich gehört Τ̄ zu Ιόλας. In der Eile des Einsammelns konnte es den Priestern leicht begegnen, dass sie denselben Buchstaben zweimal setzten oder auch einen Buchstaben übersprangen. Ein solches Versehen ist mit diesem πιγάκιον geschehen, aber alsbald bemerkt und verbessert worden.

Wenn es mir, wie ich hoffe, gelungen ist, durch die bisherige Darlegung den Nachweis zu führen, dass wir überhaupt Zahlzeichen vor uns haben, so ergiebt sich fast von selbst der Schluss, dass hier dasselbe Numerierungssystem vorliegt, wie in Pergamon. Schon a priori lässt sich das vermuten; denn wollte man nicht die Anzahl der Fragesteller auf 24 beschränken, was mehr als unwahrscheinlich ist, so war man gezwungen die über 24 hinaufgehenden Ziffern durch Buchstabencombinationen auszudrücken. Nun finden wir aber in der That auf XXXVII 4 ΑΓ, auf XXXVIII 13 ΑΡ. Ersteres bedeutet 27, letzteres 41. Beide Male ist auch der Name des oder der Fragesteller daneben erhalten, aber leider nicht mit Sicherheit zu entziffern.

Zum Schluss darf wohl auch die Frage aufgeworfen werden, ob nicht die am Fusse vieler, namentlich attischer Vasen eingeritzten Zeichen auf demselben Numerirungsprincip beruhen. Sie bestehen meist aus einem oder zwei Buchstaben, und es ist vielleicht nicht zufällig, dass im letzteren Falle der vordere Buchstabe meist einer der ersten des Alphabets ist; soweit ich das Material übersehe, sind **A B A Δ E** an erster Stelle sehr häufig, **H** schon seltener, und die weiteren Buchstaben erscheinen nur ausnahmsweise. Einmal, auf dem Fuss der Komosvase des Brygos (Urlichs, der Vasenmaler Brygos. Wiener Vorlegeblätter VIII 5) ist **A I** in **A M** corrigirt. Unter diesen Umständen erscheint die Deutung als Ziffern weitaus als das Natürlichste; die Zahlen mögen entweder den Nummern des Fabrikinventars entsprechen oder die von dem einzelnen Arbeiter in einem bestimmten Zeitraum, etwa in einem Monat gefertigten Stücke bezeichnen. Dass man ohne irgend ein äusserliches Merkmal für die einzelnen Stücke bei einigermassen umfangreicher Fabrication nicht auskommen konnte, versteht sich doch von selbst. Bei Gefässen mit Deckel diente die Ziffer auch dazu die Zusammengehörigkeit der Stücke zu bezeichnen; auf einer in Wilamowitz Besitz befindlichen aus Attika stammenden Pyxis mit der Darstellung des syrinxblasenden Pan in seiner Grotte findet sich **H I** in gleicher Weise am Deckel und am Gefässe eingraviert.

Wenn diese Auffassung der eingravierten Zeichen das Richtige trifft, so war das von Bohn beobachtete Verfahren der Numerirung schon um die Mitte des fünften Jahrhunderts in Athen bekannt. In Wahrheit wird es noch bedeutend älter sein. Das griechische Zahlensystem, das neben den die Einer bezeichnenden Strichen nur eine geringe Anzahl von Buchstaben und unter einander sehr ähnlichen Buchstabenverbindungen verwirhet, wird zwar zum Rechnen vortrefflich gewesen sein, zur Numerirung war es so ungeeignet wie möglich, da es bei dieser in der Regel weit mehr darauf ankommt, dass jedes Stück ein charakteristisches unterscheidendes Merkmal erhält als dass die Zahl ohne Weiteres leicht zu lesen ist, ein Mangel, der unzweifelhaft der Verwendung der Buchstaben anhaftet. Es ist daher sehr begreiflich, dass die Griechen es vorzogen, sich bei dem Numeriren nicht ihrer gewöhnlichen Zahlzeichen, sondern der Buchstaben zu bedienen. Wie man später darauf gekommen ist die Buchstaben überhaupt als Zahlzeichen zu

verwenden, wobei man natürlich, um sie für Rechnungen brauchbar zu machen, das Decimalsystem auf sie anwenden musste und z., die alte 9, nunmehr nach Einschub des 5 zu 10, x, die alte 11, zu 20, λ, die alte 12, zu 30 wurde; wo und wann sich diese Umwandlung vollzogen hat und welche Gesichtspunkte dafür massgebend waren, das sind Fragen, die eine eingehende Untersuchung verlangen, aber auch verdienen. Hier genügt es darauf hingewiesen zu haben, das jenes neue Zahlensystem offenbar das alte Numerirungssystem, das ich nachzuweisen versucht habe, zur Voraussetzung hat.

Berlin.

C. ROBERT.

### CODEX BONONIENSIS DES AESCHYLUS.

Während eines kurzen Aufenthaltes im Bologna im März 1891 fand ich auf der dortigen Universitätsbibliothek eine Handschrift des Aeschylus, die noch nicht bekannt zu sein scheint, und von der ich hiermit eine kurze Notiz gebe.

Cod. Gr. 2271 fol. chartac., nach einer Notiz auf dem ersten Blatte aus dem Kloster S. Salvatoris in Bologna stammend, entnahm von ein und derselben Hand wohl des 15. Jahrhunderts die Tragödien des Aeschylus in derselben Reihenfolge und mit denselben Lücken wie der Mediceus. Kennzeichnete er sich hierdurch schon genügend als *A p o g r a p h o n* des Mediceus, so wurde dies nur bestätigt, als ich die Collation, die ich von einigen Seiten (Pers. V. 1—155. Ag. V. 1—59. 268—310. 1067—1159) genommen hatte, mit dem Mediceus selbst verglich. Die Bologneser Handschrift ist eine bis auf die gleichgültigsten Äußerlichkeiten getreue Copie des Mediceus: die Abweichungen sind meist ganz gewöhnliche Lesefehler, wie Ag. 270 ἐκβαλονμένη für ἐκκαλονμ., 1104 δι' λεῖ for δ' ἔκάς, 1128 πίπει for πίπνει, oder orthographische, wie Pers. 98 τότει, Ag. 283 ἥδη for Ἰδη, oder Flüchtigkeitsfehler, wie ἀφέταις συνόμον Pers. 80, weil im Med. die erste Silbe von χρυσονόμον das Ende des vorhergehenden Verses bildet, Ag. 3 λαβούσης für βαλούσης, 295 Θυμὸν für Θωμὸν, 301 φροντὶς für φροντὰ, 1124 πλέει für πέλει u. a. Erwähnenswerth sind in den von mir verglichenen Versen höchstens folgende Varianten:

g. 1084 δουλείαν (δουλται M.). 1091 κακὰ κιρπάνως (wie Farn.; ιρπάναι M.). 1103 ἀλκὰν (wie Flor. Ven.; ἀλκὰ M.). 1126 μεγκέρα (μελαγκέρω M., das *i* durch Rasur aus *v* hergestellt).

Einen gewissen Werth könnte dies Apographon aber vielleicht gewinnen gegenüber den Correcturen des Mediceus. Und ist immerhin auffällig, dass die Abschrift nur selten die Correctur, gewöhnlich die ursprüngliche Lesart reproducirt, auch da, wo dieselbe durch die Correctur fast verdeckt ist. Die Correctur ist aufgenommen Pers. 49 στεῦται (στεῦται M.). 136 ξασται κάσται M., das *i* durch Rasur aus einem anderen Buchstaben hergestellt). 146 πότερον (πότερ. ον M., zwischen *o* und *o* Rasur: *o* hat dagestanden ποτερων). Ag. 1070 ἔχον (ἔχ. ον M., zwischen *o* und *o* Rasur. 'fortasse habuit ὄχλον' Herm.). 1092 σφάγιον (in *o* steht das *i* auf Rasur für *ei*) καὶ πέδον ὁμετήμον (M. πεδογνητήμον corrigirt zu πέδονραπτήμον). — Dagegen ist die Lesart erster Hand beibehalten: Pers. 66 χώρας (χώρασ M.). 110 ποιαινομένης (wie G. Lips. Ald.; ποκιαινομενῆς M.). 126 ἴππητης (ἴππηλατῆς M.). Hypoth. Pers. Γλαῦκος ἐν τῷ περὶ Αἴολ. I ἐν τ.. περὶ, mit Rasur hinter dem *t*). Ag. 274 εὐπειθεῖ ὑπειθῆ M., *η* sehr kräftig und deutlich aus *ei* corrigirt). 282 ταγγέλον (wie G.; ἀταγγέλον M., über *a* Rasur, der Apostroph *er* π und der Spiritus über *y* sehr deutlich von der Hand des Scholienschreibers). 289 παραγγέλας ἀμανίστος (wie G. Ald.; auch M. von erster Hand, dann der Spiritus ausradiert, das ausstehende *o* mit *a* verbunden und zwischen dieses und das folgende ein Trennungszeichen eingeschoben). 1099 ή μὲν (ἡμέν M., *yo* π *Spiritus* ist corr.). 1101 ἄχθος (ἄχθος M.). 1121 ἐπει (wie Ald.; ἐπὶ aus ἐπει corr. M.).

Wollte man diesem Unterschied in der Behandlung der Correcturen ein Gewicht beilegen, so müsste man annehmen, dass die Logneser Handschrift nicht direct aus dem Mediceus copirt sei, sondern aus einer Abschrift desselben, die genommen wäre, bevor *o* einen und nachdem die anderen Correcturen im Mediceus stattanden. Und wenn sich das erweisen liesse, so hätten wir sogar vielleicht ein Kriterium für die so schwierige Scheidung der Correctorenhände. In der That sind die vom Cod. Bon. nicht aufgenommenen Correcturen des Med. sämmtlich von der Hand des Schreibers, der die Scholien geschrieben hat, welcher mit dem

Schreiber des Textes sicher nicht identisch ist<sup>1)</sup>), während sich für die Correcturen die der Bon. aufgenommen hat, nicht Sicheres ausmachen lässt, dieselben also vielleicht vom Schreiber des Textes selbst herrühren. Da jedoch der Schreiber des Textes und der der Scholien offenbar ziemlich gleichzeitig sind, da ferner im Cod. Bon. auch die Scholien des Med. ganz genau copirt sind, so ist offenbar die Annahme, dass ihm eine Abschrift vorgelegen habe, die aus dem Med. genommen sei, nachdem die Scholien geschrieben, bevor aber von demselben Schreiber der Text durchcorrigit war, sehr unwahrscheinlich. Es kommt hinzu, dass in der Personenbezeichnung zu Ag. 281 Bon. ganz sicher eine Correctur des Scholienschreibers aufgenommen hat. Derselbe hat da von erster Hand geschriebene *Kλιται*<sup>2)</sup> durchgestrichen und dafür *άγγει* hingeschrieben; Bon. hat nur dies *άγγει*. Auch dass der Bon. von derselben Hand wie alles Uebrige am Schluss die Inhaltsgabe enthält, die im Med. von junger Hand zugefügt ist<sup>3)</sup>, lässt darauf schliessen, dass er aus diesem selbst, und in verhältnismässig später Zeit, abgeschrieben ist.

Die Scholien sind, wie schon erwähnt, dieselben wie im Med. Dass auch sie aus diesem abgeschrieben sind, geht sowohl aus der ganz genau gleichen Schreibung, als aus anderen Indicis hervor. So ist im Schol. Pers. 6, 20 *δαδαρελον* Bon. aus ΔΔΑΡΕΙ<sup>1)</sup> Med. entstanden. Schol. Pers. 28 *φυλοτιμία*. *ἄλλως ἐνυποστάτω* Bon. Statt *ἄλλως* hat M *ἐναλλ*, aber *ἐν* durchgestrichen: der Schreiber hatte gleich mit *ἐνυποστάτω* beginnen wollen. So ist Dindorf zu berichtigen, für dessen specioses *ἐν* *ἄλλως* also das landläufige *ἄλλως* einzusetzen ist. Schol. Ag. 1082 *ἀπώλεσας* corr. zu *ἀπολέσας* M, *ἀπολέσας* Bon. Wie hier, so nimmt Bon. auch sonst in den Scholien überall die Correcturen von M auf, in wesentlichem Unterschied von seinem Verhalten im Texte. Mehr las der Schreiber des

1) Ebenso urtheilt, nach privater Mittheilung, über die Scholien und die Mehrzahl der sog. Correcturen erster Hand Rudolf Prinz, der den Med. speziell auf diese Frage hin einer sehr sorgfältigen Prüfung unterzogen hat.

2) Statt der ersten Zeile des Med.: *εἰσὶ τὰ μέτρα αὐγοῦ*<sup>3)</sup> rastet bei Bon. nur *εἰσὶ τὰ*; der Rest der Zeile bleibt leer, und er führt fort *πρότερη πέρσαι, δεύτερον ἀγαμέμνων τὰ μετά τὴν ἄλωσιν τῆς Μίλεων* u. s. w. Hat er die Abkürzung *ββ'* (*βιβλία*) nicht verstanden und deshalb die Zeile nicht fertig geschrieben?

n. im Schol. Pers. 21 (das bei Dindorf ganz fehlt): *τὰ μὲν τῶν ομάτων ιστόρησε, τὰ δὲ τέλει ἔπλασεν*, das in M zum Theil lesbarlich ist; doch erkennt man, dass M statt des sinnlosen *τέλει λείως* hatte. Dagegen hat Bon. eine Lücke gelassen Schol. Pers. , 16 *τοιοῦτοι οἱ καὶ τῶν*; der Med. hat, noch jetzt ganz gut bar, *τοιοῦτοι οἱ λυδ' καὶ τῶν*. Ferner hat Bon. am Anfang der rser die Bemerkung *Ἐ προλογίζει*, wo im Med. ganz deutlich zu eu ist ..*ἀ γερόντων προλογίζει*. Eine wunderliche Corruptel t das Lemma des ersten Schol. erlitten: *τάδε μὲν περὶ Μ, τὰ ν δεύτερα* Bon.

Schliesslich bleibt noch eine Aeusserlichkeit zu erwähnen, die cht ohne Interesse ist. Unsere Handschrift stimmt mit dem Mezeus vom ersten bis zum letzten Blatt Seite für Seite so genau erein, dass jede Seite dieselben Verse wie der Med., in genau eicher Schreibung und Abtheilung enthält, ja es sind sogar die rse, die im Med. von zweiter Hand am Rande nachgetragen sind, ch im Bon. auf dieselbe Stelle des Randes geschrieben; ebenso nau ist die Schreibung der Scholien beibehalten, auf dem inneren er äusseren Rande oder zwischen den Zeilen, wie in der Vorze, auch Zeichen wie das bekannte  u. a. sind mechanisch co- t. Es liefert das einen praktischen Beleg für die in allen Aeusser hkeiten genaue Uebereinstimmung von Vorlage und Abschrift, e ich sie aus gewissen Eigenthümlichkeiten der Schreibung für n Venetus des Aristophanes und seine Vorlage zu erweisen ge- cht habe (Philologus XLI p. 36—44).

Breslau.

KONRAD ZACHER.

---

### ZU ACHILLEUS UND POLYXENA.

Bei der mythographischen Skizze über Achilleus und Poly- ia, welche ich in dieser Zeitschrift (XVII 193 f.) gegeben habe, mir eines der wichtigsten Zeugnisse, welches allerdings heut ht an dem ihm gebührenden Platze steht, entgangen. Und will ich dasselbe hier einer nachträglichen Besprechung unter- hen, obwohl ich mir des problematischen Characters derselben hl bewusst bin. Es ist das Scholion zu Euripides He-

kabe 40 (*αἰτεῖ δὲ ἀδελφὴν τὴν ἐμὴν Πολυξένην | τύμβῳ φίλῳ πρόσφαγμα καὶ γέρας λαβεῖν*): *ὑπὸ Νεοπτολέμου φασὶ, αὐτὴν σφαγιασθῆναι Εὐριπίδης καὶ Τρινχος.* ὁ δὲ *τὰ Κυπριακὰ ποιήσας φησὶν ὑπὸ Ὀδυσσέως καὶ Λιομήδους ἐν τῇ τῇσι πόλεως ἀλώσει τραυματισθεῖσαν ἀπολέσθαι, ταφῆναι δὲ ὑπὸ Νεοπτολέμου, ὡς Γλαῦχος γράψει.* Dass ein der Eroberung Troja gleichzeitiges Ereigniss in den Kyprien erwähnt war, erscheint allerdings auf den ersten Blick sehr auffällig, und dies ist es gewesen, was Welcker (Ep. Cyclus II 164 und 248) und danach wohl Kinkel (ep. gr. fragm. I p. 52) bestimmt hat die Stelle von den Fragmenten der Kyprien auszuschliessen. Aber schon die Autorität des Glaukos Rheginos<sup>1)</sup> muss zur Vorsicht mahnen.

Allerdings müsste auch ich aus leicht ersichtlichem Grunde es ablehnen in diesem Falle mit der Unvollständigkeit des Berichtes des Proklos über die Gedichte des epischen Kyklos<sup>2)</sup> zu argumentiren, wohl aber möchte ich darauf hinweisen, dass die Verwendung der Polyxena durch Odysseus und Diomedes und ihre Bestattung durch Neoptolemos in den Kyprien proleptisch erwähnt sein konnte, sei es in einer Redeweise, wie wir sie beispielsweise bezüglich des Todes des Achill in der Ilias Ω 84 ή (Θέτις) δὲ ἐνὶ μέσσης | κλαῖτε μόρον οὐ παιδὸς ἀμύμονος, δεις οἱ ἔμελλοι φθίσεος<sup>3)</sup> ἐν Τροίῃ ἐριβώλαικι τηλόθι πάτρης<sup>4)</sup> finden, sei es in einer Prophezeiung, wie sie bezüglich desselben Ereignisses von dem sterbenden Hektor dem Achill in der Ilias X 358 ausgesprochen wird: φράζεο νῦν, μή τοι τι θεῶν μήνιμα γένομεν ἥματι τῷ ὅτε κέν σε Πάροις καὶ Φοιβος Ἀπόλλων | ἐσθὶς ἐόντ' ὀλέσωσιν ἐνὶ Σκαίησι πύλησιν. Zu ersterer konnte die Erzählung von der vergeblichen Verfolgung der Polyxena durch Achill Anlass geben, letztere konnte sich in einer der beiden Prophezeiungen des Helenos und der Kassandra über das Schicksal Troias im Anfang des Gedichts finden. Denn dass diese beiden Prophezeiungen einen breiten Raum einnahmen, folgt daraus, dass Proklos sie in seinen Bericht aufgenommen hat.

1) Vgl. Nauck Philol. V 677. Sengbusch *Hom. dīss. prior* 202. Münchr. hist. gr. Add. vol. IV p. 653.

2) Vgl. Herm. XVII 194, womit Hiller (Jahresber. f. Alterthumsw. XXII 130) übereinstimmt.

3) Vgl. auch Il. B 36 f.

Auch eine zweite Erwähnung des Neoptolemos, beruhend auf Pausanias X 26, 4 *τα δὲ Κόπρια ἔπη φησὶν ὑπὸ Αυκομήδους μὲν Πλάσον, Νεοπτόλεμον δὲ ὄνομα ὑπὸ Φοίνικος αὐτῷ τεθῆναι, ὅτι Ἀχελλεὺς ἡλικίᾳ ἔτι νέος πολεμεῖν ἥξατο* (fr. 11 Kinkel), kann doch nur durch eine solche Prolepsis in den Kyprien erklärt werden, da der Gang der Erzählung selbst nach Proklos nur die Landung des Achill auf Skyros und seine Vermählung mit Deidameia enthielt.

Es scheint mir daher nicht angezeigt zu der Annahme einer Verwechslung der 'Kyprien' und der 'kleinen Ilias') oder gar zu der Annahme einer schmählischen Verwechslung der Polyxena mit Palamedes, welcher allerdings in den Kyprien von Diomedes und Odysseus getötet wurde (Paus. X 31, 2), die Zuflucht zu nehmen.

Wichtig aber ist es zu constatiren, dass die Opferung der Polyxena durch Neoptolemos auf dem Grabhügel Achills<sup>2)</sup> nicht der ältesten, epischen Version des Mythos angehört, sondern sich wahrscheinlich erst durch die Lyrik aus ihrer Bestattung durch Neoptolemos entwickelt hat. Wenn wir jetzt durch unser Scholion als Vertreter derselben Ibykos kennen lernen, so schliesst dies noch nicht aus, dass die Darstellung der Opferung auf der tabula iliaca auf Stesichoros zurückgeht. Dass aber Polyxena von Neoptolemos einen *τάφος* erhält, kann doch nur als Act der Pietät des Sohnes gegen den Vater gefasst werden. Mithin muss schon in den Kyprien Achill die Polyxena begehrt haben. Damit fällt ein neues Licht auf die Verfolgungsscene, wie sie uns die archaischen Vasenbilder vorführen.<sup>3)</sup> Vgl. Herm. XVII 193.

1) Vgl. Paus. X 27, 1.

2) Zu den Herm. XVII 195 gegebenen Belegen ist hinzuzufügen das Epigramm der Anthol. Salm. 177 R *Placat busta patris iugulata virgine Pyrrhus | dilectasque litat Manibus inferias. | Sors nova nymphigenae: votum post fala meretur; | quam pepigit thalamis, hanc habet in tumulis.* Die richtige Interpunktion röhrt von Wissowa de *Veneris simulacris Romanis, sent. contr. V her.*

3) Scheer erklärt nach einer brieflichen Mittheilung Lyk. Alex. 329 *λύ-κοις τὸ πρωτόστρατον ὄχιον σχάσας* so, dass Neoptolemos durch Opferung der Polyxena die Griechen (*λύκοι*) von der eidlichen Verpflichtung entbunden habe, welche sie einst in Aulis gegen Achill eingegangen waren, dass ihm, nachdem er seine Frau Iphigeneia habe zum Opfer hergeben müssen, aus der troischen Beute jedes *γέρας*, welches er begehre, zu Theil werden solle, und nimmt an, dass Lykophron dies einer älteren Dichtung entlehnt habe.

Endlich scheint noch einer Erklärung : — dürfen, dass Polyxena von zweien verwundet wird. Sollte die ... nicht bloß darauf beruhen, dass sie das Opfer eines von den vielen<sup>1)</sup> von Odysseus und Diomedes gemeinsam bestandenen Abenteuern wurde, mithin auf einen Vers zurückgehen, welcher beide als Thäter nannte, obwohl nur einer die That selbst vollbracht hatte, gerade wie Odysseus II. K 478 sagt *Δόλων, ὃν ἐπέφυμεν ἡμεῖς*, obwohl nur Diomedes den Dolon getötet hatte?

1) Vgl. ausser den in diesem Aufsatz und den von Welcker (cp. Cyclo II 238 f.) berührten Fällen eine Situation, an die zu denken man besonders geneigt sein könnte, nämlich Od. ο 280 f.

Kiel.

RICHARD FÖRSTER.

### ZU DEM PAPYRUSFRAGMENT AUS ARISTOTELES POLITIE DER ATHENER.

(Vgl. Band XV 366 ff.; XVI 42 ff.)

Das von mir in dieser Zeitschrift herausgegebene Papyrusfragment aus Aristoteles' Politie der Athener ist neuerdings Gegenstand einer besonderen Abhandlung geworden, die der Verfasser, Hugo Landwehr, mir alsbald freundlichst mitgetheilt hat.<sup>1)</sup> Da es Photographiren der Stücke (wie ich auch selbst erprobt habe) unmöglich ist, so hat nun L. eine sorgfältige Zeichnung gemacht, und diese lithographiren lassen. Seine Bemübung, die arg verwischten Züge zu entziffern und das Fehlende zu ergänzen, ist hie und da zu etwas verschiedenen Ergebnissen geführt, als es meinigen waren. Die hohe Bedeutung der Fragmente scheint eine Auseinandersetzung über die wichtigsten streitigen Punkte zu erheischen.

Frgm. I<sup>b</sup> 3 Ende διὰ τοῦτο ich, διὰ τῶν L.; darnach ergibt er 4 Afg. εὐπατριδῶν, wo ich δύοτον ἐθνοῖς schrieb. Ich habe selbst zuerst τούτον, ein andermal etwas wie τῶν, erst zuletzt τούτον gelesen; weiter kann ich von hier aus nichts sagen.

1) *Papyrus Berolinensem No. 163 Musae Aegyptiaci commentarii critico adiecto edidit Hugo Landwehr. Adiectae sunt tabulae duas. Colliguntur in aed. Frid. Andr. Perthesi. 1883.*

Das. 5 f. ich ἔταχθη δ'] α[ν]το[ις], L. (nach Bergk) ἔταξαντο  
] ἀ[σ]το[ι]. Nach meiner Abzeichnung ist nicht soviel Raum;  
denn wäre es ja leicht χθη δὲ zu ergänzen. Άστοι aber ist  
sch, weil der Artikel stehen müsste, und weil Aristoteles ἀστός  
ist πολιτικός nur im Gegensatz zu ξένος gebraucht (s. den Index  
n Bonitz).

Das. 11 f. widerspricht L. meiner Ergänzung τὰ πρὸς | [στά-  
ν], weil Z. 12 Afg. nicht 6, sondern 3—4 Buchstaben fehlten;  
ergänzt selbst τα πρόσθεν. Aber hier befindet er sich in  
nem augenscheinlichen Irrthum, wie sein eigenes Facsimile zeigt:  
nn da die nächsten Buchstaben Οι über dem zweiten ων von  
ων] χρεῶν Z. 13 stehen, so fehlen vorher allerdings 6.

Die wichtigste Differenz stelle ich an den Schluss. Ia 20  
sübt L. zwischen οὐκ ἄν κα[τέσχε(γ) δῆμον (θυμόν) und εἰ| γὰρ  
τελον etwas wie ἄμα δέ φησιν einschieben zu müssen, weil der  
um es so verlange; das hier citirte solonische Fragment, nach  
iner Meinung einheitlich, würde darnach in dieselben getrennten  
Icke auch in dieser Anfthrung zerfallen, in denen Aristides es  
ngt. Nun war mir die von L. hervorgehobene anscheinende  
chwierigkeit ebenfalls nicht entgangen; aber ich hatte meine Be-  
iken niederschlagen zu können geglaubt. Die Sache verhält sich  
nlich so. Wenn man durch das Α von κα[τέσχε] eine Linie  
ht, parallel dem Ansange der Zeilen, so sind rechts davon theils  
ntbar, theils zu ergänzen folgende Summen von Buchstaben:  
6 XIV? 7 XV. 8 XIII. 9 XVIII. 10 XVI. 11 XX. 12 XIV.  
—15 XV. 16. 17 XVII. 18 XVIII. 19 XV. (20 XIII). 21 XVII.  
so die Schreibung ist sehr ungleich; doch wenn man ἄμα δέ  
σιν, oder εἰδ' ἵποβάς, oder derartiges einschöbe, so würde  
in damit 21—22 Buchstaben ergänzen, also mehr als in irgend  
ner Zeile rechts von jener Linie stehen. Ich meinerseits kann  
ich, indem ich 13 Buchstaben ergänze (κατέσχεν ist doch ohne  
age gestattet), auf Z. 8 berufen, mache aber ausserdem darauf  
merksam, dass das bei Aristoteles und Plutarch überlieferte  
κον des Sinnes wegen starker Anfechtung unterliegt, und auch  
L. in θυμόν geändert wird. Dann aber wäre doch näher-  
end Ahrens' Vermuthung: λῆμ' δν = λῆμα δν. Die Haupt-  
ze aber ist, dass die Unterbrechung eines so langen Citates  
ch eine so kurze Zwischenbemerkung gar keine Wahrschein-  
keit hat: wollte Aristoteles hier etwas auslassen, und die ge-

schehene Auslassung hervorheben, so hätte er, wenn nicht mehr, etwas wie *εἰτα μετ' ὀλίγον ἐπιφέρει* gesetzt. Da nun aber der Raum auch für die knappste Zwischenbemerkung nicht gehörig ausreicht, so haben wir kein Recht, eine solche überhaupt anzunehmen.

Kiel.

F. BLASS.

ZU S. 342.

Nachträglich gehen mir von zwei Seiten Verbesserungsworschläge zu, die ich mich um so mehr beeile mitzuteilen, als sie in allen Einzelheiten, auch in der Begründung, übereinstimmen. Robert und Knaack schreiben Tibull II 1, 58 folgendermassen:

*dux pecoris: vites roserat ille novas.*

*Roserat* liegt statt des immerhin anstössigen *hauserat* am nächsten, ebenso *novas* für *oves*; nur dass durch diese zweite Änderung noch eine dritte nötig wird: *ille* statt *hircus*. Robert und Knaack sehen in *hircus* ein Glossem, durch das das ursprüngliche *ille* verdrängt worden sei. — Jedenfalls muss man zugestehen, dass dieser Herstellungsversuch bisher der einzige ist, der sachlich wie formal befriedigen würde.

Berlin, 26. Mai 1883.

ERNST MAAS.

(Juni 1883)

## PHILOLOGISCHE PARALIPOMENA THEODOR BERGKS.

Die Durchmusterung des Materials zur Geschichte des griechischen Dramas ergab zwei Manuscrite über Aeschylus' Myrmidonen und Euripides' Andromache, welche der Form nach aus der übrigen Masse herausfallen, so dass sie, obwohl vielleicht das Gegentheil durch eine spätere Einfügung an genannte Stelle indicirt ist, für die fortlaufende Darstellung der griechischen Litteraturgeschichte ebenso wenig verwendbar sind, wie für die alexandrinische Zeit der an anderem Orte publicierte Aufsatz über Aristarch von Samos. Unter den übrigen Papieren liegen ferner eine Abhandlung über Lucians *encomium Demosthenis* und den Gedenktag Homers und kritische Beiträge zur Schrift *de republica Atheniensium*, sowie vier einzelne Blätter, welche einige Conjecturen zu Plato, Aristoteles, einem criptor *MνΘικῶν* und Porphyrius zu begründen unternehmen, vor. Es schien angezeigt, diese hier lose vereinigten acht Stücke der Veröffentlichung nicht vorzuenthalten, selbst wenn ihr Inhalt zum heil schon durch neuere Arbeiten überholt ist oder ihr Hauptwerth nicht sowohl in den positiven Resultaten, als in den Anregungen, welche weitere Forschung dem hier combinirten Material verdanken wird, gesunden werden sollte. Da es sich um Publication nachgelassener in sich abgeschlossener Untersuchungen handelt, so durfte von der Hinzufügung von Nachträgen durch Berücksichtigung der neueren Litteratur um so eher abgesehen werden.

GUSTAV HINRICHs.

### I.

#### DIE MYRMIDONEN DES AESCHYLUS.

Der Schol. Medic. zu Aeschylus Prometh. 436 bemerkt: *σιω-*  
*ῶσι γὰρ παρὰ ποιηταῖς τὰ πρόσωπα ἢ δι’ αὐθάδειαν, ὡς*  
*τχιλλεὺς ἐν τοῖς Φευξὶ Σοφοκλέους, ἢ διὰ συμφορᾶν, ὡς ἢ*  
*εόβη παρ’ Αἰσχύλῳ, ἢ διὰ περίσκεψιν, ὡς ὁ Ζεὺς παρὰ*

*τῷ ποιητῇ πρὸς τὴν Θέτιδος αἴτησιν.* Man corrigirt ἐν τοῖς Φρεξὶν Αἰσχύλον, ich ziehe es vor, Σοφοκλέους zu streichen, was wohl nur Zusatz eines Abschreibers ist. Auch Sophokles hat das Schweigen als wirksames Kunstmittel angewandt, wie in den Trachinierinnen und sicherlich auch in nicht mehr erhaltenen Stücken. Ein gelehrter Grammatiker konnte sich daher auch auf Sophokles berufen, aber ein bekanntes Beispiel der σιωπή boten die Φρύγες ἡ Ἐκτορος Λύτρα des Aeschylus dar; es ist daher wahrscheinlich, dass auch hier auf dieses Beispiel Bezug genommen ward.<sup>1)</sup> Das Scholion ist auch sonst unverständlich abgefasst: denn es war nicht Trotz, sondern Trauer um den schmerzlichen Verlust des Freundes, der das lange Schweigen des Achilles in den Phrygern des Aeschylus veranlasste; aus Trotz schwieg Achilles in einer anderen Tragödie des Aeschylus, in den Myrmidonen. Offenbar liegt uns hier nur ein Auszug vor; in dem vollständigen Scholion war als Beleg für die αὐθάδεια Achilles in den Myrmidonen, für die συμφορά Niobe und Achilles in den Phrygern des Aeschylus genannt: nur der Epitomator hat diese Verwirrung verschuldet.

Die alexandrinischen Kritiker verdanken diese Beobachtung dem Aristophanes, dessen Führung sie auch anderwärts auf diesem Gebiete mit Recht folgen: denn der Komiker hat in seinen Fröschen ein unübertroffenes Muster litterarischer Kritik für alle Zeiten aufgestellt. Euripides tadeln die Weise des Aeschylus (911 ff.), verbüllten Hauptes sässen Achilles oder Niobe (*καθίσσετε ἔγκαλιθες Αχιλλέα τιν' ἡ Νιόβην*) da, ohne ein Wort zu reden, während der Chor, ohne aufzuhören, lange Reihen von Liedern abging; Dionysos meint, dieses Schweigen habe ihm besser gefallen als das schwatzhafte Wesen der tragischen Helden in der neueren Tragödie. Euripides belehrt ihn, es sei dies nur ein eitler Kunstgriff des Aeschylus, um die Erwartung der Zuschauer zu spannen, wenn endlich Niobe etwas sagen würde, und das Stück hinzuziehen; endlich, wenn das Drama halb zu Ende war, habe Aeschylus das Stillschweigen gebrochen und seinen Personen fremdartig klingende, pomphafte Worte in den Mund gelegt.<sup>2)</sup>

1) Die Φρύγες des Sophokles werden außerdem nur einmal citirt; welche Inhalts das Drama war, ist unbekannt: angenommen, Sophokles hatte ebenfalls die Lösung Hectors behandelt, so wird er in diesem Falle gewiss nicht das von seinem Vorgänger gebrauchte Kunstmittel beibehalten haben.

2) V. 923: *κἀπειτ' ἐπειδὴ ταῦτα ληρήσεις καὶ τὸ δρᾶμα Ήθη μετί.*

Die Erwähnung des Achilles bezog man gewöhnlich auf die Lösung Hektors (*Φρύγες*). In der Biographie des Dichters wird hervorgehoben, dass Aeschylus die Würde der heroischen Charaktere gewahrt habe: *τὸ πανοῦργον κομψοπρεπές τε καὶ γνωμολογικὸν ἄλλότριον ἡγούμενος τῆς τραγῳδίας, ὥστε διὰ τὸ πλεονάζειν τῷ βράχει τῶν προσώπων καμψοδεῖται παρ' Ἀριστοφάνει.*<sup>1)</sup> Εν μὲν γὰρ τῇ Νιόβῃ (*Νιόβη*) ἔως τρίτου μέρους ἐπικαθημένη τῷ τάφῳ τῶν παιδῶν οὐδὲν φθέγγεται ἐγκεκαλυμμένη, ἐν δὲ δὴ τοῖς *Έκτορος λύτροις* Ἀχιλλεὺς ὅμοιως ἐγκεκαλυμμένος οὐ φθέγγεται πλὴν ἐν ἀρχαῖς ὀλίγα πρὸς Ερμῆν ὀμοιβολα. Es ist nicht zweifelhaft, dass Aristophanes eben diese Tragödie im Sinne hatte, denn er hebt mit Nachdruck hervor die Verhüllung des Hauptes (*ἐγκαλύψας, τὸ πρόσωπον οὐχὶ δειχνύς*). Also war gleichmässig in beiden Fällen die tiefe Trauer geschildert.

Wie es heutzutage Philologen giebt, die sich nicht beruhigen bei dem Wahren und Richtigen, was ihre Vorgänger gefunden haben, sondern nur ihrer eigenen Weisheit vertrauen, so fehlte dieses Geschlecht auch im Alterthume nicht. Der jüngere Scholiast zu Aristoph. Kan. 911 bemerkt: *εἰκὸς τὸν ἐν τοῖς Φρυξὶν Ἀχιλλέα ἡ Έκτορος λύτροις, ἢ τὸν ἐν Μυρμιδόσιν, ὃς μέχρι τριῶν ἡμερῶν οὐδὲν φθέγγεται.* Hermann (Opusc. III 42) betrachtet die Verweisung auf die Myrmidonen als einen unverständigen Zusatz, Fritzsche will die Worte streichen. Allein Aehnliches muss auch in dem älteren Scholiasten sich gefunden haben; denn wenn wir jetzt lesen: *ὅτι οὐδὲν καθίμενός ἔστι καὶ οὐκ ἀποκρινόμενος παρ' Αἰσχύλῳ ν σφράματι ἐπιγραφομένῳ Φρυξὶν ἡ Έκτορος λύτροις οὐδὲν ἐδὲ ὁ Αχιλλεὺς φθέγγεται*, so sind die letzten Worte, die jetzt ls ein nichtssagender Zusatz erscheinen, offenbar unvollständig überliefert; es ist zu schreiben: *οὐδὲν δὲ ὁ Αχιλλεὺς φθέγγεται*

*ἴματ' ἀν βόεια σώδεις' εἶπεν.* Dies ist nicht mit Welcker speciell auf den Achilles des Aeschylus zu beziehen, man könnte mit gleichem Rechte an die Niobe denken, die unmittelbar vorher genannt war, sondern es ist die Rede ganz allgemein gehalten, und das Subject ist der Dichter selbst. Hier istbrigens noch ein Fehler zu beseitigen, man muss *ταῦτα ληρήσει* schreiben; damit ist angedeutet, dass Aeschylus in diesen Chorliedern immer denselben Gedanken wiederhole. Die Kritik des Euripides ist boshaft und gefällt sich n Uebertreibungen, enthält aber doch häufig etwas Wahres.

1) So ist zu schreiben statt *Ἀριστοφάνους* (einige Abschr. *Ἀριστοφάνη* führen auf das Rechte), denn nicht Aristophanes, sondern Euripides bei Aristophanes kritisiert den Aeschylus.

(*καὶ ἐν τοῖς Μυρμιδόσιν*). Ich sage, was ist an sich gewiss richtig, auch in den Myrmidonen versteckt Achilles in langem Schweigen, aber aus Zorn und Trotz; Aristophanes kann daher dieses Beispiel nicht im Sinne gehabt haben. Dieses ältere Scholion hat der jüngere Erklärer abgeschrieben, fügt dann aber auf eigene Gefahr *μέχρι τριῶν ἡμερῶν* hinzu, was für die Situation in den Myrmidonen nicht passt; der Scholiast übertrug eben leichtsinnig das, was er von der Niobe gelesen hatte, auf Achilles.

Hermann war der Ansicht, im Eingange der Myrmidonen sei Achilles würfelspielend dargestellt gewesen; allein die Bemerkung zu Aristoph. Ran. 1400: *ἐξ Μυρμιδόνων πεποτηκες γὰρ εὗσαι κυβεύοντας* ist ein verfehltes Autoschediasma eines Scholiaxen: denn der Vers *βέβληκ' Ἀχιλλεὺς κτλ.* muss nothwendig dem Euripides gehören, und da sich derselbe nicht mehr bei diesem Dichter vorfand, haben Aristarch und andere Grammatiker allerlei Vermuthungen aufgestellt. Die Myrmidonen des Aeschylus haben die Neueren, wie Welcker, Hermann, Schöll, in sehr abweichender Weise zu reconstruiren versucht. Zu Aristoph. Ran. 1264 *Ὀφιῶν Ἀχιλλεὺς κτλ.* bemerkt der ältere Scholiast einfach: *ἴστοι δὲ οἱ Μυρμιδόνων Αἰσχύλου.* Daraus macht der jüngere: *τοῦτο ἀντί τῶν πρέσβεων πρὸς Ἀχιλλέα Αἰσχύλος πεποτηκεν.* *ἴστοι δὲ οἱ Μυρμιδόνων.* Dies ist der flüchtig hingeworfene Einstfall eines Byzantiners, der Hephaestions Encheiridion und den Agamemnon zu eigener Lectüre citirt.<sup>1)</sup> Der Vers gehört dem Chor, aber man darf die Myrmidonen nicht, wie Fritzsche wollte, indem er eben diesem Scholion Glauben schenkte, als Abgeordnete des Kriegsgesoldes an Achilles ansehen.

Bei Homer fordert Patroklos den Achilles auf, sich der Argiv in ihrer Bedrängniss zu erbarmen; anders Aeschylus. Nach der Weise dieser Dichter eröffnete der Chor das Drama, zunächst mit anapästischen Systemen, dann mit melischen Gestingen: *dans* aber

1) Ganz ähnlich verhält es sich mit Schol. zu V. 1274, wo der ältere einfacht bemerkt, der Vers sei *ἔξ Ιερεών Αἰσχύλου;* daraus macht der Byzantiner *τοῦτο ἀπό των λέγεται πρὸς τινας διάγονας ἐν τωι ἀλλει πλειστοις ναοις τῆς Ἀργείας,* *ἴν' εἶπωσιν οὐτοις τῷ νεωκόρῳ ἀραιίεσσι δὲ ἀπὸ τοῦ δράματος Αἰσχύλου τῶν Ιερεών.* Er kennt dies Drama nur aus dem Citate des alten Scholiaxen, er weiss durchaus nicht, in welchem Zusammenhange der Vers vorkam, aber phantasirt gleichwohl darüber; das damalige *τις* beweist am besten seine Unkenntniss; denn wer das Stück des Aeschylus gelesen hatte, konnte sich nicht so vag ausdrücken.

raten Talthybios und Eurybates auf<sup>1)</sup>) und forderten im Namen er Achäer die Hülfe des Achilles. Der byzantinische Scholien zu 'rometh. 440 schreibt: ὡς η̄ Νιόβη διὰ τὴν ὑπερβάλλουσαν ἀπτην ἐσιώπα, καὶ οἶον τὸ τοῦ Ἀχιλλέως, θεος ἐστάλησαν πρὸς κελνον δ̄ Ταλθύβιος καὶ Εὐρυβάτης καλοῦντες εἰς μάχην, ἐστῆσεν. Die Neueren betrachten diese jüngeren Scholien zu Aeschylus als werthlos, allein sie enthalten manches Bemerkenswerthe, was sich in den mediceischen Scholien nicht findet. Diese Notiz geht offenbar auf die Myrmidonen des Aeschylus; dergleichen konnte kein Byzantiner erfinden. Aus leicht begreiflichen Gründen wählte der Dichter nicht einen hervorragenden Helden der Achäer zum Sprecher, sondern untergeordnete Diener, gerade so wie in der Ilias im ersten Gesange beide Herolde zu Achilles geschickt werden. Achilles setzte wie früher den Bitten des Chors, so auch jetzt dem Antrage der Herolde hartnäckiges Schweigen entgegen und ward erst durch die Vorstellungen des Patroklos gewogen, ihn den Achäern zu Hülfe zu senden.

In der Niobe schwieg die unglückliche Mutter ξως τρίτον ἔρωνς, so schreibt der Cod. Med. in der Biographie des Aeschylus, in jüngeren Abschriften ξως τρίτης ἡμέρας, offenbar willkürliche Abänderung der Abschreiber, der aber auch der Schol. aristoph. Ran. 911 gefolgt ist, wenn er den Achilles μέχεται ρεῶν ἡμερῶν schweigen lässt. Die Neueren haben sich bald für die eine, bald für die andere Lesart entschieden; die meisten vererben τρίτον μέρονς, was man für eine Conjectur von P. Victorius hielt. Die Entscheidung ist sehr einfach. Der Dichter konnte wohl berichten, dass Niobe drei Tage in stummer Trauer dagesessen habe, aber er konnte dies nicht auf der Bühne darstellen: wenn dann wäre es ja, während Niobe auf dem Grabe ihrer Kinder sass, dreimal Tag und wieder Nacht geworden, und nur der Chor hätte diese lange Zeit mit seinen Gesängen ausgefüllt; dann hätte Aeschylus die Einheit der Zeit vollständig preisgegeben. Und es könnte nur die dramatische Darstellung des stummen Leides der Niobe, nicht aber der epische Bericht die gewünschte Wirkung ausüben. 'Εως τρίτον μέρονς besagt ganz dasselbe, was Aristophanes mit den Worten ἐπειδὴ τὸ δρᾶμα ἥδη μεσοτῇ ausdrückt. Erst in der Mitte des Stückes, im dritten ἐπεισόδιον (μέρος), brach Niobe

1) Später mag auch bei Aeschylus Patroklos das Wort ergriffen haben.

ihr Schweigen. Der Chor wird die Tragödie eröffnet haben; nach der Parodos trat Niobe auf und liess sich am Grabe nieder, aber nur ihre Begleiter sprachen; dann folgte ein neues Chorlied (I. Stasimon), darauf das II. ἐπεισόδιον, wo der Dichter irgend eine andere Figur der Niobe gegenüberstellte, dann wieder ein Chorlied (II. Stasimon), und nun erst im dritten Theile des Dramas löste sich der starre Schmerz der Mutter. Schwierigkeit macht nur, wenn Aristophanes sagt: ὁ δὲ χορός γ' ἡρειδεν ὀρμαθοὺς ἀν μελῶν ἐφεξῆς τέτταρες ξυνεχῶς ἄν. Man könnte glauben, dies sei dem ἐπειδὴ τὸ δρᾶμα ἥδη μεσοῖη parallel. Aristophanes konnte recht gut ein Chorlied (*χορικόν*) mit dem Ausdruck ὀρμαθὸς μελῶν bezeichnen, allein bei Aeschylus finden wir in der Regel in jedem Drama nur vier solcher Chorlieder, wir müssten also um es mit dem μεσοῖη auszugleichen τέτταρες als ungenauen Ausdruck für τρεῖς nehmen; dies ist wenig wahrscheinlich; außerdem ist damit das ἐφεξῆς ξυνεχῶς, wie der Dichter nicht ohne Nachdruck sagt, unvereinbar; denn auch in solchen Tragödien, wo die Hauptperson lange Zeit stumm war, folgten die Chorgesänge nicht unmittelbar auf einander, sondern wurden durch ἐπεισόδιον unterbrochen, wie in der Lösung Hektors Hermes erschien. Ich verstehe daher die τέτταρες ὀρμαθοὶ μελῶν nur von einem einzelnen Chorliede, und ξυνεχῶς ist nicht pleonastisch zu ἐφεξῆς hinzugefügt, sondern damit ist nur ausgedrückt, dass der Chor, nachdem er τέτταρες ὀρμαθοὺς μελῶν ἐφεξῆς gesungen habe, immer wieder von neuem seinen Gesang in derselben Weise anhebe. Nämlich bei Aeschylus besteht ein *χορικόν* mindestens aus vier Strophen und Antistrophen, dies sind die τέτταρες ὀρμαθοὶ μελῶν, oft aber sind sie bedeutend länger, wie im Agamemnon.

Die Chorlieder der jüngeren Tragödie sind kürzer, und Euripides, der hier spricht, legt natürlich seinen Massstab der Beurtheilung an, aber man erkennt, dass er sich hier bei der Charakteristik von jeder Uebertreibung fern hält.

Noch ist uns ein Bruchstück aus dieser Tragödie des Aeschylus erhalten, wo die Trauer der Niobe geschildert wird, bei Hesychius: ἐπωάζειν, ἐπικαθῆσθαι τοῖς φοῖς· Αἰσχύλος Νιόβη μεταρριχῶς.

*'Ἐφημένη,*

*Τάφον τέκνοις ἐπωάζε τοῖς τεθνηκόσιν.*

Aeschylus ist kühn in seinen Uebertragungen, namentlich da, wo

die Rede von bitterem Humor durchdrungen ist<sup>1</sup>); gleichwohl kann man es kaum für möglich halten, dass der Tragiker die auf dem Grabe des Kindes sitzende Niobe mit einer brütenden und glücksenden Henne verglichen haben sollte<sup>2</sup>); das angeborne Gefühl für das Schickliche hemmt den allzu freien Flug der Phantasie. Nauck hat dies gefühlt, allein seine Aenderung *ἐπωζει* (Imperf. von *ἐποιηζειν*) ist sehr unglücklich, denn man sagt *ἀζύσσει*, aber nicht *οὐζειν*; vor allem aber war in diesem Drama, welches das Leid der Niobe unmittelbar vor Augen stellte, für eine solche Erzählung, die das Vergangene schildert, kein Raum. Die Erklärung des Hesychius ist verfehlt, aber es bedarf keiner Aenderung: *ῳζειν*, *ορυζειν*, *στόχειν* sagt Aeschylus selbst Eumenid. 124 *ῳζεις*, *ὑπνώσσεις*, Aristoph. Wespen 1525 *ῳζοντες*; das Compositum *ἐπωζεις* ist durch die Analogie von *ἐποιηωζειν* und *ἐπαιάζειν* hinlänglich gesichert.

1) Wenn ein Gott diese Worte zur Niobe sagt, so könnte man auch hier diesen Zug finden, aber es kann auch ein Begleiter in freundlichem Sinne gesagt haben: (*ἐνταῦθα δυστάλανά τυν*) *διφημένη Τάφον τάκους ἐπωζεῖσα*.

2) Das Verb *ἐπωζειν*, wie die Attiker, aber auch Epicharm sagen, ist wohl nicht aus *ἐπωάζειν* (der gemeingriechischen Form) zusammengezogen, sondern aus *ἐπωήζειν* und daher richtiger *ἐπόζειν* zu schreiben, vgl. Hesychius *ῳζεις* (oder *ῳζει*). *ἐπιτάθηται*, wo *τοῖς φοῖς* hinzuzufügen ist.

## II.

### DIE ABFASSUNGSZEIT DER ANDROMACHE DES EURIPIDES.<sup>1)</sup>

Die älteren Erklärer des Euripides fanden, dass die Andromache der Komödie näher als der Tragödie stehe, und werden desshalb von einem Späteren, der nach der Weise der Epigonen hochmuthig auf die ausgezeichneten Leistungen seiner Vorgänger herabchaut, ziemlich unsanft zurückgewiesen.<sup>2)</sup> Mit der Ko-

1) [Ende 1880 oder 1881 verfasst, da auf den 1880 im Rhein. Mus. XXXV 244 f. erschienenen Artikel Bezug genommen wird. G. H.]

2) Dieser unverschämte Gesell bemerkte zu V. 32: *οἱ φαύλως ὀπορωηματισάμενοι ἔγκαλοῦσι τῷ Βόρειοι, φάσκοτες ἐπὶ τραγικῶς προσέποντος κωμῳδίαν αὐτὸν διατεθεῖσθαι· γυναικῶν τε γὰρ ὑπονείταις κατ' ἀλλήλων καὶ ζῆλους καὶ λοιδορίας καὶ ἄλλα δύσα εἰς κωμῳδίαν συντελεῖ, ταῦτα ἀπαξ-*

mödie hat dieses Drama auch die scharfste politische Tendenz gemein: überall stösst man auf Auspizierungen auf Zeitverhältnisse, die wohl den Mitlebenden verständlich waren, um dagegen oft ganz dunkel sind und daher in erhöhtem Maasse störend wirken. Wenn irgendwo, ist in solchem Falle der Wunsch, die Zeit der Abfassung des Dramas zu ermitteln, gerechtfertigt. Die Neueren haben sich auch vielfach in dieser Richtung versucht, allein die Ansichten gehen weit aus einander; zwischen dem frühesten Ansatz von Firnhaber<sup>1)</sup> Ol. 87, 2 und dem spätesten von Hardion Ol. 92, 1 liegen nahezu zwanzig Jahre. Die anderen halten sich mehr in der Mitte, differieren aber noch immer erheblich, denn man hat Ol. 89, 2. 89, 3. 89, 4. 90, 1 und 90, 2 vorgeschlagen. Ich habe mich vor Jahren gleichfalls mit dieser Frage beschäftigt, bin jedoch nicht dazu gekommen, meine damalige Ansicht genauer zu begründen; ich verlegte die Tragödie in Ol. 89 gegen Ende, eine genauere Feststellung der Zeit hielt ich nicht für möglich, da ich dem sehr bestimmt lautenden Zeugniß des Schol. zu V. 446 *οὐ δεδίδαχται Αθήνησιν* Glauben schenkte. Ich nahm daher an, die Tragödie sei in Argos durch einen dem Dichter befreundeten Musiker, den Argiver Demokrates (Timokrates), aufgeführt worden<sup>2)</sup>; zur Wahl dieses Ortes habe den Euripides seine enge Verbindung mit Alkibiades und das Eingehen auf die politischen Pläne dieses Staatsmannes bestimmt. Eine neu aufgefundene didaskalische Urkunde veranlaßte mich die Untersuchung wieder aufzunehmen. Die Tragödie ist, wie ich nach erneuter Prüfung des Dramas so wie der Scholien erkannt habe, für Athen bestimmt und

---

*ἀπαντά τούτο τὸ δρᾶμα περιεληφέντα ἀγνοοῦντες· ὅσα γὰρ εἰς τραγῳδίαν συντελεῖ, ταῦτα περιέχει, τὸν θάνατον τοῦ Νεοπολέμου καὶ Θέρην Πηλέως ἐν τίλει, ἀπερ έστι τραγῳδίας.* Diese Polemik ist gegen Aristophanes von Byzanz, einen der ersten Meister der alexandrinischen Schule, und gegen den hochverdienten Didymos gerichtet, der noch schärfer als sein Vorgänger die Schwächen der Euripideischen Tragödie rügte.

1) Im Philologus III S. 408 ff. Firnhaber beruft sich zur Unterstützung seiner Hypothese auch auf die Bemerkung eines Scholiasten zu V. 446, welcher das Stück in den Anfang des peloponnesischen Krieges verlegt: dies ist der selbe Exeget, den die eben mitgetheilte Bemerkung zu V. 32 netteam charakterisiert, also eine sehr hinsfällige Stütze.

2) Ich habe dies in der Abhandlung *de cantico supplicum Aeschyli* Freiburg 1857 S. 6 kurz angegedeutet: *quem ad modum Eurypidem quoque Andromacham Argis per Democratem sive Timocratem Argivum docuisse demonstrabo alias.*

auch in Athen aufgeführt worden; das Jahr lässt sich genau feststellen und ist bereits von alten Grammatikern durch eine scharfsinnige Combination gefunden worden, denn eine directe Ueberlieferung lag auch ihnen nicht vor.

Eine gehässige Stimmung gegen Sparta tritt uns in dieser Tragödie überall entgegen, es ist der Grundton der Dichtung, der durch die dramatische Handlung nicht genügend motivirt erscheint; man empfängt vielmehr den Eindruck, Euripides habe dieses Thema nur gewählt und in tendenziöser Weise ausgeführt, um seinem Grolle gegen Sparta Luft zu machen. Insbesondere die masslosen leidenschaftlichen Vorwürfe, mit denen V. 445 ff. Andromache den Menelaos überhäuft, verrathen deutlich, dass hier der Dichter selbst zum Publicum spricht, indem er von der leidenschaftlichen Strömung der Gegenwart sich mit fortreissen lässt. Die Versuche der Neueren, die Abfassungszeit der Tragödie zu fixiren, gehen daher auch vor allem von diesen Versen aus; aber auch die alten Erklärer haben die Bedeutung dieser Stelle sehr wohl erkannt, wie das ausführliche Scholion zeigt.

Dieses Scholion besteht aus drei verschiedenen Stücken, welche aus drei der älteren Commentare entlehnt sind; ich will sie mit Ia Ib II III bezeichnen:

Ia ταῦτα ἐπὶ τῷ Ἀνδρομάχῃ προσχήματι φησιν Εὐριπίδης λοιδορούμενος τοῖς Σπαρτιάταις διὰ τὸν ἐνεστῶτα πόλεμον· καὶ γὰρ δὴ καὶ παφεσπονδήκεσσαν εἰς Ἀθηναίους, καθάπερ οἱ περὶ τὸν Φιλόχορον ἀναγράφουσιν (Ven. Vat.).

II εἰλικρινῶς δὲ τοὺς τοῦ δράματος χρόνους οὐκ ἔστι λαβεῖν· οὐ δεδίκασται γὰρ Ἀθήνησιν· ὁ δὲ Καλλίμαχος ἐπιγραφῆναι φησι τῇ τραγῳδίᾳ Αημοκράτην (Ven.).

Ib ἐξῆς δὲ αὐτοὺς εἴς τε τὰ ἄλλα καὶ φιλοχερηματίαν κακῶς λέγει· καὶ Ἀριστοτέλης δὲ τοῦτο ἴστορετ ἐν τῇ τῶν Αἰακίνων πολιτείᾳ καὶ τὸ ὑπὸ Θεοῦ αὐτοματισθὲν προστιθησιν ἔπος· ἡ φιλοχερηματία Σπάρταν δλεῖ, ἄλλο γὰρ οὐδέν (Ven. Vat.).

III καὶ φαίνεται δὲ γεγραμμένον τὸ δρᾶμα ἐν ἀρχῇ τοῦ Πελοποννησιακοῦ πολέμου: — (Vat.).

Dass Ia und Ib unmittelbar zusammenhängen, ist klar; dieser Zusammenhang wird unterbrochen durch eine aus einem anderen Commentare eingeschaltete Bemerkung II, und dann am Schluss noch eine dritte Ansicht hinzugefügt III. Die Frage, welcher Zeit

die Abfassung der Andromache angehöre, werden die alten Erklärer gleich in der Einleitung herführt haben, aber an dieser Stelle, welche für die Untersuchung von entscheidender Wichtigkeit ist, kamen sie darauf zurück; der erste bemerkte, weil die Spartaner die Verträge verletzt hätten, sei der Ausbruch des Krieges zu erwarten gewesen: aber man vermisst hier jede nähere Bestimmung; dass eine solche nicht fehlte, zeigt auch die Verweisung auf Philochoros, welche sonst ganz unverständlich sein würde. Der Grammatiker wird geschrieben haben: *καὶ γὰρ (ἀπέστησαν Μένοδην καὶ παρεσπονδήκεσσαν πτλ.).* Ol. 89, 1 im Frühjahr wird zwischen Sparta und Athen ein Waffenstillstand auf ein Jahr abgeschlossen; noch ehe die Nachricht von diesem Vertrage nach der makedonischen Küste gelangte, war Skione von den Athenern abgefallen, und Brasidas weigerte sich den Ort herauszugeben; bald darauf fiel Mende ab und stellte sich unter den Schutz der Spartaner: es war dies eine flagrante Verletzung des eben geschlossenen Vertrages<sup>1)</sup>. Da die Verhandlungen resultatlos verließen, wurde der Krieg von beiden Theilen in jener Gegend fortgesetzt, und als im Frühjahr Ol. 89, 2 unmittelbar nach den grossen Dionysien der Waffenstillstand abgelaufen war, wurde der Krieg von neuem begonnen. Somit verlegt jener Grammatiker die Aufführung der Andromache auf die grossen Dionysien des Jahres Ol. 89, 2, indem er sehr richtig erkannte, dass die leidenschaftliche Invective gegen die treulosen Spartaner der damaligen Situation vollkommen entspricht. Gegen diese Ansicht wendet ein anderer jüngerer Grammatiker (II) ein, die Zeit der Abfassung der Tragödie lasse sich nicht genau ermitteln, da dieselbe nicht in Athen zur Aufführung gebracht sei, *οὐ δεδιδαχται*, wie Cobet statt *οὐ δέδειται* verbessert hat. Ein dritter endlich stimmt keiner seiner Vorgänger bei, sondern geht seinen eignen Weg, indem er

1) Auch die unpassende Häufung der Partikeln *καὶ γὰρ καὶ δι* (*ντὴν γε δὴ καὶ*) deutet auf eine Verderbniss des Textes hin.

2) Philochoros, wie er den Absall von Skione erwähnt hatte (Schol. Ant. Vesp. 210: *Φιλόχορος ἐπὶ Ἰσάργεων φησὶ Βρεύδας ἀποστῆσαι Σκιώνει τῶν Ἀθηναίων*) durfte den Verlust von Mende nicht übergehen. Vielleicht waren auch in diesem Scholion beide Orte genannt, so dass *καὶ γὰρ (Μένοδην καὶ (Σκιώνην ἀποστήσαντες) παρεσπονδήκεσσαν* zu lesen wäre. Thydides berichtet ausführlich über diese Vorgänge, aber Philochorus wird wegen seiner knappen übersichtlichen Darstellung und der Rechnung nach attische Archontenjahren viel häufiger von den Alten benutzt.

behauptet, das Stück gehöre dem Anfange des grossen Krieges an, ohne diese Ansicht weiter zu begründen. Die Scholien zu dieser Tragödie sind unverkennbar aus den Commentaren des Aristophanes von Byzanz, des Didymos und eines jüngeren Grammatikers der Kaiserzeit compilirt: während die Bemerkungen des Aristophanes und Didymos, wie sich erwarten lässt, nicht nur von Gelehrsamkeit, sondern auch von richtigem Urtheil zeugen, erweist sich der dritte als ein beschränkter Kopf, der seine Selbständigkeit zu wahren sucht, indem er gegen seine Vorgänger polemisirt, statt ihnen zu folgen. Im vorliegenden Falle kann man diese heterogenen Bestandtheile unserer Scholien deutlich unterscheiden, I geht auf Aristophanes von Byzanz, II auf Didymos, III auf den anonymen Exegeten zurück.

Wenn ein Grammatiker von Bedeutung, wie Aristophanes, die Aufführung der Andromache in ein bestimmtes Jahr verlegt<sup>1)</sup>, so wird er selbstverständlich auch untersucht haben, ob diese Annahme mit den Didaskalien im Einklange ist. Nun erhebt aber ein anderer geachteter Gelehrter Einspruch. Wenn Didymus bezeugt, *οὐ δεδίσκαται Αθηνῆσιν*, so müssen wir nothwendig annehmen, dass in dem fraglichen Jahre der Name des Euripides in den Didaskalien nicht vorkam; dies konnte dem Aristophanes nicht entgehen; die Lösung des auffallenden Widerspruches enthalten die nachfolgenden Worte: *ὅ δὲ Καλλίμαχος ἐπιγραφῆσαι φησι τῇ τραγῳδίᾳ Δημοκράτην*, d. h. in dem fraglichen Jahre verzeichneten die Didaskalien nicht den Namen des Euripides, sondern des Demokrates, und Kallimachos nahm an, dass eben dieser für Euripides die Andromache auf die Bühne gebracht habe.<sup>2)</sup> Diese Vermuthung,

1) Dass er die Chronologie genau festzustellen suchte, beweist die Beauftragung auf Philochoros, selbst wenn man meine Verbesserung der Stelle, welche auf Ol. 89, 2 führt, anzunehmen bedenken trät; dass aber dieser Ansatz gerechtfertigt ist, wird sich nachher zeigen.

2) Die Kürze solcher Excerpte erschwert allerdings das Verständniß, doch ist der Sinn der Worte nicht zweifelhaft; sie besagen einfach, dass in den Didaskalien Demokrates verzeichnet war, weil dieser anstatt des Euripides als *διδάσκαλος* fungirt hatte. Ein völlig analoges Beispiel findet sich Schol. Aristoph. Ran. 78: *κωμῳδεῖται Ἰοφῶν ὁ νὺὸς Σοφοκλέους ὡς τὰ τοῦ πατρὸς λέγων ποιήματα· οὐ μόνον δὲ ἐπὶ τῷ ταῖς τοῦ πατρὸς τραγῳδίαις ἐπιγράφεσθαι κωμῳδεῖται, ἀλλ᾽ ἐπὶ τῷ καὶ ψυχρὸς καὶ μαλακὸς εἶναι*, d. h. Sophokles übertrug seinem Sohne die Aufführung mehrerer Dramen, und da dieser ebenfalls sich als Dichter selbständig versuchte, war es zweisel-

welche Kallimachos in seinen *Il.* e<sup>g</sup> ausg c hatte, billigte Aristophanes, während Didymos h ab<sup>o</sup>nend v<sup>o</sup>hielt, offenbar weil ihm diese Annahme nicht hinre iend gesichert erschien. Hatte in den Didaskalien des Aristo ch der Vermerk *Αγημαρτύς* 'Ανδρομάχη nebst drei anderen Dramatiteln vorgefunden<sup>1</sup>), welche gerade so wie 'Ανδρομάχη mit unzweifelhaften Stücken des Euripides übereinstimmten, dann würde Didymos die Richtigkeit dieser Vermuthung schwerlich in Zweifel gezogen haben; denn es wäre jedenfalls sehr befremdlich, wenn ein obscurer Dichter und unmittelbarer Zeitgenosse des Euripides an einem und demselben Feste vier Stücke aufgeführt haben sollte, welche durch ihre Titel

haft, welche Stücke ihm, welche dem Vater angehörten, wie überhaupt die Stellvertretung die Quelle vielfacher Irrungen geworden ist. Allein der Typus der euripideischen Tragödie ist in der Andromache so deutlich ausgeprägt, dass hier ein Zweifel über den Verfasser gar nicht auftreten könnte; sie war allgemein als ein Werk des Euripides anerkannt, und man darf die Werke des Scholiens nicht so auffassen, als habe Kallimachos Handschriften gekannt, in welchen Demokrates als Verfasser bezeichnet war. O. Schneider Callimachea II 321, indem er meint, Kallimachos habe den Demokrates für den eigentlichen Dichter der Tragödie gehalten, irrt nicht minder, wie Richter, der behauptet, Kallimachos habe bei flüchtiger Benutzung der Didaskalien den Protagonisten mit dem Dichter verwechselt; dass Myrrnikos, nicht etwa Demokrates Protagonist war, werde ich nachher zeigen. Von den kritischen Leistungen des Kallimachos haben überhaupt die Neueren ziemlich unrichtige Vorstellungen: mit der poetischen Litteratur ist er vollkommen vertraut und bekundet ein unbefangenes Urtheil; dass Kallimachos dem Parmenides als einziges Werk abgesprochen haben sollte, darf man dem elenden Compilator Diogenes Laertius VIII 3, 23 nimmer glauben. Favorinus, den Diogenes beschreibt, wird gesagt haben: *οι δὲ Πυθαγόρας (ἐν τοῖς περὶ τοῦ Στοιχείου)* mit der Bemerkung, dass Kallimachos dieses pythagorische Geddit als Fälschung bezeichnet habe; indem der unwissende Compilator den Tit fortliess, sieht es aus, als wenn das Urtheil des Kritikers sich auf die *Stoicheia* des Parmenides beziehe. Ebensowenig darf man ihm die Verkehrtheit trauen, die Andromache dem Euripides streitig zu machen. Mit der Proslitteratur war Kallimachos weniger vertraut; manche Gebiete, wie die attische Beredsamkeit, lagen ihm fern, aber man darf ihn nicht ohne Weiteres für jedes Irrthum verantwortlich machen; er ist eben nur der Ueberlieferung, wie sie ihm vorlag, gefolgt; es war ganz unmöglich, dass ein Mann, dessen Thätigkeit von den verschiedensten Seiten in Anspruch genommen wurde, in einem Werke von 120 Büchern, welches den gesammten Bestand der griechischen Litteratur umfasste, jedes einzelne Werk einer selbständigen kritischen Prüfung unterwarf.

1) Die Andromache muss, nach den Schlussversen zu schllassen, nicht die dritte, sondern die erste oder zweite Stelle der Tetralogie eingenommen haben.

hnliche Arbeiten dieses Tragikers erinnerten. Die urkundliche Leberlieferung für dieses Jahr war offenbar sehr unvollständig, Aristoteles hatte nur den Namen des Demokrates vermerkt, ohne die Titel der Stücke zu verzeichnen, was sich nur auf die Mangelhaftigkeit seiner Quellen zurückführen lässt; nur so versteht man die Zurückhaltung des Didymos.

Da Kallimachos die Andromache des Euripides in den Didaskalien nicht verzeichnet fand, suchte er die Zeit der Aufführung u. ermittelte, indem er die unverkennbaren Beziehungen auf gleichzeitige Ereignisse berücksichtigte: diese wiesen auf ein bestimmtes Jahr hin, und in eben diesem Jahre fand er unter den Bewerbern um den tragischen Preis den Demokrates, er schloss also ganz richtig, dieser werde im Auftrage des Euripides das Drama zur Aufführung gebracht haben. Ich habe schon vor Jahren bemerkt, dass dieser Demokrates nicht verschieden sei von dem in der Biographie erwähnten Argiver Timokrates, welcher gerade so wie Kephisophon dem Tragiker bei der Composition der melischen Partien aufreiche Dienste leistete<sup>1)</sup>). Dieser war offenbar weder dramatischer Dichter noch Schauspieler, denen man sonst gewöhnlich das Geschäft des ὑποδιδάσκαλος übertrug<sup>2)</sup>), sondern Musiker und wohl zugleich melischer Dichter, daher ganz geeignet einen tragischenchor einzutüben.

In einem zu Athen kürzlich aufgefundenen Bruchstücke einer Inschrift, welche ein Verzeichniss der an den grossen Dionysien d. 89, 2 und 3 vertheilten Preise enthält (Mittheil. des deutschen Archäol. Inst. z. Athen III 108), wird als Sieger im Agon der Tragiker .. NEKPATHEΣ genannt. Es ist keine gleichzeitige, aber nimmerhin alte Urkunde, da sie nach den Schriftzeugen der Mitte des vierten Jahrhunderts angehört. Das Fragment lautet:

[κωμωιδῶν]  
 . . . Παια[ντεὺς ἔχοργει]  
 . . ος ἐδ[ιδασκεν]  
 [τραγῳ]ιδῶν  
 5 . . . ν Παιανιε[ὺς ἔχοργει]  
 . . νερότης ἐδι[δασκεν]

1) οἱ δὲ τὰ μέλη αὐτῷ φασι Κηφισοφῶντα ποιεῖν ή Τιμοκράτην Ἀρετὸν. Meine Vermuthung ist von Nauck *vita Eur.* p. xvi gebilligt.

2) Daher macht auch die Biographie den Kephisophon zum Schauspieler des Euripides.

[δπ]οκριτής Μυνν[ιακός]  
 [τ]ηλ Ἀλκαῖον  
 Ἰπποθωντίς πατῶν  
 10 Ἀρισταρχος Δεκε[λεεὺς] ἔχορή[γει]  
 Αλαρτίς ἀνδρῶν  
 Δημοσθένης ἔχορήγει  
 [κω]μωιδ[ῶν]  
 . . . . . [ἔχορ]ήγ[ει.]

Die Ergänzungen sind von Köhler; [*τραγωιδῶν*] Z. 3 ist sicher, wie schon' der Name des Schauspielers Mynniskos Z. 7 beweist, denn dieser trat in Tragödien auf, s. Athen. VIII 344 D, und gehört der Zeit des peloponnesischen Krieges an, wie die dort angeführten Verse des Komikers Plato beweisen.<sup>1)</sup> Der Agon der Tragöden nimmt die letzte Stelle ein; das Verzeichniß bezieht sich also auf die Dionysien *ἐν ἀστεί*, s. meine Bemerkungen im Rh. Mus. 34 S. 331, und zwar hat . . *νεκράτης* den ersten Preis erhalten Ol. 89, 2, im Jahre des Archon Ameinias; unmittelbar nach dem Feste ging die Waffenruhe zu Ende, und der Krieg begann von neuem: die Verhältnisse lagen also genau so, wie sie Schol. I mit Berufung auf Philochoros auffasst. Und wenn Kallimachos den in den Didaskalien verzeichneten *Δημοσθένης* als Stellvertreter des Euripides betrachtet<sup>2)</sup> und nach dem Kataloge . . *νεκράτης* gerade

1) Er wird auch von Aristoteles Poetik c. 26 als älterer Zeitgenosse des Kallippides erwähnt; Plutarch, wo er die berühmtesten tragischen Schauspieler aufzählt, nennt ihn neben Kallippides [*de glor. Athen.* 6]. Auch in der Biographie des Aeschylos wird als Schauspieler dieses Tragikers *Μυννίαν*; Ἀλκαῖδεύς genannt; ist dies derselbe (und dafür spricht, dass auch Plato seines Zeitgenossen ὁ Χαλκιδεύς nennt), dann kann Aeschylos ihn erst in den letzten Jahren seines Lebens herangezogen haben, und Ol. 89 muss er bereits im Gräsenalter stehen. Meineke will zwei Schauspieler gleichen Namens unterscheiden, aber auf keinen Fall kann der jüngere der Enkel des Älteren, sondern nur dessen Sohn gewesen sein.

2) Dem Namen eines unbekannten Tragikers in dieser Epoche zu begegnen hat nichts Befremdendes, aber dass einem ganz obscuren Dichter der erste Preis im *ἀστείος δύων* zuerkannt wurde, muss auffallen, da Sophokles und Euripides damals die Bühne beherrschten und die *μέλη* des einen wie die *ἐπίλλια* des andern als der höchste Gewinn der grossen Festfeier betrachtet wurden, s. Aristoph. Frieden 531. Euripides erfreut sich zwar nicht gleicher Gunst wie Sophokles, er muss sich meist mit dem zweiten Preis begnügen, während z. B. Xenokles Ol. 91, 2 den ersten erhielt: aber Xenokles genoss, wie die häufigen Spottreden der Komiker beweisen, ein gewisses An-

in diesem Jahre durch den ersten Preis im Agon der Tragöden ausgezeichnet wurde, so kann man in diesem Zusammentreffen keinen blossen Zufall erblicken. Allerdings stimmt *Αἰμοκράτης* oder *Τιμοκράτης* nicht vollständig mit der Urkunde; sind die beiden ersten Schriftzüge hier vollkommen sicher, so kann man nur (*Με*)*νεκράτης* mit Köhler ergänzen; allein in den Scholien und Schriften der Grammatiker sind Eigennamen, selbst ganz gläufige, vielfach entstellt; z. B. statt *Δειναρχος* findet sich auch *Αἴμαρχος*, *Μέναρχος* und *θιμαχός*<sup>1)</sup>; daher konnte auch *Μενεκράτης* mit *Αἰμοκράτης* und *Τιμοκράτης* vertauscht werden.<sup>2)</sup>

Der Scharfsinn des Kallimachos hat sich also glänzend bewährt; denn er hat zuerst die Zeit der Aufführung der euripideischen Andromache richtig bestimmt und zugleich das auf dem

---

sehen. Bei *..νεκράτης* liegt von vornherein die Vermuthung nahe, dass es nur ein *ὑποδιδάσκαλος* war.

1) Der Name des bekannten Architekten Deinokrates aus der Zeit Alexanders des Grossen wird auch *Χειροκράτης*, *Στασικράτης*, *Ἐγμοκράτης* und bei lateinischen Schriftstellern Dinochares oder Timochares geschrieben; denn *Διοκλῆς* beruht auf einem Gedächtnissfehler, s. Silius zu Plinius *h. n.* XXXIV 148 und Brunn Gesch. d. gr. Künstler II 351. Da es sich hier nicht um den Namen eines Schriftstellers handelt, der abgekürzt wurde, so ist diese Verwirrung weit auffälliger; außerdem kommen hier noch erhebliche chronologische Schwierigkeiten hinzu.

2) Unter den Namen der Tragiker findet sich keiner, der auf *-κράτης* ausgeht; wenn uns nun hier in demselben Zeitabschnitte die Namen *Αἰμοκράτης*, *Τιμοκράτης*, *..νεκράτης* und zwar die beiden ersten ausdrücklich in Verbindung mit Euripides entgegentreten, so liegt die Vermuthung nahe, dass dies nur Varianten eines und desselben Namens sind, und in diesem Falle gebührt der inschriftlichen Urkunde die Entscheidung. Die Ergänzung (*Με*)*νεκράτης* ist übrigens nicht unzweifelhaft, möglich wäre auch (*Δει*)*νεκράτης*, eine dorische Form st. *Δεινοκράτης*, letztere Form konnte sehr leicht in *Αἴμοκράτης* und *Τιμοκράτης* übergehen; die Urkunde hätte dann den Dorismus bewahrt, wie auch der Tragiker *Θεοδέκτης* in den Didaskalien *Θεοδέκτης* heisst. Der dorische Dialekt vertauscht öfter *ō* mit *ē*; hier kommen nur die mit einem Nomen zusammengesetzten Worte in Betracht, wie *ἀνδρεφόρος* (Herodian II 418), *Θηρεφόρα* (ders. II 260, bei Pausan. V 3, 3 schwankt die Lesart des Namens zwischen *Θηρεφόρη* und *Θηραφόη*) und das auch im Attischen übliche *ἄλετρίθανος* neben *ἄλότρωψ*. Allerdings liegt hier eigentlich der Accusativ zu Grunde, dessen *ā* zunächst in *ē*, dann erst in *ō* überging; allein auch Namen wie *Δεινοκράτης* lassen sich auf ein ursprüngliches *δεινά* zurückführen, wie *Πανταχλῆς*, *Πανταλέων* neben *Παντοκλῆς*, *Παντολέων* sich findet. Xenophon kommt erst auf jungen römischen Inschriften vor, *Βαζηβακχος* ist trotz Herodians Einspruch vom Vocativ abzuleiten.

Wege historischer Untersuchung gefundene Resultat durch das indirekte Zeugniß der Didaskalien noch mehr gesichert. Ihm ist dann Aristophanes mit richtigem Tacte gefolgt<sup>1</sup>), während Didymos jener Combination seine Zustimmung versagte.

Unter den neueren Gelehrten hat nur Zirndorfer in seiner Abhandlung *de chronologia fabularum Euripideorum* Marburg 1839 die Andromache in Ol. 89, 2 verlegt, trifft also, ohne es zu wissen, mit dem von Kallimachos gewonnenen Resultate zusammen. Zirndorfer hat dies keineswegs, wie Firnhaber behauptet, lediglich aus seinem metrischen Kanon erschlossen<sup>2</sup>), sondern er sucht auch nachzuweisen, dass die Anspielungen des Dramas auf unmittelbar Zeitverhältnisse gerade auf dieses Jahr hinführen, vgl. S. 43 ff. Thukydides IV 122 bezeugt die gereizte Stimmung (*δρυγή*) in Athen, als sie unmittelbar nach Abschluß des Waffenstillstandes Ol. 89, 1

1) Wenn wir in der Einleitung der Andromache die Bemerkung lesen: *τὸ δὲ δράμα τοῦ σεντέρων*, so verstehen dies Weicker und andere von den zweiten Preise, der der Tragödie zuerkannt worden sei; dies ist entschieden irrig; wer wie Didymos leugnete, dass das Stück in Athen aufgeführt sei, konnte von einem Preise nicht sprechen. Wer dagegen, wie Kallimachos, die Didaskalie des Menekrates auf die Andromache bezog, wusste, dass ihr der erste Preis zuerkannt war. Aristophanes (denn er ist unverkennbar der Verfasser jener *ὑπόθεσις*) ist mit Kallimachos nicht im Zwiespalt, er pflegt über jedes Drama und dessen künstlerischen Werth sein Urtheil abzugeben, was von dem Urtheil der attischen Preisrichter unabhängig ist; zum Hippolytos bemerkt er: *τὸ δὲ δράμα τοῦ πρώτου*, nicht weil es den ersten Preis erhielt, sondern weil es zu den vorzüglichsten Arbeiten des Dichters gehörte, und er begründet dieses Urtheil. Die Wolken des Aristophanes hatten nur den dritten Preis erlangt; trotzdem bemerkt der Grammatiker: *τὸ δὲ δράμα τοῦ τίτανος θυματῶς πεποιημένων*, stellt es also mit den Acharnern, Rittern, Vögeln und Fröschen auf eine Linie. Dagegen die Andromache, obwohl durch den ersten Preis ausgezeichnet, erschien ihm nur als ein Stück zweiter Classe (*τοῦ δεύτερων*), und er weist in verständnissvoller Weise auf die Mängel der Arbeit hin.

2) Hinsichtlich der Zahl der Auflösungen im Trimeter hält die Andromache zwischen der Hekuba und dem rasenden Herakles die Mitte; die Hekuba stellt Zirndorfer in Ol. 88, 4, den Herakles in Ol. 89, 3; so blieb ihm also für die Andromache nur die Wahl zwischen Ol. 89, 1 und 2. Dieses formale Kriterium ist ein wohl zu beachtendes Moment, auf dessen Bedeutung schon lange vorher G. Hermann hingewiesen hatte, aber durchaus kein untrüglicher Massstab. Noch weniger durfte Zirndorfer mit diesem metrischen Kanon die dramatische Composition der euripideischen Tragödien unmittelbar in Verbindung bringen; die Art, wie hier versucht wird, den Fortschritt der euripideischen Kunst vom tragischen Ausgange zu einem heiteren Abschluß nachzuweisen, ist ganz unzulänglich.

den Abfall von Skione erfuhren; man war sofort entschlossen wieder zu den Waffen zu greifen, und auf Kleons Antrag wurde beschlossen, ein rücksichtloses Strafgericht über die Abgefallenen zu verhängen (*Συνωνατος ἐξελεῖν τε καὶ ἀποκτεῖναι*). Als bald traf die Kunde von dem Abfall Mendes und der Nichtachtung des eben abgeschlossenen Vertrages von Seiten der Spartaner ein; dies steigerte die Erbitterung (*μᾶλλον ὁργιζόμενοι* Thuk. IV 123), und man betrieb eifrig die Rüstungen: da jedoch Nikias und Nikostratos mit dem Commando betraut wurden, muss die Partei der Gemässigten dies gegen Kleons Willen durchgesetzt haben; Mende fiel alsbald wieder in die Hände der Athener, die Belagerung Skiones ward während des Winters fortgesetzt, während Brasidas einen vergeblichen Angriff auf Potidaea machte. Die Vertreibung der sämmtlichen Bewohner von Delos aus einem wichtigen religiösen Vorwande<sup>1)</sup>), wie Thukydides berichtet, während nach Diodor XII 73 der Verdacht eines Einverständnisses mit Sparta vorlag, kennzeichnet die Zustände zu Athen in diesem Winter: Thukydides, der bereits seine Heimath verlassen hatte, ist sehr wortkarg, er bemerkt nur, nach Ablauf der Waffenruhe habe man den Krieg von neuem begonnen, *Κλέων Ἀθηναίος πεισας ἐς τὰ ἐπὶ Θράκης χωρὰ ἐξέπλευσε*. Sicher sind leidenschaftliche Verhandlungen in der Volksversammlung vorausgegangen; die gemässigte Partei wird wohl nochmals den Versuch eines friedlichen Ausgleiches empfohlen haben; dass sie ohnmächtig war, beweist die Wahl des Kleon; wollte man den Krieg fortsetzen, so musste man, da an eine Wahl des Nikias nicht zu denken war, den Demosthenes, unbestritten den tüchtigsten der damaligen Feldherrn Athens, entsenden; es war die grösste Thorheit, den Kleon einem Manne gegenüberzustellen, der wie Brasidas nicht nur ein ausgezeichneter General war, sondern auch mit Adel der Gesinnung staatsmännische Einsicht verband und wie kein anderer die Interessen seines Landes allseitig zu wahren wusste.<sup>2)</sup>)

1) Die vertriebenen Delier suchten und fanden Schutz im persischen Reiche: die Komiker Eupolis und Kratinos werden nicht unterlassen haben, diesen eklatanten Beweis der Missregierung zu rügen, denn was sonst hätte jene Dichter veranlasst, Adramyttion zu erwähnen, einen Ort, der erst unter den Attaliden als Hafen von Pergamus Bedeutung gewann. Ist der Name *Κρατίνος* bei Steph. Byz. richtig überliefert, dann müsste dieser Dichter noch nach der *Πυράνη* eine Komödie aufgeführt haben.

2) Kleon wird ausserordentliche Vollmachten erhalten haben, und die *Hermes XVIII.*

Der durch Kleon neu angefachte kriegerische Eifer, die geizte Stimmung gegen Sparta spricht sich in dem Drama des Euripides überall aus: die leidenschaftliche, masslose Invective der Andromache V. 445 ff. nicht gegen Menelaos, sondern gegen die Spartaner<sup>1)</sup> ist gleichsam ein Nachhall der Demegorien in der Pnyx; die Spartaner sind aller Welt verhasst wegen ihrer Unredlichkeit und Arglist, ihrer Grausamkeit und ihres rücksichtslosen Egoismus.<sup>2)</sup> Das unverdiente Glück, welches hier den Spartanern vorgeworfen wird (*ἀδικως εὐτυχεῖτ' ἀν' Ἑλλάδα*), geht auf die grossen Erfolge der spartanischen Waffen, die man lediglich dem Brasidas verdankte, der es verstand, die bisherige ziemlich nutzlose Kriegsführung aufzugeben, indem er Athen an der verwundbarsten Stelle angriff und zugleich die Befreiung der hellenischen Staaten von der Bevorhundung Athens als Ziel der spartanischen Politik proclamirte. Diese ungewohnte Energie war den Athenern viel unbequemer als die vorsichtige, zögernde Langsamkeit, welche früher die kriegerischen Operationen der Spartaner kennzeichnete; stell aber in Athen sich zu gleicher Energie aufzuräffen, schmäht man den Gegner, den man im Stillen fürchtet. Euripides ist der ge-

---

Wahl ging selbstverständlich von Kleons Partei aus, nicht von den Conservativen, wie Curtius meint, indem er diesen ein unerhört frivoles Spiel mit den wichtigsten Interessen zutraut. Woher Oncken (Athen und Helas II 296) weiss, dass Nikias die Uebernahme des Commando verweigerte, ist mir unbekannt. Dass Brasidas allgemein das grösste Vertrauen bei Freund und Feind genoss, zeigt Thuk. IV 81.

1) Andromache verwünscht die *Σπάρτης ξύοικος*, die ihr kein Leid zugefügt; dies ist nicht rednerische Figur, wo man aus Schonung oder Vorsicht sich allgemein ausdrückt, statt eine bestimmte Persönlichkeit zu nennen, denn Menelaos wird ja nachher wie überhaupt in dem ganzen Stücke ganz schonungslos und direct verunglimpst, sondern der Dichter wollte jeden Zweifl über die Tendenz seines Angriffes von vornherein abschneiden.

2) Auf die Treulosigkeit wird der meiste Nachdruck gelegt und dieser Vorwurf auch sonst gegen Menelaos geltend gemacht, eben weil die Spartaner den letzten Vertrag verletzt hatten. *Ἐλεκτρά κούδεν υγίεις* erinnert an die Worte Kleons bei Thuk. IV 22, wo er bei einer anderen Gelegenheit die spartanischen Unterhändler nöthigen will, mit der Sprache frei heranzugehen, *εἴ τι υγίεις διανοοῦνται, λέγεις ἐκλενοσεις ἄπασιν*. Doch will ich [nicht] behaupten, dass dem Euripides gerade diese Ausserung Kleons (denn sie ist wohl wortgetreu überliefert) vorschwebte, da diese Redeweise den Attiken geläufig ist. *Πλεῖστοι φόνοι*, obwohl allgemein zu fassen, muss doch einen jeden Zuhörer den kurz vorher erfolgten Massenmord der Heloten ins Gedächtniss zurückrufen.

treue Dolmetscher dieser eitlen Klagen, welche von Kleon und seinem Anhange ausgingen<sup>1)</sup>: daher wird Menelaos, der eben als Repräsentant des spartanischen Volkes erscheint, überall in der Tragödie als erbärmlicher Feigling geschildert, was lediglich durch die Tendenz, nicht durch die Handlung des Stückes motivirt ist; Euripides thut auch hier alles, um die öffentliche Meinung zu verwirren, statt sie aufzuklären. Diese Tendenz liegt auch den Declamationen über erschlichenen Ruhm V. 319 ff. zu Grunde<sup>2)</sup>; das hohe Selbstgefühl der Spartaner wird als unberechtigt bezeichnet, kriegerischer Ruhm nur bedingt zugestanden V. 724. 725. Wenn

1) Die Neueren haben sehr eifrig Kleons politische Thätigkeit und Charakter zu rechtfertigen versucht, theils aus Sympathie mit seinen Grundsätzen, wie Grote, theils vom Geiste des Widerspruches geleitet, aber vielfach liegt auch Unkenntniß der öffentlichen Zustände Athens zu Grunde, z. B. bei Onecken Athen und Hellas II 304, wo er in Kleon den Sprecher der Opposition erblickt, der ohne Amt, ohne Einfluss jedes Mal verurtheilt ist, den Einfluss, den er haben will, sich als Redner zu erobern, und daher unablässig die Unterlassungssünden des Regiments, die Fehler der Beamten angreift. Aber die Regierungsgewalt liegt ja vollständig, die administrative Gewalt grossenteils in den Händen des Rethes und der Volksversammlung; [die Beamten führen nur aus, was jene verfügen, und sind dafür verantwortlich. Nach Perikles' Tode ist Kleon der leitende Staatsmann, der ohne jede Verantwortlichkeit in den beiden massgebenden Körperschaften direct oder indirect seine Pläne durchsetzt; seine politischen Gegner bilden die Opposition, die, wenn sie auch hier und da einen Erfolg hatte, doch in der Regel in der Minorität war. Niemand wird die Schilderung des Demagogen bei Aristophanes in allen Einzelheiten als eine glaubwürdige historische Urkunde betrachten, aber der Komiker, obwohl nicht frei von persönlicher Gereiztheit, bewahrt auch hier seine ungewöhnliche Meisterschaft in der Charakterzeichnung: in den Grundzügen ist das Bild Kleons durchaus wahr und naturgetreu wiedergegeben. Auch Eupolis, der weit rücksichtsvoller als Aristophanes zu verfahren pflegt, schildert in der Parabase des *Xρυσοῦν γένος* (die Komödie ist wahrscheinlich an demselben Feste wie die Andromache aufgeführt) mit seiner Ironie das Glück Athens unter dem Regimenter Kleons: ὃ καλλίστη πόλις πασῶν, ὃς τας Κλέων ἐφορᾷ, ὃς εὐδαιμών πρότερον τ' ἡσθα, νῦν τε μᾶλλον ἔστι, εἰ δὲ πρώτοι μὲν ἵπαρχεν πάντων ἴσηγορίαν, indem er nur eines in dem freisten Staate der Welt, die Redefreiheit, vermisst, die zwar Kleon für sich und die Seinen in Anspruch nahm, aber der Komödie missgönnte.

2) Verwandten Inhalts sind auch V. 330—332, welche neuere Kritiker getilgt haben, aber die Stelle ist nicht sowohl interpolirt, sondern lückenhaft, vielleicht absichtlich von Schauspielern verkürzt; vielleicht bezogen sich diese Verse, die aus dem Zusammenhange losgelöst sind, auf athenische Verhältnisse, auf Männer, wie Nikias, Thukydides, dessen Verbannung seine Freunde schmerzlich berühren musste, und andere.

V. 580. 581 Menelaos zurechtgewiesen wird, dass er sich nicht mit der Herrschaft über Sparta begnügt, sondern in fremde Angelegenheiten mischt, so ist die Beziehung auf Brasidas und seine Eroberungen an der makedonischen Küste nicht zu erkennen: noch energischer wird vom Chor V. 777 ff. das Verfahren der Spartier verurtheilt: unrechtmässig erworbenes Gut hat keinen dauernden Bestand, Kriegsruhm, der sich auf solche Erfolge gründet, wird alsbald. Die Zuchtlosigkeit der Spartanerinnen zu rügen kann Euripides nicht unterlassen, s. V. 595 ff. Dass der Frauenchor das Unheil schildert, wenn zwei Frauen im Hause einander gegenüberstehen, ist gerechtfertigt; aber auch hier unterlässt der Dichter nicht das politische Gebiet zu berühren; die διπτυχοι τυραννίδες welche im Staate (*ἐν πόλεσι*) zum Bürgerzwist führen (*ἄχθος ἐν ἄχθει καὶ στάσις πολίταις*) V. 471 ff., darf man nicht auf die in Sparta seit Alters bestehende Theilung der königlichen Gewalt beziehen, sondern auf den Gegensatz der politischen Parteien, der damals in allen griechischen Staaten bestand: speciell auf Athen und die damaligen Verhältnisse ist die weitere Ausführung dieses Gedankens zu beziehen, im Sturme müsse eine feste Hand des Steuerruder führen, da sei διδύμα πραπίδων γνώμα σοφὸν πλῆθος ἀθρόον ἀσθενέστερον φαντοτέρας φρενὸς αὐτοχρονὸς ἐνός, ἡ δύνασιν ἀνά τε μέλαθρα κατὰ τις πόλιας, ὅπόταν εἴη θέλωσι καιρόν; im Hause wie im Staate bedarf es eines eisernen kräftigen Regimentes, welches den rechten Augenblick auszunutzen versteht: daher entscheidet sich der Tragiker für die φαντοτέρα φρένην αὐτοχρονοῦς ἐνός, d. h. für Kleon, denn die Führer der Conservativen sind zwar einsichtig, aber die Verschiedenheit der Ansichten lähmt ihre Energie. Denn unter ~~soφίᾳ~~ πλῆθος ist die dem Kleon feindliche Faction zu verstehen, nicht etwa die grosse Masse des Volkes, der es nach der Ansicht des Dichters zwar nicht an *σοφίᾳ*, aber an *γνώμῃ* fehlt; daher müssen sie durch einen fremden Willen geleitet werden, wie dies später V. 693 ff. ausgeführt wird, wo Euripides rügt, dass in Griechenland der Ruhm einer gewonnenen Schlacht lediglich dem Aufthor zufalle, während die Soldaten keinen Lohn ihrer Mühen empfangen; speciell auf Athen geht dann der den στρατηγοι gemacht Verwurf: σεμνοὶ δ' ἐν ἀρχαῖς ἴμενοι κατὰ πτόλιν φρονοῦσι δῆμοι μετῶν δύτες οὐδέτερος. Die Opposition der athenischen Strategi gegen Kleons Regiment entspringt nach Euripides' Meinung nur der

neigung gegen die Demokratie, und doch ist diese hochmuthige ringschätzung ohne jede Berechtigung, *οἱ δὲ εἰσὶν αὐτῶν μυχίων ποτέροι, εἰ τόλμα προογένετο βούλησις θεὸς ἄμα*, d. h. wenn h ein Führer wie Kleon findet.

Gegen das delphische Orakel spricht sich Euripides mit leidenschaftlicher Erbitterung aus: seit dem Ausbruche des Krieges hatte entschieden für Sparta Partei genommen und war ein gefügiges Werkzeug der spartanischen Politik; durch Anleihen bei den Tempelseo zu Olympia und Delphi gedachten die Peloponnesier sich nöthigen Mittel zum Krieg zu verschaffen, s. Thuk. I 121 und 3. Dies wird wohl auch zur Ausführung gekommen sein, obh Thukydides darüber nichts berichtet. Ausserdem aber müssen ge Missbräuche in der Verwaltung des delphischen Schatzes, der genthum der ganzen Nation war, eingerissen sein, denn bei den rhandlungen über den einjährigen Waffenstillstand verpflichten h beide Theile, diese Veruntreuungen gewissenhaft nach den behenden Gesetzen zu untersuchen und zu ahnden; Thuk. IV 118, *ὅτι δὲ τῶν χορημάτων τῶν τοῦ Θεοῦ ἐπιμελεῖσθαι δπως τοὺς ποιῆτας ἐξενρήσομεν κτλ.* Diese Bestimmung wird so wenig andere Artikel des Vertrages ausgeführt worden sein, und selbst an die Untersuchung eingeleitet wurde, konnte sie zu keinem ultate führen, da es den Spartanern an gutem Willen, den enern an Mässigung fehlte. Die Missstimmung der Athener en das delphische Orakel und seine Leiter war vollkommen gefertigt, die frühere Achtung vor den Aussprüchen der Pythia tief erschüttert, da jedermann wusste, dass man mit Geld dort erreichen konnte; die Mittel, welche der spartanische König stonax angewandt hatte, um einen günstigen Orakelspruch zu ngen, kraft dessen er wieder in sein Recht eingesetzt wurde, en kein Geheimniss. Demgemäß erscheint auch der Bericht von Ermordung des Neoptolemos in Delphi bei Euripides V. 1085 ff. chweg tendenziös gefärbt. Orestes, der Peloponnesier, streut perfider Weise das verleumderische Gerücht aus, Neoptolemos le sich der reichen Tempelschätze bemächtigen: daraufhin treten Behörden der Bürgerschaft zur Berathung zusammen, die Schatz- ster sorgen für den Schutz der Gelder und Kostbarkeiten; inschen rottet sich das Volk zusammen; als der Sohn des Achilles Begriff ist zu opfern, wird er von Meuchelmörtern, die Orestes eworben hatte, unter Mitwirkung der Delphier erschlagen. Auch

diese Scene dient nur dazu, um den Hass gegen die Peloponneser und ihre Bundesgenossen zu schüren. Aber dies genügt dem Dichter nicht, sondern wie er vor keiner Inconsequenz, vor keinem Widerspruche zurückweicht, kann er nicht unterlassen, in frivoler und völlig unmotivirter Weise für diesen Frevel den delphischen Gott verantwortlich zu machen, V. 1161—1165: *τοιαῦθ' ὁ τοῖς ἄλλοις θεοπλέων ἄραξ, ὁ τῶν δικαίων πᾶσιν ἀνθρώποις κριτής, δικαὶος διδόντα παῖδ' ἔδρασ' Ἀχιλλέως.* ξμημόνευσε δ' ὥσπερ ἀνθρώπως κακὸς παλαιὰ νείκη· πῶς ἀν οὐν εἴη σοφός; Etwas vorsichtiger ist die Sprache des Chores V. 1030 ff., wo Hermanns Aenderungen, obwohl von den Neueren gebilligt, entschieden ablehnen sind, da sie ebenso mit dem Gedanken wie [mit] dem Metrum streiten; eben weil der Dichter absichtlich sich mit Andeutungen begnügt, statt das, was er sagen will, klar auszudrücken, ist die Herstellung unsicher; ich lese Θεοῦ Θεοῦ νιν κέλενσι<sup>1)</sup> ἐπεστράψ μαντόσινον ὁ τε νῦν Ἀργόθεν πορευθεὶς Ἀγαμεμνόνιος κέλη ἀδύτων ἐπιβάς κτέαν<sup>2)</sup> ἄγων ματρὸς φονεύς, ὡ δαῖμον, οὐ Φοῖβε, πῶς πειθομαι;') Dem Ausspruche des delphischen Gottes gehorchend, erschlug Orestes die Mutter; jetzt (*νῦν*), nachdem die Rache vollzogen ist, hat er sich von Argos nach Delphi begeben, betritt das Heilighum und bringt Gaben dar, die der Gott aus den blutbefleckten Händen des Muttermörders ohne Anstand hinnimmt.<sup>1)</sup> Der Hauptnachdruck liegt auf *κτέαν<sup>2)</sup> ἄγων*, es ist gleichgültig, ob darunter Weihgeschenke oder Geld zu verstehen ist, womit Orestes seine delphischen Gastfreunde zur Ausführung des Mordanschlags gewann. Die Tendenz des Dichters obwohl nur angedeutet, ist vollkommen verständlich: die Delphier und das Orakel bietet namentlich die Hand, sobald man das Geld nicht spart. Auch hier schliesst der Dichter mit einer schwach verhüllten Blasphemie, in-

1) Schon Canter hat richtig ὁ τε νῦν statt ὁ τε νιν verbessert; statt νιν habe ich κτέαν<sup>2)</sup> ἄγων geschrieben, ähnlich Pindar Nem. VII 40 von Neoptolemos φέρετο δὲ πρὸς Θεόν, κτέαν<sup>2)</sup> ἄγων Τρωῖαθεν ἐπεστράψ.

2) Man muss verbinden Θεοῦ νιν κέλενσι<sup>1)</sup> ἐπεστράψ δ τι Ἀγαμεμνόνιος κέλη. An die Rachethat wird gleich das Weiter durch Particpia angefügt; man erwartet zwar einen neuen selbständigen Satz und könnte dies gewinnen, wenn man ἀδύτων οὐτε πέπιβα schreibe, allein die Worte νιν Ἀργόθεν πορευθεὶς, die nur des Metrums halber vorangestellt sind, gehen auf die Reise nach Delphi, welche Orestes unternahm, um den Mordanschlag gegen Neoptolemos auszuführen; der Parallelismus der drei Particpia πορευθεὶς, πέπιβας, ἄγων darf also nicht zerstört werden.

em er den Gott für die neue Frevelthat verantwortlich macht, deren Vollzug der Bote alsbald berichtet.

Eine unverkennbare politische Anspielung enthält auch die Rede des Menelaos, der V. 732 ff. sein Abtreten mit den bedeutsamen Worten motivirt:

καὶ τὸν μὲν, οὐ γὰρ ἀφθονον σχολὴν ἔχω,  
ἀπειμ' ἐσ ὀίκους· ἔστι γάρ τις οὐ πρόσω  
Σπάρτης πόλις τις, ἡ πρὸ τοῦ μὲν ἦν φίλη,  
τὸν δ' ἐκθρὰ ποιεῖ· τὴν δ' ἐπεξελθεῖν θέλω  
στρατηλατήσας χέποχειριον λαβεῖν·  
ὅταν δὲ τάκετ θῶ κατὰ γνώμην ἐμίν,  
ἡξω.

ierzu bemerkt der Scholiast: *ἔτιοι φάσι παρὰ τοὺς χρόνους ἵττεσθαι τὰ Πελοποννησιακά· οὐκ ἀγαγαῖον δὲ κατασυκο-  
αρτεῖν τὸν Εὐριπίδην, ἀλλὰ φάσκειν πλάσματι κεχρῆσθαι.* Hier spricht jener anonyme Erklärer, der mit gewohnter Ober-  
ächlichkeit gegen seine Vorgänger, d. h. Aristophanes von Byzanz  
und Didymos, polemisirt; diese bewährten Kenner der euripideischen  
Art fanden hier einen Anachronismus, eine Beziehung auf die Ver-  
hältnisse Spartas zu anderen peloponnesischen Staaten während des  
rossen Krieges.<sup>1)</sup> Auch die Neueren haben dies erkannt, und  
erstehen unter der Sparta feindlichen Stadt Argos<sup>2)</sup> und haben  
ies auch benutzt, um danach die Abfassungszeit der Andromache  
zu bestimmen; dies ist unthunlich, weil während der ganzen zweiten  
Periode des peloponnesischen Krieges das Verhältniss zwischen  
Sparta und Argos fortwährend ein feindseliges war. Da nun die  
Andromache Ol. 89, 2 aufgeführt wurde, fragt es sich nur, wie mit  
dieser Datirung die Beziehung auf die argivischen Händel vereinbar

1) Sie werden dies auch näher begründet und erläutert haben, zumal Aristophanes, da dieser die Aufführung der Tragödie mit Kallimachos richtig Ol. 89, 2 verlegte.

2) Nur Firnhaber, um seine unhaltbare Hypothese über die Zeit der Aufführung der Tragödie durchzuführen, denkt an Plataea, während doch nur an einer peloponnesischen Stadt die Rede sein kann. Am ersten könnte noch das arkadische Mantinea in Betracht kommen, allein man muss an Argos festhalten, denn die Politik der Athener hatte von aller Zeit her das Parta benachbarte, aber ebendeshalb verfeindete Argos in den Kreis ihrer Berechnungen gezogen. Das Verhältniss zwischen Sparta und Argos war von daher ein gespanntes, aber da der Dichter dem Menelaos diese Worte in den Mund legt, konnte er selbstverständlich nicht von alter Feindschaft reden.

ist. Noch bestand der dreissigjährige Vertrag zwischen Argos und Sparta, aber seine Zeit war nahezu abgelaufen und an eine Erneuerung nicht zu denken; die Argiver trugen sich noch mit hochfliegenden Plänen, sie hofften die alte Hegemonie im Peloponnes wiederzugewinnen, sie wollten nur dann auf eine Erneuerung des Vertrages sich einlassen, wenn Sparta ihnen die vielbestrittene Grenzmark Kynosuria wiederherausgabe; darauf konnten und wollten die Spartaner nicht eingehen: der Ausbruch eines Krieges zwischen beiden Staaten schien also unvermeidlich. Die Andromache ward Ol. 89, 2 im Frühjahr ausgeführt; gleich darauf trat Kleon seinen Feldzug nach dem makedonischen Küstenlande an: die Expedition endete mit der vollständigen Niederlage der Athener, und sofort im Herbste wurden die Friedensverhandlungen zwischen Athen und Sparta wieder aufgenommen. Nachdem Brasidas und Kleon vom Schauplatze abgerufen waren, machte sich das Friedensbedürfniss auf beiden Seiten geltend; den Spartanern flossen vor allem das gespannte Verhältniss mit Argos ernste Sorge ein; die Verhandlungen über eine Erneuerung des Friedensvertrages waren erfolglos geblieben; kam es zum Kriege mit Argos, so war auch der Abfall anderer Bundesgenossen im Peloponnes zu erwarten: um dieser drohenden Gefahr, welche alle Kräfte in Anspruch nahm, zu begegnen, musste man suchen zunächst mit Athen Frieden zu schliessen, s. Thukyd. V 14. Dies war die Lage im Spätjahr 422 (Ol. 89, 3); dass die Spartaner im Frühjahr 422, wo die Entscheidung auf dem Kriegsschauplatze an der makedonischen Küste noch ganz unsicher war, nicht daran denken konnten, vor Ablauf des Vertrages Argos zu überfallen, ist klar, und hätten sie dergleichen geplant, so wusste man in Athen nichts Verlässiges darüber, die Politik der Spartaner war in tiefes Geheimniß gehüllt. Möglich ist, dass in Argos gerüchtweise damals den Spartanern eine solche Absicht zugetraut wurde. Euripides, der unter Beihilfe des Argivers Menekrates die Tragödie aufführte, konnte durch ihn Kunde von solchem Gerüchte erhalten und dasselbe benutzen, um von neuem die Treulosigkeit der verhassten Lakonier zu kennzeichnen. Vielleicht aber ist der Anlass zu dieser Insinuation von ganz anderer Seite gekommen. Alkibiades hatte alles gethan, um das alte freundschaftliche Verhältniss seines Hauses mit Sparta wiederherzustellen, jedoch ohne Erfolg; die Spartaner konnten zu ihm kein Vertrauen fassen und näherten sich dem Nikias und dessen Freunden. Seit-

dem war Alkibiades ein erklärter Gegner der Spartaner, er wird sicherlich im Winter und Frühjahr 422 den Kriegseifer der Athener nach besten Kräften angefacht haben, wenn ihm auch Kleon nicht gerade sympathisch sein möchte. Mit Euripides steht Alkibiades in der nächsten Zeit in einem sehr vertrauten Verhältniss; er wusste den Einfluss, welchen der Tragiker auf die öffentliche Meinung ausübte, vollkommen zu schätzen, und es fiel ihm nicht schwer, den leicht bestimmbaren Dichter als gefügiges Werkzeug für seine Pläne und Ränke zu benutzen. Es ist denkbar, dass schon damals diese Annäherung erfolgt war und Alkibiades den Tragiker nicht nur zur Absfassung dieser durchweg tendenziösen Dichtung anregte, sondern ihm auch diese gehässige Insinuation an die Hand gab. Denn mit Argos stand Alkibiades in enger Verbindung, auf die Mitwirkung der Argiver waren vor allem seine Pläne berechnet; eine solche Verdächtigung der Spartaner musste in Argos, sobald sie dort bekannt wurde, auf fruchtbaren Boden fallen. Jedenfalls hat Euripides durch diese Anspielung das Mass seiner Sünden gegen die Würde der tragischen Dichtung vollgemacht. Von der Rednerbühne war man gewöhnt, grundlose Verleumdungen der Gegner zu vernehmen; auch der Komödie liess man dergleichen hingehen<sup>1)</sup>, aber sicherlich hat kein tragischer Dichter vor Euripides seine Muse zum Werkzeug politischer Intrigue gemischaucht.

Noch manches Andere findet sich in diesem Drama, was, ohne irgendwie durch die Handlung des Stükkes motivirt zu sein, mit unverkennbarer Absichtlichkeit herbeigezogen wird, aber unsere mangelhafte Kenntniss der Zeitverhältnisse gewährt keinen Aufschluss; ich begnüge mich auf die Verse 1244 ff. hinzuweisen, wo der ununterbrochene Fortbestand des Königshauses im Molosserlande durch Thetis in Aussicht gestellt wird. Gerade am Schluss der Tragödie, wenn die Lösung des Knotens durch den Θεός ἀπὸ μηχανῆς erfolgt, liebt es Euripides, den Blick der Zuschauer auf die unmittelbare Gegenwart zu lenken. Im Beginn des Krieges OL 87, 3 finden wir die Molosser auf der feindlichen Seite;

1) Wenn Aristophanes OL 88, 4 in den Rittern V, 464 ff. den Kleon beschuldigt, mit den Argivern zu verhandeln und ein falsches Spiel zu treiben, indem er heimlich Verbindungen mit Sparta anzuknüpfen versuche, so ist der letztere Vorwurf sicherlich ungegründet, aber dass die Politik der Athener bereits damals ihre Fühlsonden in Argos ausstreckte, erscheint vollkommen glaubhaft.

Sabylinthos, der Vormund des unmündigen Thronerben Tharyps, führt einen Heerhaufen der Molosser gegen die Athener ins Feld, s. Thukyd. II 80; später wird ihrer nicht weiter gedacht, sie haben sich also offenbar seitdem der Feindseligkeiten enthalten; ja, jener Tharyps, dessen auch Pausanias I 11 gedenkt, hat seine Erziehung in Athen vollendet, erhielt das attische Bürgerrecht und war, als er die Regierung angetreten hatte, eifrig bemüht, für Ausbreitung hellenischer Bildung in seiner Heimath zu wirken, vgl. Schäfer Demosth. I 41. Dies setzt freundschaftliche Beziehungen zwischen Athen und den Molossern voraus, die wahrscheinlich schon vor Ol. 89, 2 bestanden<sup>1)</sup>: es ist wohl möglich, dass die Athener bei der feindlichen Stellung des delphischen Orakels daran dachten, Dodona, was im Laufe der Zeit dem Gesichtskreise der hellenischen Welt fast ganz entrückt war, für sich zu gewinnen; wenigstens ist beachtenswerth, dass auch Euripides den Orestes über Delphi und Phthia nach Dodona (V. 885 *πρὸς Αἰδες μαντεῖα Αὐδονία*) wandern lässt.

Euripides ist eine leicht erregbare, für jeden Eindruck empfängliche Natur: so folgt er auch in der Politik der Stürme des Tages, ist fremden Einflüssen zugänglich; er hat eben keine feste politische Ansicht; ein Charakter, der treulich die einmal gewonnene Ueberzeugung wahrt, konnte unmöglich in der Andromache mit allen Mitteln seiner Kunst das Kriegsfeuer schüren<sup>2)</sup> und im nächsten Jahre in dem Kresphontes das Glück des Friedens preisen.<sup>3)</sup> Die öffentliche Stimmung war eben im Laufe weniger

1) Mit den Chaonern, die gleichfalls Ol. 87, 3 auf Seiten der Feinde standen, muss Athen bald darauf freundschaftliche Beziehungen angeknüpft haben, denn in den Acharnern V. 604. 613 (Ol. 88, 3) bezieht sich Aristophanes auf eine nach Chaonien abgeordnete Gesandtschaft.

2) Mit Fug konnte Aristophanes im nächsten Jahre sagen, der Friede habe keine Freude an einem Dichter wie Euripides, Frieden V. 533 *οὐ γέ  
γέρεται αὖτη ποιητῇ ἀγματίων δικαυτικῶν*.

3) Dass der Kresphontes wahrscheinlich Ol. 89, 3 beim Abschluss des Friedens aufgeführt wurde, habe ich Rhein. Mus. XXXV 247 bemerkt. Vielleicht wurde gleichzeitig auch der Erechtheus auf die Bühne gebracht, ein patriotisches Stück, welches dem Nationalstolze der Athener huldigte: auch hier fand die Friedensliebe in den Chorliedern ihren Ausdruck. Dass das Stück in diese Zeit gehört, scheint Plutarch Nik. 9 anzudeuten, wo er das allgemeine Verlangen nach Beilegung des Krieges schildert: *ἡδεσὶ μὲν φέρων ταῦτα τῶν χορῶν ἀκούοντες· κείσθω δόρυ μιν μίντην ἀμφεπλέων ἀράχναις* (Worte aus dem Erechtheus); doch ist Plutarch in dieser Beziehung

Monate völlig umgeschlagen, so stimmt auch Euripides, der vor keiner Inconsequenz zurücksscheut, in den lauten Jubel ein.

Die Andromache des Euripides trägt durchaus das Gepräge der Zeit, in der sie entstanden ist; die einreissende Verwilderung, die gleich von Anfang des Krieges an in den öffentlichen Verhältnissen sehr deutlich hervortritt, durchdringt bald alle Gebiete des Lebens; noch war die erste Periode des Krieges nicht abgeschlossen, und die Tragödie des Euripides giebt sich willfährig der übermächtigen Strömung hin, und wenn er auch zeitweilig sich darüber erhebt, lenkt er doch immer wieder in die abschüssige Bahn ein. Konnten doch selbst stärkere Charaktere, wie Aristophanes, der entschiedenste Widersacher des Tragikers, zuletzt nicht völlig sich diesen verderblichen Einflüssen entziehen. Wenn die Andromache den ersten Preis erhielt, eine Auszeichnung, die dem Euripides nicht oft widerfuhr<sup>1)</sup>, so verdankt sie diesen Erfolg unzweifelhaft eben dieser Haltung, insbesondere der tendenziösen Zurichtung der Fabel, welche mit der Stimmung der grossen Masse des Publicums vollkommen harmonirte. Ausserdem mag auch die Behandlung der melischen Partien und die musikalische Composition zu der günstigen Aufnahme beigetragen haben. Diese Chorlieder gehören in formeller Hinsicht zu den gelungensten Theilen der Tragödie: bei dem Wechsel rhythmischer Bildungen wird die Weise der älteren Tragödie festgehalten, vorzugsweise ein Versmass zu verwenden und so den Grundton der Dichtung zu kennzeichnen; Daktylen (Anapästen) herrschen entschieden vor, in weit beschränkterem Masse werden Iamben (Trochäen) herangezogen; Dochmien kommen nur vereinzelt vor, einmal wird ein kurzes Lied in Glykoneen eingeflochten; der Bau der Verse ist correct. Sauberkeit und vollendet Wohlaut zeichnen alle melischen Partien aus; von jener freien, oft lässigen Behandlung, welche wir häufig in den Stücken des Euripides aus der letzten Periode antreffen, wo der

---

nicht immer verlässig, so legt er c. 5 dem Nikias einige Verse aus Euripides' Iphigeneia in Aulis in den Mund, die bekanntlich erst nach dem Tode des Nikias zur Aufführung kam.

1) Euripides hat nur fünfmal den ersten Preis erhalten, meist musste er sich mit der zweiten Stelle begnügen, öfter mit der dritten. Ob bei jenen fünf Siegen die Tetralogie, zu der die Andromache gehört, mit gerechnet ist, steht dahin, da der Nachweis des Kallimachos, dass der Vermerk in den Didaskalien *πρώτος Μενεγάρης* auf die Andromache des Euripides zu beziehen sei, wie wir sahen, nicht allgemein anerkannt wurde.

Dichter sich der Beihilfe des Kephisophon bediente und mit Vorliebe dem neoteristischen Zuge der damaligen Musik folgte, ist hier keine Spur. Unzweifelhaft gebührt dieses Verdienst dem Menekrates, von dessen Diensten er wohl auch in anderen Dramen dieser Epoche Gebrauch gemacht haben wird. Das Verhältniss zwischen Dichter und Componisten setzt ein gewisses Einverständniss voraus. Menekrates war aus Argos gebürtig, er wird, obwohl den Standpunkt der neueren Musik nicht verleugnend, noch vielfach die Traditionen der alten, einst hochberühmten argivischen Schule gewahrt haben und verstand es auch, den Dichter, der ihm die Composition seiner Lieder übertrug, zu gleicher Strenge anzuhalten. Den Einfluss des Menekrates erkennt man deutlich in der Monodie der *Andromache* V. 103—116; nur an dieser einen Stelle, sonst nirgend in seinen Tragödien hat Euripides das elegische Versmaass angewandt, wie sich auch bei den anderen Tragikern kein zweites Beispiel nachweisen lässt; in Argos wurde dagegen der *νόμος αὐλωδικός*, d. i. *ἔλεγεῖα μεμελοποιημένα* vorzugsweise cultivirt.<sup>1)</sup> Dieser Klagessang der Andromache ist ein autodischer Nomos in kleinem Massstabe, denn man darf hier nicht die reiche Gliederung erwarten, wie sie ein Gedicht des Kallimachos (*λουτρὰ Παλλάδος*), eine getreue Nachbildung der alterthümlichen Nomenpoesie, veranschaulicht; die Monodie zerfällt in drei kurze Strophen von drei, zwei und nochmals zwei Distichen; vielleicht hatte Menekrates hier nach dem Vorgange der alten Meister von der Metabole der Harmonie Gebrauch gemacht, um die strophische Gliederung zu markiren und die Wirkung zu erhöhen.<sup>2)</sup> Indem Menekrates außerdem den Chor aufs Sorgfältigste eingetüft haben wird, so dass die Leistungen den günstigsten Eindruck machten, und ein so bewährter Schauspieler wie Mynniskos die Hauptrollen übernommen hatte, erscheint die Zutheilung des ersten Preises an eine Dichtung von sehr problematischem Werthe minder befremdlich; außerdem sind uns die

1) Sakadas der Argiver wird von Plutarch *de musica* c. 8 als *ποιητής μελῶν τε καὶ ἔλεγείων μεμελοπεποιημένων* bezeichnet; dasselbe bezeugt der Arkadier Echembrotos von sich, Klonas hat bekanntlich zuerst den *νόμος αὐλωδικός* aufgebracht.

2) Der *τριμελῆς νόμος*, den man dem Sakadas oder auch dem Kloos zuschrieb, bestand ebenfalls aus drei Strophen, die erste war in dorischer, die mittlere in phrygischer, die letzte in lydischer Tonart gesetzt, s. Plut. *de mus.* c. 8.

Namen der Mitbewerber völlig unbekannt. Die Tragödie wird wegen der politischen Färbung, welche unter ähnlichen Verhältnissen sich aufs Neue wirksam erweisen möchte, öfter wiederholt worden sein.<sup>1)</sup> Für die Popularität des Dramas spricht auch die Verwendung einzelner Verse zu parodischen Zwecken.<sup>2)</sup> Die römischen Tragiker haben das Drama des Euripides nicht beachtet, die Hermione des Livius Andronicus sowie des Pacuvius weisen deutlich auf die Benutzung eines anderen Originale hin.<sup>3)</sup>

Meneckrates hat wohl nicht nur in diesem einzelnen Falle, sondern wiederholt den Euripides bei der Melopöie seiner Dramen unterstützt; ob ihn der Dichter ausserdem auch noch ab und zu mit der Aufführung betraute, steht dahin. Abgesehen von der letzten Tetralogie, welche erst nach des Tragikers Tode durch den jüngeren Euripides aufgeführt wurde, hat Euripides wahrscheinlich die Phoenissen nebst den anderen zu dieser Tetralogie gehörenden Dramen einem *εποδιδάσκαλος* anvertraut. Darauf weist die Didaskalie hin, welche leider in so heillosem Zustande überliefert ist, dass jeder Versuch der Herstellung scheitert. Wenn hier bemerkt wird, die Tetralogie sei *ἐπὶ Ναυσιράτους ἀρχοντος* aufgeführt, so ist dieser und überhaupt ein ähnlich lautender Name der Archontenliste jener Zeit fremd; eine Neuwahl mitten im Jahre in Folge eines Todesfalles ist für die Jahre, welche hier in Betracht kommen können, gleichfalls ausgeschlossen. Es wird vermerkt gewesen sein (*ἐδιδάχθη διὰ Ναυσιράτους ἐπὶ . . . ἀρχοντος*). Ob

1) Dies bestätigen auch mehrfache Interpolationen der Schauspieler, welche meist einer frühen Epoche anzugehören pflegen.

2) Der Syrakusener Charmos gebraucht neben Versen aus den Troaden und Phönissen auch aus der Andromache V. 245 *σοφὴ σοφὴ σύ* und *Ἐλικτὰ κοῦδὲν ἴγες*, s. Klearch bei Athen. I 4, 8. Der euripideische Vers, auf welchen Aristoph. Frösche 105 anspielt, gehört nach dem Schol. der Andromache an, findet sich aber hier nicht; man hat daher eine Verwechslung mit einem andern Stücke, wie der Andromeda, anzunehmen. In der Lysistrata V. 155 ist die Beziehung auf Andr. 630 wahrscheinlich, jedoch nicht notwendig, da die Scene aus älteren Dichtern und Werken der bildenden Kunst allgemein bekannt war.

3) Welcker denkt an die *Έργαιόνη* des Sophokles, wohl eine der älteren Arbeiten des Dichters, welche frühzeitig in Vergessenheit gerathen sein muss, daher erscheint auch die Benutzung durch die Römer fraglich: diese Dichter können auch die Tragödie eines jüngeren Dichters bearbeitet haben; eine Andromache des Antiphon erwähnt Aristoteles Eth. Eud. 1239 a 37, doch ist daraus über den Inhalt des Stükkes nichts zu entnehmen.

der Name richtig überliefert ist, lässt sich nicht sagen, man könnte *Λυσικράτον* vermuten, nach Schol. Aristoph. Vögel 512 ein *τραγικὸς ἄστυμος*, denn *Μενεκράτον* liegt zu weit ab, und die Rhythmopie der lyrischen Partien zeigt durchaus den Charakter der späteren euripideischen Tragödie, der Dichter dürfte daher die Composition wohl dem Kephisophon überlassen haben. Die Zeit der Aufführung der Phoenissen genauer zu bestimmen, ist nicht dieses Ortes.

### III.

#### LUCIANS *ΕΓΚΩΜΙΟΝ ΙΗΜΟΣΘΕΝΟΥΣ* UND DER GEDENKTAG HOMERS.

Unter Lucians Schriften findet sich neben vielen anderen fremdartigen auch ein *ἐγκώμιον ἀγμοσθένους*, die Studie eines unbekannten Sophisten. Die Scene des Dialogs zwischen dem Poeten Thersagoras und einem nicht genannten Rhetor (d. h. dem Verfasser der *μελέτη*) ist Athen, die Oertlichkeit und Zeit wird gleich im Eingange mit den Worten: *βαδίζοντι μοι κατὰ τὴν στοὰν τὴν ἐντεῦθεν ἔξιόντων ἐν ἀριστερῷ τῆς ἔκτης ἐπὶ δέκα σμικρὸν πρὸ μεσομβρίας* näher bezeichnet: aber man vermisst hier den Namen nicht nur des Monates, der ganz unentbehrlich ist, sondern auch der Halle. Ein achtsamer Leser wird allerdings das Vermisste ergänzen: denn alsbald tritt der Poet auf, der in aller Frühe aufgestanden war, um ein Lobgedicht auf Homer zu verfassen (*ἔδοξε μοι χεῖν τοῖς Ὄμηρον γενεθλίοις τῆς ποττικῆς ἀπάρξασθαι*), und sich jetzt durch einen Spaziergang in der Halle erholen und zugleich dem Bilde Homers seine Verehrung darbringen will: *προσειπεῖν τούτονι δεόμενος ἦκω, τῇ γεῳ τὸν Ὄμηρον ἐπιδεῖξας· ἵστε δήπον τὸν ἐν δεξιᾷ τοῦ τῶν Πτολεμαίων νεώ, τὸν καθειμένον τὰς κόμας.* Die beiden Unterredner treffen sich also in der Halle des Gymnasiums des Ptolemaeos am Gedenktage Homers. Offenbar ist also im Eingange der Name des Gymnasiums und des Monates ausgesunken<sup>1)</sup>; denn die Absicht,

1) Die Ueberlieferung des Textes dieser Schrift ist stemmlich nachlässig: die vermissten Worte standen wahrscheinlich über der Zeile und wurden von den Abschreibern, die erklärende Zusätze vor sich zu haben meinten, über-

em Leser Rätsel aufzugeben, wird man dem Verfasser nicht zuwenden, ebenso wenig wird er aus Ungeschick gleich in den ersten Worten gegen die bekanntesten Vorschriften seiner Kunst verlossen haben.

Dass die γενέθλια des Homer auf den sechzehnten Tag fielen, unterteilt der Dialog an, aber den Namen des Monates zu finden ist ein noch zu lösendes Problem: selbst in Athen mochte damals niemand den Grammatikern und ihren Schülern nicht jedermann das Datum kennen. Eine Marmortafel von der Insel Ios (jetzt im Museum zu Syra), aus später römischer Zeit, enthält die Inschrift:

ΟΤCΕΙC  
MHNO C  
OMHPE  
WNOC  
IS

Ross Archaeol. Aufs. II 683—685. Die Tafel ist gefunden 'in der Gegend der H. Theodote, östlich von dem Pharopyrgos, wo das Grab Homers war'. Der Fundort wie der Name des Monats, der eben nach dem Opfer Ομηρεών benannt wurde, machen es wahrscheinlich, dass das in der Inschrift erwähnte Opfer eben auf Homer sich bezieht<sup>1)</sup>, und die Uebereinstimmung hinsichtlich des Monatstages zwischen der Inschrift (δεκάτη έκτη) und der Lobschrift auf Demosthenes (τῆς έκτης ἐπὶ δέκα), die nicht zufällig in kann, dient zur erwünschten Bestätigung.

Der Sophist hat natürlich nicht den Ομηρεών genannt, sondern einen entsprechenden attischen Monat: der Kalender von Ios ist uns nun nicht weiter bekannt, doch lässt sich mit Hilfe der Lobschrift auf Demosthenes vielleicht die Stelle des Ομηρεών ermitteln. Nachdem der Poet gesagt hatte, er sei hierher gekommen, um Homers Bild zu begrüßen, fügt der Rhetor hinzu: πάλαι γάρ τοι εἰ αὐτὸς ἐνοχλεῖν μοι δοκῶ τὸν Αημοσθένην ἐπικουρῆσαι τι ρὸς τὴν αὐτοῦ γενέθλιον. Als der Poet seine Verse auf Homer gelesen hat, verheisst er dem geduldigen Zuhörer Urkunden aus einem königlichen makedonischen Archiv über Demosthenes mitzu-

1) Manche Fehler sind schon von den Abschreibern berichtet, aber der Text bedarf noch einer durchgreifenden Revision, z. B. c. 50 ὁ δὲ χαίρειν πὼν ἀπέστη ist die Lesart ebenso unzulässig wie ἀπέστη, man muss πέσθη verbessern.

1) Ross lässt die Sache unentschieden.

theilen, was der Rhetor dankbar annimmt c. 27: *σὺ δ' εἰσιακάς με λαμπρῶς τὴν Ὁμήρου γενέθλιον, ἔστις δ' ἐστιάσειν αὐτὸς καὶ τὴν Διμοσθένους*, und nun folgt ein angeblich urkundlicher Bericht über das Lebensende des Demosthenes, der zu einer Verherrlichung des grossen Redners dient. Demosthenes starb zu Kalureia den 16. PyanepSION, wie Plutarch Dem. 30 (ausgeschrieben von Zosimus in seiner Biographie des Redners) berichtet: *κατέστρεψε δὲ ἔκτη ἐπὶ δέκα τοῦ Πυανεψιῶνος μηνός, ἐν ᾧ τὴν σκυθρωποτάτην τῶν Θεσμοφορίων ἡμέραν ἀγονσαι παρὰ τῇ Θεῷ νιστείοντι αἱ γυνοῖκες.*<sup>1)</sup> Das Zusammentreffen des 16. PyanepSION als Todestag des Demosthenes mit dem 16. Homereon, dem Gedenktag für Homer in Ios, kann nicht zufällig sein, der Monat Homereon im Kalender jener Insel wird dem attischen PyanepSION entsprochen haben, Homer und Demosthenes sind an demselben Monatstage gestorben, und so benutzt der Sophist, der eine Lobrede auf Demosthenes zu schreiben beabsichtigt, diese Gleichzeitigkeit in der Einleitung seines Dialoges.

Ich habe den 16. Homereon oder PyanepSION als Todestag des Homer aufgefasst, obwohl der Sophist wiederholt den Ausdruck *γενέθλια* und *γενέθλιος ἡμέρα* gebraucht. Das Opfer, welches alljährlich am Grabe des Dichters dargebracht wurde, war ein Todesopfer, wie die Verse Varros (Gell. III 11) bezeugen:

*Capella Homeri candida haec tumulum indicat,  
Quod hac Ietae mortuo faciunt sacra.*

Nur auf das Grab des Dichters hatte Ios einen unbestrittenen Anspruch; wenn einige den Homer zum Ieten machten, so ist dies eine künstliche Combination, indem man die Mutter des Homer aus Ios abstammen und dann in Smyrna eines Kindes genommen liess. Den Geburtstag des Dichters zu feiern, hatten die Ieten kein Recht, auch spricht das Datum der Festfeier, der 16. Tag des Monates, wo der Mond im Abnehmen begriffen ist, gegen die Annahme einer Geburtstagsfeier, da man bei einem Feste, welche nicht an ein historisch überliefertes Factum sich anlehnt, bei der Wahl des Tages völlig freie Hand hatte.

1) Die Zusammenstellung mit der *νηστεία* ist unrichtig und nur eine anekdotenhafte Ausschmückung des Factums; denn die *νηστεία* fällt auf den 12. PyanepSION. Die Richtigkeit des Datums wird durch das *δύναμις Διμοσθένους* bestätigt. Auch Schäfer Demosthenes III 1, 359 hält das Datum fest und giebt die Beziehung auf jenen Festtag preis.

Wenn der sog. Herodot im Leben Homers den Dichter im Beginn des Frühjahrs nach Ios kommen lässt, so darf man dies nicht gegen die Gleichstellung Ὁμηρεών = Πινακεψιών = October benutzen; Homer fühlte sich schon unwohl, als er landete, aber aus der Erzählung geht nicht hervor, dass sein Tod alsbald erfolgte. Die anderen Berichterstatter geben keine Jahreszeit an, bezeugen aber meist einen längeren Aufenthalt des Dichters auf jener Insel.

Auffallend ist nur, dass jener Sophist von den γενέθλια oder der γενέθλιος ἡμέρᾳ nicht nur des Homer, sondern auch des Demosthenes spricht, während doch seine Lobrede ausschliesslich auf die letzten Augenblicke des Redners Bezug nimmt, also für eine Todtenfeier, nicht für einen Geburtstag sich eignet. Die Späteren gebrauchen bekanntlich statt γενέθλια den Ausdruck γενέσια, der eigentlich eine Todtenfeier bezeichnet<sup>1)</sup>, nicht etwa nur, wo von der Geburtstagsfeier eines Verstorbenen die Rede ist, wie z. B. Dio Cassius XLVII 18 von den γενέσια Caesars nach dessen Tode spricht, wo der Ausdruck sich rechtfertigen lässt, sondern auch von Lebenden, wie Alkiphrion III 18: τοῦ ἐμοῦ παιδὸς γενέσια ἔορτάζων oder 55: Σκαμβωνίδου γενέσια θυγατρὸς ἔορτάζοντος, was dem correcten Sprachgebrauch durchaus widerstreitet. Der wohlgeschulte Sophist, der sich der Regel der Atticisten erinnerte<sup>2)</sup>, glaubte also ganz correct zu schreiben, wenn er den Todestag des Homer und Demosthenes als γενέθλιος ἡμέρᾳ bezeichnete, um das verpönte γενέσια zu vermeiden. Zur Entschuldigung dient vielleicht noch ein anderer Umstand: man feierte in der Regel die Geburtstage berühmter Männer, insbesondere der Philosophen, wie Sokrates, Plato, Epikur u. a.; so mochte man γενέθλια überhaupt jeden Gedächtnisstag nennen, auch wenn man

1) Siehe Lobeck Phrynicus S. 104.

2) Ammonius S. 35: Γενέθλια καὶ γενέσια διαφέρει. οὐτε μὲν γὰρ γενέθλια τύσσεται ἐπὶ τῶν ζώντων, καὶ ἐν ᾧ ἔκυστος ἡμέρᾳ ἐγενήθη, αὐτὴ παλεῖται γενέθλιος ἡμέρᾳ γενέσια δὲ ἐπὶ τῶν τεθμηκότων, ἐν ᾧ ἔκυστος ἡμέρῃ τετέλευτηκε· ὁ οὖν λέγων ἐπὶ τῶν ζώντων γενέσια, ἀκυρολογεῖται. Aber nicht minder trifft der Vorwurf der Akyrologie, wer γενέθλια von dem Todestage gebraucht. Dagegen ist, wenn z. B. die Anhänger Platos den Geburtstag ihres dahingeschiedenen Meisters feiern, γενέθλιος ἡμέρᾳ ein ganz untadlicher Ausdruck, und die Atticisten durften dies nicht verschweigen; vielleicht hatte auch Ammonius geschrieben: τύσσεται ἐπὶ τῶν ζώντων καὶ (ἐπὶ τῶν τεθμηκότων) und nur der Epitomator hat diese Nachlässigkeit verschuldet.

in einzelnen Fällen den Sterbetag festlich beging, weil man den Geburtstag nicht kannte, wie dies eben bei Homer und Demosthenes der Fall war.

## IV.

DE LIBELLO *ΙΠΕΡΙ ΑΘΗΝΑΙΩΝ ΠΟΛΙΤΕΙΑΣ.*

Qui Xenophontis nomine fertur libellus *Ἀργυράτων πολιτεία* inscriptus hoc saeculo hominum doctorum studia nimium quantum excitavit: atque est sane hoc Attici sermonis specimen antiquissimum. si ab Antiphontis orationibus discesseris quae aetate suppare sunt, dignissimum adversione, praesertim cum planissime illustret rerum publicarum statum, qui fuit Athenis, antequam quadringenti imperio potiti sunt: editus enim libellus eodem fere tempore, quo Aristophanes Aves docuit, quamquam fluctuant valde iudicia critorum de ea re; nec mirum, quandoquidem postquam intellectum est commentarium hunc a Xenophonte alienum esse Thucydidi Melesiae filio vel Thucydidi historico exuli, alii Critiae vel denique Alcibiadi vindicare studuerunt, frustra illi quidem, nam apparet non licuisse nomen suum profiteri, qui librum populari imperio infestissimum foras ediderit. Nos hanc quaestionem procul habemus, neque enim fas est omnia scire, neque magis tentabimus iustum sensorum ordinem revocare, qui si reapse desideratur, non librarii culpandi, sed libelli auctor: nam nullo plane successu treviri Kirchhoff, M. Schmidt, Wachsmuth<sup>1)</sup>) huic negotio operam dererunt, quos quidem latuit auctorem commentarii rerum publicarum satis peritum, scribendi autem rudem fuisse. Multis sanendis obsitus libellus, quae librariorum intulit incuria, verum sedulo cavendum, ne citra necessitatem castigemus et perpoliamus sermonem, si quando a communi consuetudine recedit; id quod Cobetus commisit, vir doctissimus et ingeniosissimus, sed dum tumultuaria opera graecos scriptores recognoscit, haud raro deviam iter sequitur. Velut Cobetus statim c. 1, 2 διτι δικατως αὐτός καὶ οἱ πέντες καὶ ὁ δῆμος πλέον ἔχει τῶν γερρατῶν καὶ τῶν πλουσίων verba καὶ οἱ πένητες καὶ adpunctit, quae non esse

1) Hic quidem Cobeto auctore ad dialogi formam revocare coactus est libellum.

tentanda arguunt proxima c. 1, 4 τοῖς πονηροῖς καὶ πένηται καὶ δημοτικοῖς et οἱ μὲν γὰρ πένητες καὶ οἱ δημόται καὶ οἱ χειρόνες<sup>1)</sup>; sufficit igitur importunam voculam καὶ ante οἱ πένητες proscribere.<sup>2)</sup> — Item Cobetus c. 1, 2 perperam οἱ πλούσιοι requirit, ubi in libris est οἱ πολῖται, spreta verissima Kruegeri correctione οἱ δπλῖται. — C. 1, 6 πάντας λέγειν ἔξῆς quid instituta sententia requirat animadvertisit Batavus, verum in librorum lectione non ἔξ ἵσου, quod ille commendat, sed ἔξ ἵσης delitescit. — Iniuria autem, quae proxime sequuntur, in vitii suspicionem vocat, verborum structura non perspecta: nam σφισὶν αὐτοῖς quod suspensum est a τοῖς ὄμοιοις, rettulit ad ἀγαθά. Neque assentior deinde in verbis νῦν δὲ λέγων ὁ βουλόμενος ἀναστὰς ἀνθρώπος πονηρὸς ἐξενορκεῖ expungenti λέγων tanquam interpretamentum vocis ἀναστάς; eiusmodi enim additamenta comprehenduntur potissimum in libris, quibus interpretandis magistilli operam dare soliti sunt, velut in Aeschineis orationibus vel in Xenophontis Anabasi. Mihi scribendum videtur λέγειν, quod ad ἀναστάς referendum, quemadmodum Homerus dixit ἀνέστη μαντεύεσθαι; insolentior structura ascita est, quoniam pervulgatae ἀνέστη λέξεων hic nullus fuit locus. Alia praeterea Cobetus praeter necessitatem novavit, velut c. 1, 15 non tulit ὅσον ζῆν ad Thucydidis exemplum ἀποζῆν corrigens, neque c. 2, 18 δυνάμενος, quod Euripides aliquis pariter adhibent, huic scriptori condonavit, sed μέγα δυνάμενος reposuit. Sed taedet plura confidentiae exempla, quae Cobetus hic et aliis locis edidit, percensere.

C. 1, 14 περὶ δὲ τῶν συμμάχων οἱ ἐκπλέοντες συκοφαγ-

1) Cobet δημόται ab Atticorum consuetudine abhorrente ratus Xenophonem asserit ex Ionom aut Peloponnesiorum sermone ascrivisse, at est haec principialis notio, communi olim usu omnium Graecorum trita; antiqui etiam δῆμος dicebant, quem postea δημότην vocare sunt soliti, ut Homerus testatur II. XII 213 δῆμον ἔντα παρὲς ἀγορευμέν. item in antiquissimo titulo Eleorum: αἵτε Φέτας αἵτε τελέστα αἵτε δῆμός ἔντι, ubi non recte pagum interpretantur, neque alter Aeschylus fr. 368 οὕτε δῆμος οὕτ' ἔτης ἀνήρ dixit; nam έτας, qui proprie sunt gentiles, deinde nobiles dicebantur, qui principem olim inter cives locum obtinebant, quique alias ἀστοί vel πολῖται appellantur, quemadmodum est in foedere apud Thucydidem V 77.

2) Cave credas vocabulum aliquod excidisse, velut (οἱ χειρόνες) καὶ οἱ πένητες καὶ ὁ δῆμος, nam trimembri oratione scriptor hic non est οὐσ. Sed fortasse locus graviorem labem contraxit, ut sit sribendum ὁ δῆμος καὶ οἱ πένητες πλέον ἔχειν.

τοῖσιν, ὡς δοκοῦσι, καὶ μισοῦσι τοὺς χρηστούς, in hunc modum refingo συχοφαντοῦσι καὶ διώκουσι καὶ σείουσι. Atheniensium ingenia describens Teleclides dixit [fr. 2 K]: ἀλλ' ὁ πάρτων ἀστῶν λῆπτοι σεῖσαι καὶ προσκαλέσασθαι παύσασθε δικῶν ἀλληλοφάγων. Verba synonyma pariter copulavit Aristophanes [fr. 219 K]: ἔσειον, ἥτον χρήματ', ἤπειλον, ἐσυχοφάντονν. — Deinde quamvis dubitanter legendum propono εἰ δὲ ἵσχυσωσιν οἱ πλούσιοι κατὰ τὸ ἵσχυρόν ἐν ταῖς πόλεσιν; legebatur ἵσχυσονσιν οἱ πλούσιοι καὶ οἱ ἵσχυροι, quod corrigunt οἱ χρηστοὶ omnino improbabile. Coniunctivus ex antiqui sermonis consuetudine etiam aliis locis videtur revocandus esse, velut c. 3, 4 εἰ τις τὴν ναῦν μὴ ἐπισκενάῃ ἢ κατοικοδομῇ.

C. 2, 1 ἕττονς τε σφᾶς αὐτοὺς ἥγοῦνται εἶναι καὶ μεῖζους corrigunt μείοντος, quod sententia instituta flagitat, sed mihi scriptor videtur δλεῖζον praeoptavisse, quemadmodum δλιγιστος frequentat; comparativo δλεῖζων non solum Ias, sed etiam antiqua Attis utitur, ut arguit titulus CIA. I 1. 9. 37. — C. 2, 20 δημοκρατίαν δ' ἔγω μὲν αὐτῷ τῷ δήμῳ συγγιγνώσκω, ubi apud Stobaeum est ἔγω αὐτῷ μὲν τῷ δήμῳ, a graeci sermonis proprietate abhorre arbitror: videtur scribendum δημοκρατίας δ' ἔρωτα τῷ μὲν δήμῳ συγγιγνώσκω.

Locum admodum mendosum c. 3, 6 ita fere in integrum restituendum esse arbitror: ταῦτ' οὐκ οἰεσθε χρῆναι διαδικάζειν ἄπαντα; ἐν ἔκαστον γάρ (εἰ) τις (ἔρετ) ὅτι οὐ χρῆναι αὐτόθεν διαδικάζειν· εἰ δ' αὐδομολογεῖ, ἄπαντα χρῆναι διαδικάζειν, ἀνάγκη δε' ἐνιαυτοῦ· ἀλλ' οὐδὲ τὸν δι' ἐνιαυτοῦ δικάζοντες ἐπαρκοῦσιν κτλ. In libris est εἰπάτω γάρ τις ὅτι, quae manifestum vitium contraxerunt, neque criticis emendatio successit. Quemadmodum locum conformavi, hoc dicit scriptor: si quis dicat non esse necesse, ut singula negotia continuo disceptentur, sūt illa sane: sed si concedit, omnia esse expedienda, annuo tempore profliganda sunt. Reticetur enim prioris enuntiati apodosis, quo schemate iam Homerus usus est II. I 135; frequentant Attici poetæ pariter atque pedestres scriptores<sup>1)</sup>), item Hippocrates. Grammatici solent verbis καλῶς ἀν ἔχοι sermonis defectum redintegrare.

1) Schol. Homeri dicit antiquiores Atticos (οἱ πρότεροι) uti hac figura, sed praeter Platonis comici et Aristophanis exempla ipse adhibet Menandrum, quod ita videtur conformandum: εἰ μὲν δή τινα Ἐχεις πόρον (νῷον)· εἰ δὲ μή, τέσσας, κ' ἔγω· Μισῶμεν ἀλλήλους (Meineke F. C. IV 266).

Deinde ἀλλ' οὐδὲ νῦν scripsi, nisi οἱ δ' malis, legebatur ᾧς οὐδὲ νῦν. — C. 3, 10 δοκοῦσι δὲ Ἀθηναῖοι καὶ τοῦτό τοι οὐκ ὁρθῶς βουλεύεσθαι. corrigas τοῦτό τῷ, sive pluralem τισὶ praeoptaveris. — C. 3, 12 ὑπολάβοι δέ τις ἀν ᾧς οὐδεὶς ἄρα ἀδίκως ἡτίμωται Ἀθήνησιν. Corrigendum ὑποβάλλοι δέ τις ἀν· [ῶς] οὐδεὶς ἄρα ἀδίκως ἡτίμωται Ἀθήνησιν; Nullo modo ferendum ὑπολαβεῖν quod est *excipere orationem, obūcere aliquid*, nam nulla necessitudo inter hoc caput et praegressum intercedit; neque critici, qui traiciendis enuntiatis pristinam libelli formam sibi restituisse videntur, hoc incommodum, quod eorum adversionem fugit, sustulerunt. Substitui ὑποβάλλοι, quod est *suppeditare, com-monefacere*, quemadmodum Aeschines ὑποβάλλειν et διδάσκειν copulavit. Deinde ᾧς auctore Cobeto expunxi. Quae sequuntur facili negotio expediveris scribendo: ἔγώ δέ φημι εἶναι οἱ ἀδίκως ἡτίμωνται, δλίγοι μέντοι τινές. Libri φημέν τινες vel τινας εἶναι, delevi vocabulum temere ex loco inferiore illatum. Item proximis facilem medelam adhibeo: ἐπει τοι καὶ οὗτως ἔχει, οὐδὲν ἐνθυμεῖσθαι (τοὺς) ἀνθρώπους, εἰ τινες δικαίως ἡτί-μωνται, ἀλλ' εἴ τινες ἀδίκως. Hoc dicit scriptor, homines non curant, si qui iure, sed si qui iniuria capitis deminutione affecti sunt. In libris cum τοὺς esset praetermissum, corruptela οἵ τινες pro εἴ τινες se insinuavit, ut iam instituta sententia obscuraretur.

## V.

## MISCELLANEA.

1. Plato Phaedro 258A οὐ μανθάνεις ὅτι ἐν ἀρχῇ ἀνδρὸς πολιτικοῦ συγγράμματι πρῶτος ὁ ἐπαινέτης γέγραπται. Indigna philosopho orationis scabrities, quam deterseris refingendo ἐν ἀρχῇ πολιτικοῦ συγγράμματος. Litterator aliquis supra adscripsit ἀνδρός, quod cum in ordinem se insinuasset, temere corrector συγγράμματι intulit. Ἐπαινέτης est, qui comprobat aliquid, velut populus vel senatus, cum rogationem ab oratore latam accipiunt, quemadmodum Alcaeus fr. 37 de Mytilenaeorum concione dixit ἐστάσαντο τύραννον μέγ' ἐπαινέοντες ἀόλλεες.

2. Phaedro 278B οὐκοῦν ἥδη πεπαισθω μετρίως ἡμῖν τὰ περὶ λόγων. corrigendum videtur: πέπαισται, quemad-

modum infra 279 C ἐμοὶ μὲν γὰρ μετρίων ηὔκται. Observata est Platoni clausula fabularum Aristophaniarum, velut Theatroph. V. 1227 ἀλλὰ πέπαισται μετρίως ἡμῖν vel Nub. V. 1510 χεχόρευται γὰρ μετρίως τὸ γε τίμερον ἡμῖν.

3. Aristoteles de anima I 4 p. 407 b 27 καὶ ἄλλῃ δέ τις δόξα παραδέδοται περὶ ψιχῆς πιθανή, μὲν πολλοῖς οὐδεμιᾶς ἵστοι τῶν λεγομένων, λόγοις δ' ὥσπερ εὐθύνας δεδωκτία καὶ τοῖς ἐτῶν κοινῷ γιγνομένοις λόγοις· ἀρμονίαν γὰρ τινα αὐτὴν λέγοσιν. Difficultates, quibus haec laborant, copiose illustravit Bernays de Aristot. dialogis p. 15 sq., sed correctio, quam proposuit, parum probabilis, vult enim sublato λόγους scribere ὥσπερ εὐθύνας δὲ δεδωκτία. Emendandum λόγον δ' ὥσπερ καὶ εὐθύνας δεδωκτία, nam λόγον καὶ εὐθύνας διδόνται dicuntur magistratus, qui rationem reddunt, velut est apud Aeschinem in Ctesiph. 11 ἐπειδὰν λόγον καὶ εὐθύνας δῷτες ἀρχῆς, 12 πρὸν λόγον, πρὸν εὐθύνας δοῦναι, adde ipsius legis carmen ibid. 31; item 15 λόγον καὶ εὐθύνας ἐγγράφειν, adde ib. 20, ubi ex librorum interpolatione διδόνται additum, et ad eundem modum apud oratores Atticos saepissime. Itaque inserenda καὶ vocala et λόγου pro λόγοις scribendum, insolens enim pluralis numerus; apud Aeschinem sane 26 legebatur πρὸν ἄν λόγους καὶ εὐθύνας δῷ, sed [dudum correctum in λόγον]. Aristoteles cum hoc philosophorum de animae natura placitum iam antea satis refutavisse sibi videretur, dixit λόγον καὶ εὐθύνας δεδωκένται addita vocula ὥσπερ translationem muniebus. Similiter Aristocles peripateticus apud Euseb. praep. Ev. XIV 17 ἀλλὰ γὰρ οἱ μὲν τοιοῦτοι λόγοι σχεδὸν ἴναντις ἵδι δεδώκασιν εὐθύνας· ἔξιτηλοι γέ τοι γεγόνασιν, ὡς εἰ μῆδε ἐλέχθησαν τὸ παράπαν.

4. Ad Μυθικά rettuli olim quamvis dubitanter versum apud Suidam ν. κοκκίνας· αἱ πρόγονοι·

*'Αφ' ἴμέων κοκκίνσι καθημένη ἀρχαίησι,*

quem cum nondum in integrum restitutum esse dixisset, Schneider Frag. Anon. n. 37 [Callimach. II p. 712] denuo tentavit non meliore successu quam priores: mihi videtur scribendum esse:

*παρὰ δρυσὶ καὶ παρὰ πεύκαις*

*εἴφ' ἴμέων κοκίνσι καθημένη ἀρχαίησι,*

adiuncto hemistichio adespoto, quod Choeroboscus in Theodos. 115 assert (v. Schneider Fr. An. 287 [Call. II 760]), i. e. *dixit adsidens sub arborum umbra ataviis nostris*, vel, nam ambiguus est sermo, sub

¶ *quercubus et pinibus, quae nostri generis sunt aliae.* Commodo haec illustrat Diodori Zonaes epigramma Anth. P. IX 312 τηλόθι δ' ἵκε δρυός πέλεκυν· κοκύαι γὰρ ἔλεξαν, ἀμιν ὡς πρότεραι ματίρες ἐντὶ δρύες, fortasse hunc ipsum anonymi locum respiciens: *Zona* quod dicit quercui parcendum esse, non item pinui (*γηραλέων δ'* ἐκκεφάλιζε πίτυν η̄ πεύκαν), maiorem illi quam huic sanctitatem vindicans, non magnopere adversatur. Utramque arborem simili memorat Theocr. VII 88 τὸ δ' ὑπὸ δρυσὶν η̄ ὑπὸ πεύκαις ἀδύ μελισδόμενος καταχέκλισο. Poterat autem scriptor *Mνθικῆ* in prooemio dicere, se fabulas vetustas enarraturum esse, quas quondam anus posteris tradiderit residens sub queru vel pinu. mulierem enim fabularum auctorem perhiberi non est mirum, atque Theo *prog.* 3 significat Cypiorum apologorum solenne fuisse exordium *Κυπρία γυνὴ εἶπεν.* Zonas Sardianus, quem Strabo Mithridate regnante vixisse auctor est, poterat uti fabulari illo carmine, cuius scriptorem Babrii vestigia legisse vix quisquam inficiabitur: Babrius si sub exitum saeculi Alexandrini mythiambos condidit, aemulus iste potuit eodem fere tempore vel non ita multo post in eiusdem laudis certamen descendere. Sin quis praeoptaverit versum, quem Suidas solus servavit, claro alicui poetae attribuere, non admodum refragabor.

5. Porphyrius in vita Pythagorae 11 ubi huius philosophi itinera describit, auctore usus Antonio Diogene, de Aegyptiorum litteratura haec perhibet: καὶ ἐν Ἀλγύπτῳ μὲν τοῖς ἱερεῦσι συνῆν καὶ τὴν σοφίαν ἔξεμαθε καὶ τὴν Ἀλγύπτιων φωνήν, γραμμάτων δὲ (scr. τε) τρισσάς διαφοράς, ἐπιστολογραφιῶν τε καὶ ἱερογλυφικῶν καὶ συμβολικῶν, τῶν μὲν κοινολογουμένων κατὰ μίμησιν, τῶν δ' ἀλληγορουμένων κατά τινας αἰνιγμούς, καὶ περὶ θεῶν πλέον τι ἔμαθεν. Pythagoras igitur, quem singit Aegyptiorum sacrorum arcanis initiatum fuisse, tres litteraruae species edidicit, quemadmodum sacerdotes indigenae, quae utrum Porphyrius ex fabulari narratione Diogenis descriperit an de suo addiderit, in medio relinquimus. Γράμματα συμβολικά, quae grphis aequiperantur, alias ἱερατικά dici solent, ἱερογλυφικῶν vim et naturam explanat Platonicus verbis τῶν κοινολογουμένων κατὰ μίμησιν, quae vitium contraxisse appetat: nam κοινολογεῖται, h. e. de quo convenit, prorsus alienum: corrigendum τῶν κυριολογουμένων κατὰ μίμησιν. Emendationem stabilit Clemens Alex. Str. V 237, ubi recenset primum γραμμάτων μεθόδον τὴν ἐπι-

στολογραφικήν καλουμένην, δευτέραν δὲ τὴν ἱερατικήν, ἡ  
χρῶνται οἱ ἱερογραμματεῖς, ὑστάτην δὲ καὶ τελευταίαν τὴν  
ἱερογλυφικήν· ἵσ τὸ μὲν ἐστι διὰ τῶν πρώτων στοιχείων κυ-  
ριολογική, ἡ δὲ συμβολική· τῆς δὲ συμβολικῆς ἡ μὲν κυριο-  
λογεῖται κατὰ μίμησιν, ἡ δ' ὥσπερ τροπικῶς γράφεται, ἢ δ'  
ἄντικρυς ἀλληγορεῖται κατά τινας αἰνιγμούς, qui locus satis  
illustrat quae paucis Porphyrius de Aegyptiorum litteris exposuit,  
quamquam non omni ex parte conspirant cum iis, quae Clemens  
tradidit.

## DAS MEDICINISCH-BOTANISCHE GLOSSAR VON SIENA.

Der Eifer und das Interesse, mit dem man in neuester Zeit  
ich die Ueberreste der römischen Lexicographie der Vergessenheit  
entreissen und für die Wissenschaft fruchtbar zu machen be-  
lebt ist, hatte doch eine Gattung derselben bisher fast völlig  
i Seite liegen lassen: ich meine die medicinisch-botanischen  
ossare.<sup>1)</sup> Nun mag man zwar mit Recht sagen, dass dieselben  
die Geschichte und Kenntniss der Sprache nicht die gleiche  
ichtigkeit besitzen wie manche Vertreter der anderen Gattungen,  
für gewähren sie aber inhaltlich (insbesondere für die Geschichte  
r Botanik und der Pflanzenbezeichnung) so vielfache Ausbeute  
d Belehrung, dass sich in dieser Beziehung die anderen Glossare  
um mit ihnen messen können. So verdient denn auch die Her-  
sgabe der von John Mirfeld gegen Ende des 14. Jahrhunderts  
sammengestellten *Sinonoma Bartholomaei*, mit denen die *mediaeval*  
*ad modern series* der in der Ausführung begriffenen Publicationen  
s Oxford Handschriften soeben eröffnet worden ist, gewiss die  
unkbare Aufnahme, welche die Besprechung im philol. Anzeiger  
882, 1 ff. ihr verheisst: sie verdient dieselbe, wenn schon in alten  
handschriften und Drucken uns andere medicinisch-botanische  
glossare erhalten sind, die an Alter und Bedeutung die *Sinonoma*  
et übertreffen. G. Löwe, von dem wir eine zusammenfassende  
earbeitung auch dieses Theils der glossographischen Litteratur  
erwarten haben, weist an der eben angeführten Stelle nament-  
lich auf eine im 10. Jahrhundert geschriebene, vaticanische Hand-  
schrift hin (cod. Reg. 1260), die mehrere derartige Glossare enthält  
darüber unten): ich will in Folgendem, der von jenem Ge-

1) Ein paar lateinisch-deutsche botanische Glossare enthält Mones Anzeiger  
Kunde der deutschen Vorzeit, z. B. IV 239 ff., VI 448, VIII 94 ff.; auch  
zweite Bericht über das naturwissenschaftliche Seminar der Universität  
nigsberg 1837 enthält ein solches, s. Meyer Gesch. der Bot. III 408 Anm.  
diese Publicationen gehören aber älterer Zeit an.

lehrten ebendort S. 8 an mich gerichteten Aufforderung gehorched, ein solches mittheilen, welches die älteste Handschrift der Siener Stadtbibliothek uns aufbewahrt hat.<sup>1)</sup>

Eine kurze Beschreibung derselben habe ich im Hermes Bd. XVII 243 gegeben. Unser Glossar beginnt auf der zweiten Columnen von Blatt 164<sup>r</sup> und endet auf der zweiten Columnen von 166<sup>r</sup>. Es folgen dann, von anderer Hand herrührend, mehrere medicinische Recepte und von 167<sup>r</sup> an der *liber medicinalis* des Q. Serenus Sammonicus. Das Glossar ist fortlaufend geschrieben, doch zeigt fast jede Glosse einen grossen Anfangsbuchstaben, und Lemma und Erklärung sind durch einen Punkt getrennt.<sup>2)</sup> Die zierliche Schrift weist auf den Anfang des 11. oder das Ende des 10. Jahrhunderts hin.<sup>3)</sup>

Was den Inhalt betrifft, so sind in diesem Siener Glossar fast ausschliesslich Heilmittel-, insbesondere Pflanzennamen verzeichnet. Nur ein paar andere Glossen sind, namentlich bei Buchstaben A, mit untergelaufen, nämlich ein bis drei Krankheitnamen<sup>4)</sup> und sogar sechs nicht medicinische, also auf keine Wan hierhergehörige Ausdrücke. Einem mit A anfangenden Wort ist statt des Synonyms eine etymologische Erklärung beigefügt werden.<sup>5)</sup> In der Regel enthält das Lemma die griechische, die Erklärung die lateinische Bezeichnung der Heilmittel, so dass das Glossar im allgemeinen als ein griechisch-lateinisches bezeichnet werden muss. Dies will also auch die Ueberschrift besagen: *ανθευμα hoc est interpretatio pigmentorum etc.* Der gleichlautende Ueberschrift des ersten ähnlichen Glossars im Reg. 1260 kann man, um darüber von vorn herein keinen Zweifel zu lassen, nach-

1) Die Existenz dieses Glossars ist G. Löwe nicht entgangen a. a. 0. 54 aus äusseren Gründen konnte er keine Abschrift davon nehmen.

2) Wo die Punkte, was selten vorkommt, unrichtig gesetzt sind, habe ich sie meist stillschweigend berichtigt.

3) Es findet sich noch zuweilen offenes *a* und andere Eigenhümkeiten der älteren Minuskel (ꝑ, ꝑ, Ꝓ), trotzdem darf man die Schrift nicht höher hinaufrücken, als es im Text geschehen ist, s. unten.

4) 46 *apostema* · *collectio*. 52 *ant(r)agas* · *carbunculus*. 62 *alnus* · *buc* · *brie[u]s*. Zu 52 siehe die Anmerkungen; *lumbrici piscatorum* Äcl. med. 165 B. Steph. als Heilmittel gebraucht; doch sind 52 und 62 wahrscheinlich Krankheitsbezeichnungen; 57 *alophilos* · *altonigen[u]*; 60 *aphros* · *salsu*. 63 *acapno* · *sine fumo*. 69 *ana* · *h. e. equis mensuris*. 75 *ebedis* · *boni odoris*. 345 *inas* · *cellas*. 59 *azamus* · *fermentum [non habent]*.

5) 67 *alga nascitur in aqua et alkilat pedes*.

die Worte *translatum ex graeco in latinum* hinzugefügt. Doch steht *ar* nicht selten, wenngleich immerhin ausnahmsweise, der lateinische Ausdruck voran<sup>1)</sup>, und noch öfter wird eine lateinische Bezeichnung durch eine andere lateinische erläutert.<sup>2)</sup> Die griechischen Wörter zeigen häufig neugriechische, die lateinischen romanische Form. Und hier bemerkt man zuweilen sogar dialectische Eigenthümlichkeiten, wie 251 *cardu pan(e)*. Uebrigens sind die Endungen öfter abgekürzt, was durch einen Strich über den letzten Buchstaben bezeichnet wird. Die Reihenfolge ist nur insofern alphabetisch, als die mit demselben Buchstaben beginnenden Wörter zusammengestellt sind. Innerhalb dieser einzelnen Gruppen ist keine durchgehende Ordnung wahrnehmbar: die Glossen folgen auf einander, so wie sie der oder die Verfasser des Verzeichnisses aus medicinischen Schriftstellern excerptirten oder — was wahrscheinlicher — aus anderen, älteren Glossaren zusammentrugen. Daher begreift es sich auch, wie so häufig dasselbe Lemma zweier dreimal wiederkehren kann, entweder vollkommen identisch oder mit mehr oder weniger grossen, durch Verderbniss bewirkten Abweichungen und mit derselben oder mit verschiedener Erklärung.<sup>3)</sup> Das Glossar ist nicht vollständig erhalten, sondern bricht im Buchstaben P ab.

Dass der Schreiber der Sieneser Handschrift nicht der Verfasser desselben ist, darüber lassen schon äussere Anzeichen keinen Zweifel aufkommen. Hat er doch zuweilen, insbesondere die griechischen Wörter seiner Vorlage, gar nicht zu lesen vermocht, sondern sich begnügt die Schriftzüge nachzumalen ohne Sinn und Verstand.<sup>4)</sup> Auch dass er das offene *a*, welches doch schon im 10. Jahrhundert abkommt, mitunter beibehält, hat wohl darin seinen Grund, dass er an solchen Stellen nicht völlig im Klaren war, ob *a* der Vorlage *a* oder *u* gemeint sei. An anderen Stellen hat er *a* und *u* in der That verwechselt.<sup>5)</sup> Auch ist zu häufig das Lemma

1) Z. B. 44. 71. 89. 92. 176. 258. 263. 264.

2) Z. B. 94. 130. 135. 142. 147. 243. 250. 278. 285. 377. 413. 454.

3) Z. B. *ales* 22. *alas* 53. *elas* 249; *agnusperma* 20. 47. *actis* 26. 70. *azucus* 200. 205. 212; *edeismo* 223. *edeismus* 242. *ediosmus* 255, dazu *edrismus* 319; *conden* 161. *clinidi* 170. *cliniti* 181, und dazu *edono* 224 — dergl. mehr.

4) Siehe in der Handschrift besonders 39. 52. 262. 394 u. s., der Druck ann das nicht wiedergeben; oft *t* statt *c*, *m* statt *ni* oder *ni* u. s. w.

5) Z. B. 57 *alienigenas*. 145 *poma*. 320 *hirsgerantes*.

ausgelassen.<sup>1)</sup> Und die Erklärung *quod supra, ut supra*, die ursprünglich auf das Interpretament der vorhergehenden Glosse zielte, ist hier fast<sup>2)</sup> stets ohne Beziehung. Wir können aus dem eben Gesagten abnehmen, dass der Schreiber des Senensis aus einer Handschrift etwa des neunten Jahrhunderts copierte. Ein Bruchstück eines ähnlichen medicinisch-botanischen Glossars aus dem 9. Jahrhundert fand ich in dem um eben diese Zeit geschriebenen Codex LXIX der Bibliothek von Monte Cassino auf S. 527.<sup>3)</sup>

Aber die ganze Beschaffenheit unseres Siener Glossars leitet dazu an, seinen Ursprung wie den der Gattung, der es angehört, in noch viel ältere Zeit zurückzuverlegen: die lautlichen Formen mancher griechischen Wörter, die vielfach vorkommenden neugriechischen und romanischen Flexionsendungen, besonders aber das häufige Wiederkehren desselben Lemmas und die oft so seltsamen Verderbnisse und Verstümmelungen namentlich der griechischen Wörter, die am Ende zum Theil im Verhören beim Dictare ihren Grund haben werden, alles dies weist darauf hin, dass der Glossar durch eine längere Ueberlieferung hindurchgegangen, zu mehreren Quellen zusammengeflossen ist und von verschieden Händen Aenderungen und Zusätze erfahren hat.

Die Grundlage all dieser medicinisch-botanischen Glossare haben wir, meine ich, in den mit kurzen Angaben über die Heilkraft und meist auch mit Synonymen ausgestatteten, alphabetischen Verzeichnissen der *φάρμακα ἀπλᾶ* zu erkennen, wie sie nach Galens Vorgang bei den griechisch schreibenden ärztlichen Schriftstellern üblich wurden und in die von diesen abhängige, lateinische Medicallitteratur sich fortpflanzten: dafür spricht schon die weitgehende Congruenz der Artikel dieser Glossare mit denen der Simplicieverzeichnisse z. B. bei Oribasius, Paulus Aeg. u. a. Und die griechisch-lateinischen insbesondere hängen ihrer Entstehung nach aufs engste zusammen mit jenen zahlreichen 'altlateinischen' Uebersetzungen und excerptierenden Bearbeitungen, durch die römische und griechische Aerzte vom 6. bis 8. Jahrhundert vornehmlich den germanischen Barbaren zu dem Adyton der griechischen Heilkunde den Zugang zu eröffnen wetteiferten.<sup>4)</sup> Schriften wie der bekannte *Apuleius de herbis*,

1) 29. 30. 41. 196. u. s. f. 2) S. 130. 138.

3) Überschrift: *Incipiunt vocabula herbarum. Anfang: aspalta id ad bitumen; Ende: ramnus id est spina alba.*

4) Vgl. Rose Anekd. II 115 ff.

die das nach dem Titel aus Galen und Apuleius geschöpfte, auch die sogenannten *Oribasii medici de simplicibus libri quinque* mit ineingearbeitete dritte Buch des St. Galler Codex 762<sup>1)</sup>, wie der von Rose Anekd. II 113 besprochene *Galenus de simplicibus medicamentis ad Paternianum* u. a. setzten solche Glossare fast mit othwendigkeit aus sich heraus; brauchte man doch dem zu anderem Zweck gefertigten *Capitelindex*<sup>2)</sup> nur die Synonyme noch beifügen, und das Glossar war fertig. Nachdem einmal der Anstoss gegeben war, excerptierte man dann natürlich auch andere medicinische Schriften. So entstanden eine Anzahl kleinerer Glossare, die man dann unter einander oder mit jenem aus den Simpliciazeichnissen gewonnenen Grundstock zu einem grösseren Ganzen verband. Durch eine solche, allerdings hier sehr mechanisch und dankenlos geübte Contamination erklärt sich der oben angeeutete, eigenthümliche Charakter der in Rede stehenden Glossare des Senensis und Vaticanus. In dem letzteren bezeugt sogar die eberschrift durch den Zusatz *de multis compositum* (*ms. compositis*) diese Entstehungsweise ausdrücklich.

Eine Bearbeitung dieser Glossare ist namentlich nach zwei Richtungen hin erforderlich. In erster Linie handelt es sich um die Herstellung oder wenigstens Aufklärung der, wie wiederholt bemerkt, oft bis zur Unkenntlichkeit verderbten und verstümmelten Zeichnungen. Daran hätte sich dann die wissenschaftliche Ausdeutung vornehmlich für die Geschichte der Botanik und der botanischen Onomastie, in minderem Grade auch für die Geschichte der Heilkunde anzuschliessen. Wie es mir scheint, bietet nach dieser Seite hin unser Sieneser Glossar mancherlei Neues und Interessantes. Aber jeder wird es gut heissen, wenn ich diese zweite Aufgabe den Vertretern der genannten Wissenschaften überlasse.<sup>3)</sup> Freilich wird es dem in der Geschichte seiner Disciplin bewanderten, die ganze Fülle der Pflanzennamen beherrschenden Botaniker auch vielleicht müheloser gelingen in den entstellten Formen der Handschrift die echten, ursprünglichen wiederzuerkennen: indess durfte sich der philologische Herausgeber dieser Aufgabe nicht entziehen. Vielleicht die meisten Glossen findet man in den Anmerkungen auf

1) Ebendas, S. 110 ff.

2) Auf dieser Herkunft beruhen vielleicht die vielen Genitivformen der iechischen Wörter in diesen Glossaren.

3) Doch arbeiten ihnen meine Anmerkungen vielfach in die Hände.

ihre ursprüngliche Gestalt zurückgeführt, nur für sehr wenige habe ich eine befriedigende Erklärung noch nicht zu geben vermocht. Allerdings haben mir auch die nothwendigen Hilfsmittel nicht alle zur Verfügung gestanden. Z. B. den Matheus *Silvaticus*, eins der wichtigsten, erhielt ich erst in den letzten Tagen durch die Gefälligkeit G. Löwes, der mir gleichzeitig auch seine Abschrift von den zwei mit dem Sieneser verwandten Glossaren des Reg. 1260 über-sandte.<sup>1)</sup> Zu einer erschöpfenden Ausnutzung sowohl des einen wie der andern war mir jetzt die Zeit zu kurz bemessen. Viel wird es jedoch nicht sein, was ich übersehen habe. Möglich, dass, wie diese Hilfsmittel zur Verfügung und außerdem, wie G. Löwe selber, durch lange Beschäftigung mit den Glossen die Kenntniß der gewöhnlichen Verschreibungen und sonstigen Corruptelen sowie die Kunstgriffe zu ihrer Entwirrung hübsch an der Hand hat, auch die wenigen von mir noch übrig gelassenen Aporien zu lösen im Stande ist.<sup>2)</sup>

Die Schrift des Sieneser Codex ist zierlich und sauber, aber klein und an vielen Stellen sehr verwischt und abgerieben und desshalb schwer zu entziffern. Es war mir deshalb äusserst erwünscht, dass der Sieneser Bibliothecar, Herr Dr. Donati, mit gewohnter Liebenswürdigkeit mir eine von ihm selbst gefertigte Abschrift überliess, die ich zum grössten Theil vor dem Codex

1) Die Abschrift des zweiten bricht leider schon bei dem Buchstaben C ab. Das erste, welches auf F. 172<sup>r</sup>b beginnt und das ich mit R bezeichnete werde, trägt die Ueberschrift: *Incipit hermeneoma hoc est interpretatio pigmentorum vel herbarum de multis compositis. Translatum ex grasse in latinum.* Die erste Glosse ist: *Aarsicon i. europigmentum* wie bei dem Sieneser, mit dem es überhaupt im allgemeinen wie im besonderen viele Be-fühlungspunkte zeigt. Andererseits fehlt es freilich auch nicht an Differenzen zwischen beiden, sowohl in Anbetracht der Zahl als des Inhaltes und der Aufeinanderfolge der Glossen. Das Sieneser Glossar übertrifft R bedeutend an Umfang: letzteres weist für die Buchstaben A—O nur 312 Glossen auf gegenüber den 443 des ersten. — Das andere Glossar des Reg., im Folgenden R<sup>2</sup> benannt, beginnt auf F. 175<sup>r</sup>a. Es ist überschrieben: *Incipit armiman lat. interpretatio herbarum vel pimentorum.* Es scheint, dem mir vorliegenden Theil nach zu urtheilen, an Umfang R weit zu übertreffen und hinter dem Sieneser nicht sehr zurückzustehen. Es enthält 68 + 33 mit den Buchstaben A und B anfangende Lemmata gegenüber 34 + 16 des R und 79 + 28 des Sen. — Soviel vor der Hand über diese Glossare, die G. Löwe seiner Zeit veröffentlichen wird.

2) Ein paar mir von G. Löwe mitgetheilte Erklärungen bieten die Anmerkungen.

elber mit meiner eigenen confrontiren konnte. Ich bemerke, dass Herr Donati sich eines Reagens bedient hat. Gleichwohl werde ich nur selten über die Abweichungen seiner Abschrift von der neinigen Angaben machen; auch wo er mehr entziffern zu können geglaubt hat als ich, muss ich empfehlen, sich mit meiner Lesung u begnügen, die, wie gesagt, meist zugleich das Resultat meiner Ergleichung seiner Abschrift mit dem Original enthält. Was überhaupt nicht zu lesen, aber mit Sicherheit oder Wahrscheinlichkeit ergänzen war, ist in eckige, das, wortüber ich im Zweifel blieb, runde Klammern eingeschlossen, die aufgelösten Abkürzungen nd, wo es mir ratsam schien, durch senkrechte Striche angeeutet worden. Uebrigens gebe ich im Text das Glossar mit allen seinen Verderbnissen wieder. Eine Emendation derselben schien mir um so weniger ratsam, als viele oder die meisten von diesen verunstalteten Wortformen neben den richtigen oder an ihrer Statt Jahrhunderte hindurch im Mittelalter wirklich in Gebrauch und Ertlung gewesen sind. Ueber die ursprünglichen Formen geben selmehr die Anmerkungen Auskunft. Ich entnehme die erforderlichen Nachweise besonders aus Dioscurides, unserer Hauptquelle für die Kenntniss der antiken Pflanzen- und Heilmittelkunde, underner aus den nur wenig von einander abweichenden Simplicia-erzeichnissen einiger späteren, wie Oribasius, Paulus Aeginetus u. s. f. Man erhält so eine Anschaugung davon, wieweit die Substanz unserer Glossare in jenen enthalten ist. Wenn ich manche Wörter belege, die schon an sich leicht verständlich waren, so hätte mich dabei ausser dem eben bezeichneten Gesichtspunkt auch die Absicht die sachliche Bearbeitung vorzubereiten.

*Incipit ermeneumma hoc est interpretatio pigmentorum uel erbarum.*

- . *Arsicon* · *auripimento* (m. 2: 3. *Arnoglossa* · *plantagine*.  
-tum). 4. *Alterdus* (vielleicht *Alticus*) ·
- . *Ambrosia* · *appio rustico*. *iusquiamo.*

---

1) ἄρσενικόν Diosc. I 786 Spr. Cels. medic. V 5: *auripigmentum*, quod à. Graecis nominatur. Paul. Aeg. 615 B Steph. — 2) ἀμφοτεία .. Ρωμαῖοι .. πιονι μεντονικον̄ Diosc. I 565. Paul. Aeg. 613 D. — 3) ἀρνέγλωσσος .. ω. πλαντάγω μήνος D. I 268. Paul. Aeg. 615 A s. no. 265. 303. — 4) ὁσ-ταῖος D. I 560. Plin. h. n. 25, 17: *apud Arabas altercum, apud Græcos ero hyoscyamus*. Vgl. Scrib. Larg. c. 49. Celsus II 33. Paul. Aeg. 644 F.

- |                                                 |                                                  |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| 5. <i>Adragne</i> · <i>portolaca</i> .          | 18. <i>Ampelus melina</i> · <i>uitis nigra</i> . |
| 6. <i>Absto</i> · <i>calce</i> .                | 19. <i>Agrestis</i> · <i>hoc est lambrusa</i> .  |
| 7. <i>Aglaflotis</i> · <i>id est pionia</i> .   | 20. <i>Agnuspermo</i> · <i>semen salicis</i>     |
| 8. <i>Alos antis</i> · <i>flos salis</i> .      | marini.                                          |
| 9. <i>Adarcis</i> · <i>quod supra</i> .         | 21. <i>Asaro</i> · <i>bulgagine</i> .            |
| 10. <i>Artes</i> · <i>idem dictamnu</i> .       | 22. <i>ales</i> · <i>id est salis</i> .          |
| 11. <i>Ancimis</i> · <i>camemola</i> .          | 23. <i>Asfodilo</i> · <i>albutio</i> .           |
| 12. <i>Abdius</i> · <i>barba Iouis</i> .        | 24. <i>adragnis</i> · <i>idem portulaca</i> .    |
| 13. <i>Arnia</i> · <i>agnine carne</i> .        | 25. <i>Anagallis</i> · <i>lulio</i> .            |
| 14. <i>Aizos</i> · <i>quod supra</i> .          | 26. <i>Actis</i> · <i>sambucus ebulum</i> .      |
| 15. <i>Artiotitas</i> · <i>pomas iuniperi</i> . | 27. <i>Amurca</i> · <i>idem fete olei</i> .      |
| 16. <i>Agnasfagne</i> · <i>portolaica</i> .     | 28. <i>Agrustis</i> · <i>gramen</i> .            |
| 17. <i>Ampelus leuco</i> · <i>uitis alba</i> .  | 29. <i>Alum en  scissum</i> .                    |

5) ἀνδράχνη D. I 265. Plin. XIII 22 (40): *adrachnen omnes fere Graeci portulace nomine interpretantur*. Paul. Aeg. 614 A. Vgl. no. 16. 24. — 6) ἄσθετος D. I 800. R<sup>2</sup>: *usbisto* · *calcis flos*. Vgl. no. 426. — 7) πανωις.. οἱ δὲ ἄγλαιοφώτεια D. I 486; ital. *peonia* s. Lenz Botanik 609. — 9) εἴδη; ἄνθος D. I 1796. Doch R<sup>2</sup>: *alosantus* · *benedicta maior*. Vgl. M(athenus) S(demticus) ep. 34. — 9) ἀδάρκης D. I 803. Paul. Aeg. 611 C. Vgl. no. 35. — 10) δίκταμνος .. οἱ δὲ ἀρτεμίδιον D. I 378 s. — 11) ἀνθεμίς .. οἱ δὲ χαμ- μύλον D. I 482. — 12) D. I 545: *Αἰός πώγων*, Πω. *Ιόβις βάρβα*. R<sup>2</sup>: *agaze* (= no. 14) und *ugigon* (s. no. 61) i. *Iouis barba*, *abdius* · *azon* (= *agaze* = no. 14). R: *abdius agria* i. *ingo barba uel semper uiva*. M. S.: *Abchios* und *Abdius siue tigus* i. *barba iouis*. Diesenbach Glossar. 1857 S. 2: *aber- diosius* i. *barba iouis*. — 13) ἀρεια. — 14) ἀειζωος D. I 585. Paul. Aeg. 611 D. M. S.: *aizo* i. *semperuua*, s. no. 61. — 15) ἀρκενθος .. δὲ χαρπή; αὐτῶν .. ἀρκενθίς καλούμενος .. Πω. *Ιουνίπερον*. D. I 103. Paul. Aeg. 614 F. R: *arciotidas* i. *bacas iuniperi*. — 16) s. no. 5. 24. — 17) D. I 673, vgl. no. 66. — 18) D. I 676. — 19) D. I 672: ἄμπελος ἀγρέα; *lambrusa* bei Isidor. orig. XVII 5, 3. Diefenb. Gloss. 314. Zu 17—19 vgl. Paul. Aeg. 613 F. — 20) ἀγνοῦ σπέρμα D. I 129 Πω. *σάλιξ μαρίνα*. Paul. Aeg. 611 A. R<sup>2</sup>: *agnus* · *sulir grossa*, vgl. no. 47. — 21) ἄσαρος D. I 19. Paul. Aeg. 615 C. Aenil. Macer 1: *est asarum gracie vulgago dicta latine*. R<sup>2</sup>: *asaro* · *radix bulgagini*. — 22) D. I 792, vgl. no. 53. 249. — 23) ἀσφόδελος .. ή *άλβοκίτονυ* D. I 311. Paul. Aeg. 615 F. R: *asfodillo* i. *sabuci radix* *albutio* und *sabucius scorcia siue iua uel sucus eius*. — 24) S. no. 5. 16. — 25) ἀναγαλλής D. I 311. Paul. Aeg. 613 H. R: *anagallis* i. *lotium* *zizania siue sabina siluatica*. Vgl. 65. 79. — 26) D. I 665 f.: *άστη* .. ή *σιμποτίκονυ* .. *χαμαιάκη* .. Πω. *ξιονδονυ*. Paul. Aeg. 612 E; vgl. no. 7. 169. — 27) ἀμόργη D. I 134. Paul. Aeg. 613 E: *amurca* *faex olei*. — 28) ἀγρωστις .. Πω. *γράμεν* D. I 526. Paul. Aeg. 611 A. R: *agrostos* i. *gramen* *uel porcina*. — 29-30) στυπιηρία *σχιστή*, *λευκή* D. I 788. Plin. h. n. 35, 15. 16; vgl. 354.

- |                                                              |                                            |
|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| 0. <i>Alum en  album.</i>                                    | 41. <i>sparigus.</i>                       |
| 1. <i>Alu tāisans.</i>                                       | 42. <i>Amaron · calamandra.</i>            |
| 2. <i>Arteros ameus · flores de ameo.</i>                    | 43. <i>Argemonia · arrestotilia longa.</i> |
| 3. <i>Agrius · canape.</i>                                   | 44. <i>aranello · ampilo prasso.</i>       |
| 4. <i>Amolu · flos farine.</i>                               | 45. <i>Altea · euisca.</i>                 |
| 5.) <i>Adarciscippel · gariosoli.</i>                        | 46. <i>Apostema · collectio.</i>           |
| 6.) <i>Acris · locusta.</i>                                  | 47. <i>Agnusperma/// · fructus uerni.</i>  |
| 7. <i>Apoquima · sorditia de nave.</i>                       | 48. <i>Asimti(n) · absentio.</i>           |
| 9. <i>Ampilopraso · vissicata acinus.</i><br>f. 164' col. 1. | 49. <i>Arcea · ursine carne.</i>           |
| 0. <i>Anisatu · musto ustō.</i>                              | 50. <i>Adabardane · gigarone.</i>          |
|                                                              | 51. <i>Apidia · pera.</i>                  |
|                                                              | 52. <i>Ant[ra]gas · carbunculus.</i>       |
- 

31) Verstand ich nicht; G. Löwe schlägt vor: *alu tāisans* entstanden aus *utamisans*, dies verderbt aus *alrea iuiscus*, vgl. no. 45 mit Anm. — 32) ἄρθος  
μυιος . . 'Ρω. ἄμμιονυ D. I 409. Paul. Aeg. 613 D. Vgl. no. 55. 102. —  
33) κάνναβις ἀγρία D. I 494. Paul. Aeg. 624 C. R<sup>2</sup>: *agri · canapis*. M. S.:  
*griartimaum i. cannabum siluestre*. — 34) ἄμυλον D. I 242. Paul. Aeg.  
13 G. R<sup>2</sup>: *amolum · polemla*. — 35-36) Ich glaubte zuerst, dass hier zwei  
losen ineinander geflossen seien mit Ausfall des einen Lemmas. Aufschluss  
ab R: *adarces i. capitellos de gariosoli*; vgl. *codium i. capitellum papa-*  
*eris*. Danach schreibe hier: *capitel[lus] gariosoli*. — 37) ἄρχος D. I 189.  
aul. Aeg. 612 E. — 39) ἀπόχυμα D. I 100. Paul. Aeg. 614 E. — 39) ἄπε-  
όντασον D. I 289. Paul. Aeg. 613 E. Die Erklärung wohl = *uineale allium*  
(oder *rusticum allium*), s. Langkavel Botanik der späteren Griechen S. 113.  
— 40) Etwa *anisatum*, worauf dann auch *usto* zurückzuführen wäre? Oribes.  
90 F. Steph. — 41) ἀστάραγος D. I 266. Paul. Aeg. 615 D. — 42) R: *ama-*  
*ola i. camitreus* (R<sup>2</sup>: *camitrius*). M. S.: *amarola i. camodrea*, vgl. 152:  
*a[mi]tr[ia] · amarola* und 182: *calamendria · amaron*. — 43) ἀργεμώνη  
. I 324 ff., ή μαρχὰ σφιστολοχία D. I 344. M. S.: *argemonia latine agri-*  
*onia*. Marc. Empir. 336 B Steph.: *agrimonias radix - aristolochia longa*.  
aul. Aeg. 614 F. — 44) D. I 289 cod. Neap.: 'Ρωμ. ἀριτίλλονυ. M. S.:  
*npeloprasson i. aratillus*, vgl. no. 39. — 45) ἀλθαία . . ἔνιοι δὲ ἵβισκον  
ικούσιν D. I 492. Paul. Aeg. 612 F, vgl. no. 31. — 46) *abcoecus quae*  
*τοστήματα Graeci nominant* Cels. med. II 1 S. 28 Dar. Marc. Emp. 393 A.  
scrib. Larg. 228 F Steph. *collectio* Plin. h. n. 20, 8. 22, 25. Scrib. Larg. 226 F.  
— 47) Vgl. no. 20 *uerni* = *uerbenae*? s. Lenz Bot. 191. 529. 531. — 48)  
*ψίθιον* D. I 367. 371. Paul. Aeg. 615 H. — 49) ἀρχέτια Orib. *latq. away*.  
28. 68 (vol. I S. 94. 181 Dar.). — 50) R<sup>2</sup>: *alabardane · gigarote*; *bardana*  
iefenb. Gl. 68. Sin. Barth. 12 b; Marc. Emp. 290 C Steph.: *herba proser-*  
*pnalis, quae Graece dracontium, Gallice gigarus appellatur* ibid. 291 F;  
alienisch: *gicaro, gichero*. — 51) ἀπίδια D. I 151. Paul. Aeg. 614 D. —  
2) ἄνθραξ Sin. Barth. 11a. Dief. 637. Plin. XXVI 1 die Krankheit, doch  
lin. XVII 4 eine Erdart.

- |                                           |                                                                |
|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| 53. <i>Alas · sale.</i>                   | 68. <i>Anterion · berbena.</i>                                 |
| 54. <i>Adiantum · saxifrica.</i>          | 69. <i>Ana · h. est equis mensuris.</i>                        |
| 55. <i>Ameus · lino.</i>                  | 70. <i>Actis euoli radices a san-</i><br><i>buco.</i>          |
| 56. <i>Artos · pane.</i>                  | 71. <i>Apolinaris · mandragora.</i>                            |
| 57. <i>Alophilos · alienigenas.</i>       | 72. <i>Acrio · lulio.</i>                                      |
| 58. <i>Agirion tarion · pastenaca.</i>    | 73. <i>Afros · spica.</i>                                      |
| 59. <i>Azamus · fermentum.</i>            | 74. <i>Artemisia · febrefugia.</i>                             |
| 60. <i>Aglicos · salsa.</i>               | 75. <i>Agaro · id est radicis lis-</i><br><i>aqualis.</i>      |
| 61. <i>Agigon · semen semperuiuo.</i>     | 76. <i>Afronitro · eris flos.</i>                              |
| 62. <i>Almis · lumbricis.</i>             | 77. <i>Agatia · sucus rose agrestis.</i>                       |
| 63. <i>Acapno · sine fumo.</i>            | 78. <i>Agantea · poma de alba sp[ina].</i>                     |
| 64. <i>Acrades · mespola.</i>             | 65. <i>Anagallicum-cum sold[a] maio[r].</i>                    |
| 66. <i>Ampellus leucu · uiti[s] alba.</i> | 67. <i>Alga nascitur in aqua et alle-</i><br><i>gat pedes.</i> |
|                                           | 79. <i>Anagallidis · auricula muris.</i>                       |
|                                           | 80. <i>Bazon · rubo.</i>                                       |

53) S. no. 22. 249. — 54) ἀδιαντος D. I 616. Paul. Aeg. 611C; R<sup>1</sup>: adiantus fil[i]cicula quae in arbore nascitur, vgl. no. 272. — 55) M. S.: ameus i. reddidomum uel morula uel semen morula rubi; danach schließt Löwe vor: ameus i. mo[rula] (= lino). — 57) D. I 401: απαρφάλινος ἄγρης· οἱ δὲ (= Πω.) παστινάχα; M. S.: agriontaphilon i. pastinaca silvestris; R<sup>2</sup>: agera · pastenaca, s. no. 33 mit Ann. — 59) ἀζυμος. Erklärung versteht aus fermentum [non habens] (Löwe). — 60) ἀγλυκος. — 61) Vgl. no. 14 und 12 Ann. — 62) ἔλμις · lumbricus, vgl. S. 522 Ann. 4. — 64) ἄγραδες D. I 151. Paul. Aeg. 615 G. — 65) consolida maior, vgl. Sinon. Barth. 10 b. R: (s. phil. Anz. 1882, 8). Dief. 637; vgl. no. 25. 79. — 66) Vgl. no. 17. — 68) Ann. R<sup>2</sup>: anterion · uerbena. Die Wortform gemahnt an ἀρίστην D. I 616; der Erklärung halber dachte ich an ἀρξιον quod 'uerbaco simile est' Paul. Aeg. 614G. D. I 597; M. S.: antericon oder anterion i. flos aspidilli. — 69) R<sup>2</sup>: ana · aequalis mensura. — 70) Vgl. 26. 169. — 71) μαρόρεια D. I 570. Paul. Aeg. 632 C. Dieselbe Glosse Sin. Barth. 11 b und bei M. S.; derselbe auch apolinarus i. iusquitanus; R<sup>2</sup>: apollinaris · finita. — 72) ἀρι- id est lolium Paul. Aeg. 612 A. D. I 241. — 73) spica jedenfalls aus spinis spuma (G. Löwe). — 74) ἀγρεμοσια D. I 463. Paul. Aeg. 615 B; fabrikt Sin. Barth. 21 a, vgl. D. I 350. — 75) ἀγαρικὸν φίζη D. I 338. Paul. Aeg. 610 D; R<sup>2</sup>: agoro · gladiolus paludensis. Vgl. M. S. cp. 22. — 76) ἀρι- virgo D. I 797. Paul. Aeg. 615 G. Vgl. no. 264. — 77) R: agacia i. m. de prunellis nigris. R<sup>2</sup>: agacea · sucus prunellae ex nigra spina. Sin. Barth.: achacia i. sucus prunellarum immaturarum. — 78) Früchte der ἀρι- λευχή D. I 356. Paul. Aeg. 612 C, vgl. no. 82. 90. — 79) R: anagallidis i. auriclu muris siue confirma; vgl. no. 25. 65. — 80) D. I 533: βάρος "Pa.. ρούβονμ"; Paul. Aeg. 617 A, vgl. 82. 90.

- |                                                  |                                                        |
|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| <i>Bra</i> tt <del>e</del> us · <i>sauina</i> .  | 94. <i>Brasica</i> · [ca]u[is].                        |
| <i>Batus</i> · <i>rumice</i> .                   | 95. <i>Bug.st.a</i> · <i>bovingua</i> .   fol.         |
| <i>Balsamo</i> · <i>sisimbria</i> .              | 164° col. 2                                            |
| <i>Balaustia</i> · <i>flores male granat e</i> . | 96. <i>Bunglusa</i> · l[a]ppa dra[c]o-                 |
| <i>Bratiuas</i> · <i>quod supra</i> .            | n[is].                                                 |
| <i>Buglussa</i> · <i>bovis lingua</i> .          | 97. . . . . . . . . . .                                |
| <i>Brionia</i> · <i>cucurbite agrest is</i> .    | 98. <i>Benna</i> · <i>rusera</i> (od. <i>tusera</i> ). |
| <i>Batica</i> · <i>lingua canina</i> .           | 99. <i>Br</i> . . . . .                                |
| <i>Bitumen</i> · <i>spalto iudaico</i> .         | 100. . . . . <i>bulgagine</i> .                        |
| <i>Batus</i> · <i>mura domestica</i> .           | 101. <i>Braci[us]</i> (od. <i>Bratiuas</i> ) · se-     |
| <i>Bissasa</i> · [ru]ta.                         | men . . . . .                                          |
| <i>Basilisca regia</i> · <i>basilicon</i> .      | 102. . . . . <i>ameus</i> .                            |
| <i>Br[o]mus</i> · <i>avena l[a]ter ligni-</i>    | 103. <i>Bub(l...)</i> · ( <i>aqualenis</i> ?).         |
| <i>mina</i> .                                    | 104. . . . . <i>pipula copressi</i> .                  |

81) βράσιν . . 'Pw. ἔρβα σαΐνιν D. I 105. Paul. Aeg. 617A; R: *brateos i.*  
μίνα herba. R<sup>2</sup>: *brateos - sauina*. Im Sen. vor t in *bra/teos* Rasur, vgl.  
v. Barth. 13b: *brateos uel bracteos* s. no. 85. 101. — 82) Wohl aus λάπαθος  
Paul. Aeg. 629H λάπαθον i. e. *rumex*; D. I 257: λάπαθον . . 'Pw. θου-  
τούλα, έσιμες ἀκούτρους. — 83) σισύμβριον D. I 271 f. s. Meyer Gesch. der  
I. III 408 f. Paul. Aeg. 616B. R: *balsamus rusticus i. susimbrium*; R<sup>2</sup>:  
σεμίτη - *susimbrius*. — 84) D. I 144: βαλανότιον . . ἄνθος ἄγριας έσοιᾶς  
Paul. Aeg. 616B. Meyer a. a. O. 377. — 85) Vgl. no. 81. 101. — 86) βού-  
δοσον D. I 611. Paul. Aeg. 616G; vgl. no. 95. 96. — 87) M. S.: *brionia*  
τετήσ nigra (vgl. Paul. Aeg. 617B) . . et est idem quod sicida uel *cucur-*  
*-zus uel cucurbitae silvestris*; Diefenb. 81: *wild kurbiss*. — 88) βέρεκα  
Langkavel a. a. O. S. 47. 85; Diosc. I 612: κυνόγλωσσον . . λίγγονα καρίνα;  
S.: *bete[cia] i. herba quae vocatur lingua canina: et est cinoglossa*. —  
ἀσφαλτός D. I 100. Paul. Aeg. 615F. Sin. Barth. 12a. cod. Montecass. LXIX  
27 s. o. S. 524. R<sup>2</sup>: *bitumen iudaico i. spaltrus*. — 90) ebenso R<sup>2</sup>; Sin.  
Th. 12b: *batus - rubus ferens mora*, vgl. no. 80. — 91) D. I 395: πήγανον  
πειον . . Σίριοι βησανά. R: *bisa i. picanon sius ruta*, vgl. Langkavel S. 12.  
— 92) aramäische Pflanzennamen S. 371. — 92) Vgl. Sin. Barth. 12 b. M. S.:  
βελισα i. *regia*; *basilicon i. oximum*, vgl. Langkavel S. 53. 104. — 93)  
βημος . . 'Pw. ἀβέραμ. Paul. Aeg. 617A. Zur Erklärung vgl. J. Löw S. 173  
Dugos. Doch R: *Brobus i. auena in ter legumen*. — 94) R: *bracca i.*  
*alis crispus*. — 95 f.) Vgl. 86. Zu 95 vgl. M. S.: *bugosso i. buglossa*. —  
R<sup>2</sup>: *benna - tufera*. In Ermangelung von besserem erinnere ich an M. S.:  
tura i. *trufli*; *tuttera i. pulegium*. — 100) M. S.: *uulgago = baccara*  
asara baccara; danach ist hier wohl das Lemma herzustellen; vgl. no. 21.  
101) Vgl. 81. 85; also wohl *semen [sauinae]*. — 102) Vgl. 32. 55. —  
3) Im Interpretam. ist die Lesung ganz unsicher; etwa *bulgussa - lingua*  
vis? Diefenbach 84; oder *bulbus?* — 104) *cupressi pilulae* Paul. Aeg.  
9 C.

- |                                                                  |                                                   |
|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 105. <i>B.(i)ades</i> · <i>isilia.</i>                           | 117. <i>Conocarpus</i> · <i>nuchi pineae.</i>     |
| 106. <i>B(a)tracion</i> · <i>(a)p(ius).</i>                      | 118. <i>C(e)ncro</i> · <i>milio.</i>              |
| 107. . . . .                                                     | 119. <i>C(i)nici</i> das · <i>gallas.</i>         |
|                                                                  | 120. <i>Codia</i> · <i>papaveris</i> <i>flor.</i> |
| 108. <i>Calamitis</i> · <i>nepeda.</i>                           | 121. <i>Columbaria</i> · <i>niruena.</i>          |
| 109. <i>Carudias</i> · <i>nuces</i> ( <i>auei..</i> ).           | 122. <i>Cacreos</i> · <i>semen ferole.</i>        |
| 110. <i>Coloquintidas</i> · <i>curcurbita</i><br><i>agreste.</i> | 123. <i>Camelion</i> · <i>corffff.</i>            |
| 111. <i>C</i> . . . . .                                          | 124. <i>Cinario</i> · <i>cardo.</i>               |
| 112. <i>Cobri</i> · <i>stercora cabrarum.</i>                    | 125. <i>Carsidania</i> · <i>colofonia.</i>        |
| 113. <i>Cabri</i> · <i>b</i> . . . .                             | 126. <i>Codion</i> · <i>ca[put] papaveris.</i>    |
| 114. <i>Crino</i> · <i>lilio.</i>                                | 127. <i>Ceroda</i> · <i>polecaris.</i>            |
| 115. <i>Cronion</i> · <i>cipas.</i>                              | 128. <i>Coconidio</i> · . . . <i>usc...</i>       |
| 116. <i>Crel. minus</i> · <i>trem.l...</i>                       | 129. <i>Cardamonio</i> · <i>eruga.</i>            |
|                                                                  | 130. <i>Cicer erraticus</i> · <i>ut supra.</i>    |

105) R<sup>2</sup>: *boniades* i. *napis semen*. M. S.: *boniades* i. *semen apii*; *apium* = *selinum*, also vielleicht herzustellen *boniadis* i. *selini*. — 106) *πραγχίων* D. I 322. Paul. Aeg. 616 D; R: *butracion* i. *apium agreste*. M. S.: *batrachion* i. *apium raninum*, vgl. Dief. 40. — 107) In R folgt auf 106 die Glosse: *berbena* i. *columbaria stius per[f]strion.* — 108) *χαλαρίνθη* . . . *Τα* . . . *νεπέταν* D. I 383. Paul. Aeg. 624A; R: *calamita* i. *montastro*, alii dicunt *quod sit nepita*; Langk. S. 54 nach Simon Gen.: *calantium*, *calanthi* . . . — 109) *χαρύδια* Paul. Aeg. 624G, vgl. R: *corodias* i. *nucis auellanae* . . . *arbor uel auellana*. — 110) *χολοκυνθής* D. I 669. Paul. Aeg. 627B. Sin. Barth. 17b; vgl. no. 87. — 112) *χόπρος* Paul. Aeg. 627D. — 113) Vgl. M. S.: *cabria* i. *brassica*, dazu no. 306 mit Anm. — 114) *χέινος* . . . *τα* . . . *λίλιουμ* D. I 451. — 115) D. I 289: *χρόμυνον* . . . *Πω. χέπαμ.* — 116) *χλάμανος* . . . *Πω. δάπονη τέρρας* D. I 303. Paul. Aeg. 629 B. Erklärt *terras m[a]lum*, vgl. R: *cyclaminus* i. *terras matus*, Meyer a. a. O. 8. 48. — 117) *χώνον* *χαρόπι*, Paul. Aeg. 629E. R: *conocarpus* i. *nux pineae*. — 118) *χέγχρος* . . . *Πω. μίλιουμ* D. I 240. — 119) *Ebenso* R; *xwic* i. e. *geli*. Paul. Aeg. 625 G; M. S.: *cicidios* i. *gallia astiana*, vgl. J. Löw S. 73 und unten no. 158. — 120) *χώδειον* Langk. S. 29. — 121) Vgl. Diefenbach 134. — 122) *χάχευον* D. I 424, s. J. Löw S. 349; M. S.: *cacreos* i. *species ferole*. *Graeci vocant hanc ferulam narthecos*; vgl. Langk. S. 40. J. Löw 36L. — 123) *χαμαλέων* . . . *Πω. χάρδος* D. I 352 f. Paul. Aeg. 645H; danach wohl hier das Interpretatum, herzustellen. — 124) *Ebenso* R; *xwicige* Langk. S. 75, vgl. no. 221. 252. — 125) Vgl. M. S. ep. 182, Dief. 444. — 126) Vgl. no. 120. 150. — 127) R: *cerodio* i. *policaris*; *cerodia* im Plin. Valer., Meyer a. a. O. II 407; M. S.: *coruta* i. *policaris*. — 128) *χόννος* *Knidus fructus est thymelaoe* Paul. Aeg. 626H; R: *coconidius* i. *tarpioi annae*; Sin. Barth. 16 b, vgl. 179. — 129–130) Siehe Diefenbach 100. Paul. Aeg. 624 E. M. S.: *cicer erraticum* . . . *aliqui dicunt quod sit cardamomum*, vgl. 167.

- |                                            |                                                |
|--------------------------------------------|------------------------------------------------|
| 31. <i>Cronopus · mala cidonia.</i>        | 144. <i>Castori(o) · [te]sticolus.</i>         |
| 32. <i>Celsa · mura domestica.</i>         | 145. <i>Copton · poma coppresso.</i>           |
| 33. <i>Crisocolla · atripl(i)ce(s).</i>    | 146. <i>Cala(te)us · atramentum [c. et ..</i>  |
| 34. <i>carpobalsamo · c(a)ps(a)mo.</i>     |                                                |
| 35. <i>Comabrum · surfura stridica.</i>    | 147. <i>Columbina militaris · per-</i>         |
| 36. <i>Ciconio · (u . c . .).</i>          | <i>s(o)matia.</i>                              |
| 37. <i>Camilia · hedera nigra.</i>         | 148. <i>Coribi · bacas eder(e).</i>            |
| 38. <i>Ca..bontis · quod supra.</i>        | 149. <i>Caparis · lappa Herculi.</i>           |
| 39. <i>Colopentriion · lingua ceruina.</i> | 150. <i>Codion agrion · papauer agrest[e].</i> |
| 40. <i>Ca . . . · uiola.</i>               |                                                |
| 41. <i>Calcanto · atramentum luci-</i>     | 151. <i>Cis[is] agria · cucumber dum.</i>      |
| <i>dum.</i>                                |                                                |
| 42. <i>Celt[i]ca · s(a)luiola.</i>         | 152. <i>Ca[mi]tr[ia] · amarola.</i>            |
| 143. <i>Col[c.] camina · spuma erca.</i>   | 153. <i>Claucia · uiola.</i>                   |

131) R: *coronopodia i. mala cidonia.* κορωνόποντα D. I 273. 615. Paul. Aeg. 628 B. J. Löw S. 222. Zur Erklärung vgl. Dief. 118 unter *cydonia*. — 132) Ebenso R; M. S.: *celsa i. mora celsi*; vgl. no. 90. — 133) Eigentlich θευσολάχανον, D. I 261 ἡρω. ἀτριπλικεύ; Sin. Barth. 17a: *crisocolanna-triplex*, so auch M. S. ep. 45; vgl. Meyer III 402. Doch die Bezeichnungen wurden verwechselt, auch R hat: *crisocola i. adriplicis*. — 134) Paul. Aeg. 25 A: *cassanium quidam balsami fructum esse dicunt.* S. Langk. S. 10; gl. no. 185. — 135) R: *cantabrae sunt surfures tritici*; Sin. Barth. 14a: *tratabrum i. fursfur quando simpliciter triticinum.* — 136) Dief. 117 unter *conia*, vgl. no. 160. — 137) χαμέλαια D. I 663; Paul. Aeg. 646 B; R: *camilia sicca miliontos* (schr. *sive camilliontos*) *sive edera nigra.* — 138) οὐδὲ *ca[mili]ontis*, vgl. 137 mit Anm. und 123. — 139) σκολοπένδρον Paul. 640 G. Langk. S. 127; R: *copendrio i. saxifrica sive lingua ceruina*; Sin. Barth. 24a. — 140) Ob *χαμαίνοντος*? Langk. S. 24. — 141) χάλκανθον I 779, Paul. Aeg. 645 F. Sin. Barth. 14b; M. S.: *calcantium i. uitriolum*, gl. no. 146. — 142) *celtica* s. Dief. 111; M. S.: *saliola od. saluiola i. cencerea*; vgl. Langk. S. 55. — 143) Vgl. no. 263 und R: *calcu cicaumino i. prum in olla noua coctum et minutatim pulueratim;* Interpretation: *uma (a)er[e]a.* — 144) R: *castorius i. e. castor[s] et sunt testiculi bebiris;* — S.: *castoreum . . i. testiculi castorei et sunt testiculi animalis quod nraece dicitur castor.* Vgl. Sin. Barth. 42 a. Paul. Aeg. 625 B. — 145) Schreibe ὅμιλη copressi, so R; *copto* = *capito* Dief. 97. — 146) = no. 141, vgl. M. S.: *cleatis oder calcitis* und auch Sin. Barth. 13b: *calcater i. atramentum cinnatum;* R: *calcitestus i. adramentus in albore.* — 147) R: *militaris i. nerma;* M. S.: *columbina i. berbena; personata . . lappa maior uel bardana,* Langk. S. 60. 76 f. Vgl. no. 242. — 148) χόρουμβοι. — 149) κάππαρες I 318 f. Paul. Aeg. 624 D. — 150) Vgl. no. 120. 126. — 151) σίκυς D. I 634. 52. Aeg. 640 B; R: *cisus agria i. cucumber agrestis.* — 152) Vgl. no. 42. — 153) Ebenso R.

- |                                                  |                                                   |
|--------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 154. <i>Cam(tian)tis</i> · <i>turbis</i> ..      | 170. <i>Clinidi</i> · <i>urtica</i> .             |
| 155. .. <i>dion agrion</i> ·  f. 165° col.1.     | 171. <i>Clinorica</i> · <i>rosa canina</i> .      |
| 156. <i>Cr. sagrina</i> · <i>menta siccata</i> . | 172. [ <i>C</i> ]ierro (oder [ <i>C</i> ]ietro) · |
| 157. <i>C. norogo</i> · <i>crundenita</i> .      | gummi.                                            |
| 158. <i>C(i)citas</i> · <i>gallas</i> .          | 173. <i>Ciparissum</i> · <i>poma copreni</i> .    |
| 159. <i>Cionefico</i> · <i>perdicaria</i> .      | 174. <i>Camilentis</i> · <i>radicis porri</i> .   |
| 160. <i>Ciconium</i> · <i>ferola</i> .           | 175. <i>Crocimata</i> · <i>pruna</i> .            |
| 161. <i>Conden</i> · <i>urtica</i> .             | 176. <i>Cerussa</i> · <i>psimitio</i> .           |
| 162. <i>Casion</i> · <i>cipero</i> .             | 177. <i>Ciserius</i> · <i>pomice</i> .            |
| 163. <i>Clinocus</i> · <i>polegio</i> .          | 178. <i>Centicenteuaper</i> · <i>sulfur ui-</i>   |
| 164. <i>Camepotes</i> · (p)ino <i>terrae</i> .   | <i>uum</i> .                                      |
| 165. <i>Cribentē</i> · <i>cera</i> .             | 179. <i>Cocconidio</i> · <i>flos mala gr-</i>     |
| 166. <i>Citrus</i> · <i>citrifolia</i> .         | <i>nat a </i> .                                   |
| 167. <i>Cardomo</i> · <i>nasturcio</i> .         | 180. <i>Citnorias</i> · <i>mala granati</i> .     |
| 168. <i>Coromegen</i> · <i>lapatio</i> .         | 181. <i>Cliniti</i> · <i>oruca</i> .              |
| 169. [ <i>C</i> ]amse · <i>euolum</i> .          | 182. <i>Calamendria</i> · <i>amaron</i> .         |

154) Wohl *cam[ile]ontis*, s. 137. 138 mit Anm. Gal. de simpl. medic. ad Paten. p. 453 (Meyer III 497): *camilia h. e. turbiscum*; M. S.: *turbiscon i. olivella*, *amilia* = *oliolla*. Vgl. Dief. 602. — 155) = no. 150. — 156) Mone Anz. IV 242: *collocassia* wilde minte; M. S. cp. 197: *culcasia lat. nero caso*; etwa hier *(c)oprinus*? — 157) Donati: *crenorojo* · *crudenina*. Etwa *erundina* — schaucht Mone Anz. IV 244? — 158) Vgl. no. 119. — 159) *perdicalis* oder *perdicaria* s. Dief. 425; M. S.: *perdicalis i. paritaria*. — 160) Vgl. no. 196. — 161) wird D. I 587; vgl. no. 170. 181. 224. — 162) Sin. Barth. 15 b; M. S. cp. 624. Meyer II 309 f. — 163) γλυκή ωνος Gen. D. I 377. Πε. πολέισουμ Paul. Aeg. 618 C; R: *gliconus i. puloū i. erba admirabilis*; vgl. no. 298. 312. 431. — 164) γραι-  
πηνυς Paul. Aeg. 646 A. Sin. Barth. 14 a. — 165) Vgl. M. S.: *cerapetia* (= *ter* ..) *i. curatio*, also vielleicht *c[erap]eutis[n]* · *c[u]ra*. — 166) Paul. Aeg. 626 E. — 167) D. I 294: *χάρδαμον* Πε. *χαστούρχιον*. Paul. Aeg. 624 E; R: *cardamomus uel cardamus i. nasturoius siue crisonus orientis*. Vgl. no. 129. 130 mit Anm. — 168) Klingt wie *χόρον μέγα* Langk. 23; zu *lapatio*, vgl. Langk. 89. — 169) M. S.: *capsice* (oder *camsice* cp. 131) *ebulus*, *capitu* *i. ebulus*, wohl aus *χαμαίκτη*, vgl. no. 26. 70. — 170) Vgl. no. 161. 214 — 171) Wohl aus *χνύνορθος*, vgl. J. Löw S. 276. — 172) Donati: *clista*. — 173) Paul. Aeg. 629 C. — 174) Wohl *camileontis* s. no. 123. 138. — 174) *χοκκίμηλα* D. I 153. Paul. Aeg. 627 A. Langk. S. 5. — 176) *ψικούθιον* D. I 790. Paul. Aeg. 646 G; R: *cerossa i. simicum siue puluer plumbi*, vgl. no. 204. 339. 447. — 177) *χιστήρεως* Genet. D. I 792. Paul. Aeg. 628 C. — 178) D. I 790. Paul. Aeg. 622 D. Zu Grunde liegt *θεῖον ἄνθος*, vgl. R: *simp-*  
*pero i. sulfur uiuus*. M. S.: *thionapiron i. sulfur uiuum*. — 179) Vgl. no. 121 — 180) = *χυδώνια*, vgl. *cicinoria* bei Plin. Val. (Meyer II 407) und M. S. cp. 168. — 181) Vgl. no. 161. 170. 224; im Interpret. lies *urtica*. — 182) Vgl. no. 42. 152.

|                                    |                                            |
|------------------------------------|--------------------------------------------|
| <i>lisfago · saliuia.</i>          | 251. <i>Eringio · car dupan.</i>           |
| <i>'oscolle · glute piscia.</i>    | 252. <i>Eran(ar)a · cardo.</i>             |
| <i>ringus · uua corbina.</i>       | 253. <i>Esperes · citrium.</i>             |
| <i>salnu · petrata.</i>            | 254. <i>Ericis carpo · radix tamarici.</i> |
| <i>siten · cicer.</i>              | 255. <i>Ediosmus · menta.</i>              |
| <i>scia · hedera.</i>              | 256. <i>Eucimo · eruga.</i>                |
| <i>nismus · porconatia.</i>        | 257. <i>Eritrodano · r(o)dna.</i>          |
| <i>elerata · uerticellata.</i>     | 258. <i>Eraclia · sisimbrio.</i>           |
| <i>rnnon · hedera.</i>             | 259. <i>Epoquistidus · flos deademo.</i>   |
| <i>terium · cocummere sil-</i>     | 260. <i>Eliquisma · rasura nauis afar.</i> |
| <i>ati cus .</i>                   | 261. <i>Elatin rodino(n) · rosacio.</i>    |
| <i>reto · transcolano.</i>         | 262. <i>Erisimo · menta.</i>               |
| <i>egimo · semen erui.</i>         | 263. <i>Es (u)stum · c[al]cu[s] cau-</i>   |
| <i>.. serabro · semen a pruno.</i> | <i>cumino.</i>                             |
| <i>s · sale.</i>                   | 264. <i>Eris flos · tracantu.</i>          |
| <i>a rustica · rosa agreste.</i>   | 265. <i>Erobotano · plantago.</i>          |

*Ἐλεισφαχος* Orib. vol. II 632 Dar. Paul. Aeg. 620 B. R: *lilisfagus*  
M. S.: *lelisfagus* (*uel elisfagus = elelisfagus*) *i. saliuia.* — 237)  
α D. I 441; Paul. Aeg. 623 F: *ἰχθ, id est gluten piscium.* — 238)  
D. I 568 ff. Paul. Aeg. 642 A. J. Löw S. 296; vgl. no. 340. 353.  
σπληνον . . φύεται ἐν πέτραις Orib. II 619 Dar. Paul. Aeg. 615 D;  
*lenu i. scolopendrie uenenose.* — 240) Vgl. no. 215. 322. — 241)  
8. — 242) Vgl. 223. 255. 319. Interpret. = *personatia*, s. no. 147.  
13) *scelerata* Dief. 517; *excelerata* Dief. 641. — 244) Zu *edernon*  
39. 437. *χαματίσσος* und *χαμαίάχτης* sind wohl confundiert. —  
Aeg. 620 A: *elaterium uocatur succus fructus cucumeris silvestris.*  
66. — 246) Ich weiss nur zu erinnern an M. S.: *eppeticon i.*  
*ia i. herba sancti Johannis perforata hypericon.* — 249) Vgl. 22.  
1) *ἡρόγυγιος* Paul. Aeg. 622 C; lies: *cardu pan(e)= calidus panis,*  
6; auch R: *eringio i. cardopanus.* — 252) Vgl. no. 124. 221. —  
*: esperis i. citrum.* — 254) *ἐρετηκης* D. I 114: *ἐρεικη δένδρον*  
*ὅμοιον μυρίκη*; D. I 499 *ἐρείκης* wohl = *μυρίκη* s. Löw S. 66.  
493. M. S.: *erice i. tamaricis.* — 255) Vgl. 223. 242. 319. —  
*: euzomum i. eruca*, vgl. no. 230. — 257) *ἐρυθρόδαρον* D. I 489.  
34 Dar. *r(o)dna* Dittographie aus dem Lemma; man erwartet als  
*rubia*. Langk. S. 45. — 258) Vgl. Langk. 26. *ἄλφιτον Ήρακλέους*  
1. — 259) *ὑποκυστής* D. I 119. Paul. Aeg. 644 G. Sin. Barth. 25 a,  
1; *diadema (herba)* Dief. 179? — 260) Vgl. no. 38. — 261) *ἱλαιον*  
rib. vol. II 631 Dar. — 262) Vgl. 229 mit Anm. — 263) *κεκαυμένος*  
I 749; *c[al]cu[s]* hat der Schreiber nur sinnlos nachgemalt. — 264)  
6 und zum Interpret. 375. — 265) *ἴεροβότανον* s. Langk. S. 60;  
13. 378. 411.

- |                                                               |                                                  |
|---------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| 211. <i>Dicam</i> · <i>resina non frixa.</i>                  | 224. <i>Edeno</i> · <i>urtica.</i>               |
| 212. <i>Daucu</i> · <i>anisi semen.</i>   f. 165 <sup>r</sup> | 225. <i>Ebedis</i> · <i>boni odoris.</i>         |
| col. 2.                                                       | 226. <i>Epitimo</i> · <i>satureia situatim.</i>  |
|                                                               | 227. <i>Elebrum nigrum</i> · <i>tora.</i>        |
| 213. <i>Eliotropea</i> · <i>solsequia.</i>                    | 228. <i>Elebro albo</i> · <i>maradraonira.</i>   |
| 214. <i>Elias</i> · <i>oliuas.</i>                            | 229. <i>Enis(mo)</i> · <i>nasturcio.</i>         |
| 215. <i>Erembentus</i> · <i>cicer.</i>                        | 230. <i>Eucimo</i> · <i>opopanax.</i>            |
| 216. <i>Erpillo</i> · <i>cicer erraticus.</i>                 | 231. <i>Eresino</i> · <i>radix edere ter-</i>    |
| 217. <i>Erena</i> · <i>lana cum sugo.</i>                     | <i>restri.</i>                                   |
| 218. <i>Eluscia</i> · <i>hedera.</i>                          | 232. <i>Eleneo</i> · <i>oleo sales minima</i>    |
| 219. <i>E(lu)calium</i> · <i>uncula caualli.</i>              | <i>mixtura.</i>                                  |
| 220. <i>Era</i> · <i>lupus.</i>                               | 233. <i>Erb(o)coclo</i> · <i>cicer erraticus</i> |
| 221. <i>Enarra</i> · <i>cardo.</i>                            | <i>qui rubea grana habet.</i>                    |
| 222. <i>Erigonon</i> · <i>senitione.</i>                      | 234. <i>Erpello</i> · <i>cicer erraticus.</i>    |
| 223. <i>Edeismo</i> · <i>menta sicca.</i>                     | 235. <i>Elenon</i> · <i>eleno.</i>               |

211) M. S.: *diacume i. resina non frixa.* D. I 96. — 212) Vgl. no. 200.  
 205. — 213) ἡλιοτρόπιον D. I 683 f. Paul. Aeg. 621 H. — 214) D. I 133.  
 Paul. Aeg. 619 F. — 215) ἐρεβίνθος D. I 245. Paul. Aeg. 620 F; vgl. no. 240.  
 322. — 216) ἐρπυλλος D. I 386. Πω. σερπύλλουμ, εἰ δὲ καρηλάτικουμ (cicur erraticum Marc. Emp.) Paul. Aeg. 621 A. Vgl. no. 234. 310. 414. — 217) ἐρι  
 D. I 202. Paul. Aeg. 620 G; ἔρια οἰστηηρά Orib. vol. V 612 Dar. — 215)  
 Wohl — εὐσχία s. no. 241, nicht — ἐλένη Orib. vol. V 611. Paul. Aeg. 620 E;  
 R: elixine; M. S.: elizio i. vetragine uel pariteria; M. S.: oliv — species  
*hederas.* — 219) Sin. Barth. 20 b; R: ebuloalium. M. S.: *ungula cabellina*  
*uel tussilago uel cameleuce;* vgl. no. 293. — 220) S. no. 72; *lupus* wohl  
 verderbt aus lulio. — 221) R: enonera i. centonodis sive cardo. M. S.:  
*enanarra* (uel ennara) i. cardus. Vgl. J. Löw S. 292 ff. s. no. 124. 252. —  
 222) ἡριγέρων D. I 590. Paul. Aeg. 622 C. M. S.: erigion sive erigeron ad  
 senition = cardo benedictus. Vgl. J. Löw S. 41 und no. 320. — 223) ἥδιος-  
 μος D. I 382. Orib. uol. II 636 Dar.; vgl. no. 242. 255. 319. — 224) Vgl.  
 no. 161. 170. 181. Der Guttural verschwindet ähnlich in *enarra* 221, *erat-*  
*lidus* 273, *eron* 279. — 225) εὐώδης. — 226) ἐπιθυμον D. I 670. Paul. Aeg.  
 620 E. Vgl. J. Löw S. 325 Anm. 1; lies: *situatica.* — 227) ἐλλέβορος μήλος ..  
 Πω. βεράτρουμ νίγρουμ D. I 630. Paul. Aeg. 620 C; lies: *veratrum nigrum*,  
 vgl. no. 357. — 228) ἐλέβορος λευκός D. I 627; lies: *veratrum album.* —  
 229) ἐρύσιμον D. I 297. Paul. Aeg. 621 A; R: *erisimus* i. *cardamomus sive*  
*nasturcius*, vgl. J. Löw S. 271 und no. 262. — 230) ἐξάμενον D. I 282, vgl.  
 no. 256; *opopanax* D. I 396. Paul. Aeg. 621 B. J. Löw 190 f. — 231) R:  
*erisina* · *radices hedera(e) terrestris.* — 232) ἐλάνεον. — 233) ἐρβεσίνον  
 oder ἐρβοχόκκιον Langk. S. 4. — 234) Vgl. no. 216. — 235) ἐλένον D. I 41.  
 Orib. vol. II 632 Dar. Paul. Aeg. 620 B; *ἔνεσλα* oder *ἴνεσλα* Langk. S. 66.  
 M. S. cp. 239; vgl. no. 276. 321.

|                                                  |                                                      |
|--------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| <i>Elilisfago · salua.</i>                       | 251. <i>Eringio · car dupan.</i>                     |
| <i>Eciostolle · glute piscia.</i>                | 252. <i>Eran(ar)a · cardo.</i>                       |
| <i>Estringus · uua corbina.</i>                  | 253. <i>Esperes · citrium.</i>                       |
| <i>Espalnu · petrata.</i>                        | 254. <i>Ericis carpo · radix tamarici.</i>           |
| <i>Erbiten · cicer.</i>                          | 255. <i>Ediosmus · menta.</i>                        |
| <i>Euscia · hedera.</i>                          | 256. <i>Eucimo · eruga.</i>                          |
| <i>Edeismus · porconatia.</i>                    | 257. <i>Eritrodano · r(o)dna.</i>                    |
| <i>Esclerata · uerticellata.</i>                 | 258. <i>Eraclia · sisimbrio.</i>                     |
| <i>Edernon · hedera.</i>                         | 259. <i>Epoquistidus · flos deademo.</i>             |
| <i>Elaterium · cocummere sil-<br/>uati cus .</i> | 260. <i>Eliquisma · rasura nantis afar.</i>          |
| <i>Epmeto · transcolano.</i>                     | 261. <i>Elatin rodino(n) · rosacio.</i>              |
| <i>Euegimo · semen erui.</i>                     | 262. <i>Erisimo · menta.</i>                         |
| <i>Eg. · serabro · semen a pruno.</i>            | 263. <i>Es (u)etum · c[al]cu[s] cau-<br/>cumino.</i> |
| <i>Elas · sale.</i>                              | 264. <i>Eris flos · tracantu.</i>                    |
| <i>Erba rustica · rosa agreste.</i>              | 265. <i>Erobotano · plantago.</i>                    |

(6) ἐλεῖσφαχος Orib. vol. II 632 Dar. Paul. Aeg. 620 B. R: *elisfagus ia.* M. S.: *lelis/agus* (uel *elisfagus* — *elelisfagus*) *i. salua.* — 237) ὅλλα D. I 441; Paul. Aeg. 623 F: *ἰχθ. id est gluten piscom.* — 238) ὁς D. I 568 ff. Paul. Aeg. 642 A. J. Löw S. 296; vgl. no. 340. 353. ) ἀσπληνον . . φύεται ἐν πέργαις Orib. II 619 Dar. Paul. Aeg. 615 D; *asplenu i. scolopendrie uenenose.* — 240) Vgl. no. 215. 322. — 241) . 218. — 242) Vgl. 223. 255. 319. Interpret. — *personatia*, s. no. 147. — 243) *scelerata* Dief. 517; *excelerata* Dief. 641. — 244) Zu *edernon* . 439. 437. *χαμακισσος* und *χαμακάτης* sind wohl confundiert. — aul. Aeg. 620 A: *elaterium uocatur succus fructus cucumeris silvestris.* . 266. — 246) Ich weiss nur zu erinnern an M. S.: *ep peticon i. regia i. herba sancti Iohannis perforata hypericon.* — 248) Vgl. 22. 251) ἡρύγγιον Paul. Aeg. 622 C; lies: *cardu pan(e) — calidus panis,* . 356; auch R: *eringio i. cardopanus.* — 252) Vgl. no. 124. 221. — . S.: *esperis i. citrum.* — 254) ἑρείχης D. I 114: *ἑρείχη σύνδρον . . ὄμοιον μυρίχη*; D. I 499 ἑρείχης wohl — *μυρίχη* s. Löw S. 66. III 493. M. S.: *erice i. tamaricis.* — 255) Vgl. 228. 242. 319. — . S.: *euzomum i. eruca*, vgl. no. 230. — 257) ἑρνθρόδανον D. I 489. I 634 Dar. *r(o)dna* Dittographie aus dem Lemma; man erwartet als *ng rubia*. Langk. S. 45. — 258) Vgl. Langk. 26. ἀλφίτερ Ἡρακλέους 271. — 259) ὑποχυστής D. I 119. Paul. Aeg. 644 G. Sin. Barth. 25 a, 317; *diadema (herba)* Dief. 179? — 260) Vgl. no. 38. — 261) Ἰλαῖον ✓ Orib. vol. II 631 Dar. — 262) Vgl. 229 mit Ann. — 263) *κακευμένος* D. I 749; *c[al]cu[s]* hat der Schreiber nur sinnlos nachgemalt. — 264) . 76 und zum Interpret. 375. — 265) *ἱεροβότανον* s. Langk. S. 60; . 313. 378. 411.

- |                                                        |                                               |
|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| 266. <i>Elaterio·cucumberis sylvaticis.</i>            | 282. <i>Fenicus · dactulus.</i>               |
| 267. <i>Eger(u)s · puplo.</i>                          | 283. <i>Filon · appium.</i>                   |
| 268. <i>Epridim (od. Epraedim) · cedro.</i>            | 284. <i>Frictis · medulla elefantis.</i>      |
| 269. <i>Eleborites · centauria minora.</i>             | 285. <i>Fonias · lauri folia.</i>             |
| 270. <i>Egineos · caprofico.</i>   f. 165 <sup>v</sup> | 286. <i>Fisalida · iscaria.</i>               |
| col. 1.                                                | 287. <i>Fu · benedicta.</i>                   |
| 271. <i>Erion · carice.</i>                            | 288. <i>Fenitia · alfeta.</i>                 |
| 272. <i>Edianto · niola.</i>                           | 289. <i>Flea · cortice.</i>                   |
| 273. <i>Erattilidus · cardo.</i>                       | 290. <i>Fenicio · parteco.</i>                |
| 274. <i>Busumo · semen oleastri.</i>                   | 291. <i>Flomus · lupicula sunt pisatoria.</i> |
| 275. <i>Buatomo · semen senapis.</i>                   | 292. <i>Fisalida · leporis auriculus.</i>     |
| 276. <i>Enula · elena.</i>                             | 293. <i>Fasfara · uncula caballi.</i>         |
| 277. <i>Enantes · flores de uite.</i>                  |                                               |
| 278. <i>Eris flos · de eramento.</i>                   |                                               |
| 279. <i>Eron agrion · lilyum agreste.</i>              | 294. <i>Gula · lacitis.</i>                   |
| 280. <i>Extantiu · fleva.</i>                          | 295. <i>Gigarta · semen uuae.</i>             |
| 281. <i>Facus · lenticula.</i>                         | 296. <i>Gligon · sapo.</i>                    |
|                                                        | 297. <i>Gnigulas · rapas.</i>                 |

266) S. no. 245. — 267) *αἴγειρος* D. I 109. Paul. Aeg. 611 E. — 268) Einzu vgl. M. S.: *cedrides* oder *cedoides* i. *semen arboris cedri*. — 269) *ἱλλορίτης* D. I 349 f. *κενταύριον τὸ μικρόν*. — 270) *ἴρωτος · caprificus*. — 271) *ἴρινόν*. — 272) S. no. 54. — 273) *χρονοδειλιός?* Langk. S. 76. — 274) Nicht — *εὐωμον*. D. I 282 s. J. Löw S. 93; vielmehr a. M. S.: *consentaneum* i. *semen oleastri*, oder *obuximum* i. *oleastrum*. — 275) Lemma *ράνεος?* — 276) Vgl. 235. 321. — 277) *οἰνάρθη* D. I 690. Paul. Aeg. 635 A, vgl. no. 335. — 278) *φρίνον δύριον* D. I 451, für die Form s. 224 Anm. — 280) Vgl. no. 288. *φλοτός*; R: *extactin* i. *gutta primi saponis* (l. *saporis*). Etwa von *λεπτό* und im Sen. das Interpret. unvollständig? — 281) *φράκος* D. I 249. Orib. I 697 Dar. — 282) *φρώνιξ* D. I 139. Paul. Aeg. 645 D; R: *finix* i. *palmis canadensis*. — 283) *φύλλον* Orib. II 899. R: *filidion* i. *apium*. — 284) R: *fidi* i. *medulla elecle factis* (l. *de elefante*); vgl. D. I 219: *περὶ μυελοῦ*. — 285) Lemma wohl — *folia*, vgl. Sin. Barth. 21 b. — 286) *φρασάλις* a. Lin. S. 297. Sin. Barth. 21 a; *iscaria* — *scariola?* — 287) M. S. cp. 274. Orib. II 698. Dief. 71. — 288) R: *finicio* i. *alfide*; R<sup>2</sup>: *alfeta · herba tinea*. — 289) *φλού* s. no. 280. — 290) R: *finicio* i. *pollis partica*; M. S.: *fenutio* i. *pollis partica*. — 291) *φλόμος* D. I 595. Paul. Aeg. 645 C; R: *falsatus* i. *lapides siue paritaria*; hier lies: *stue piscatoria*, vgl. Meyer II 406 unter *omphida*. — 292) Vgl. no. 286. 203. — 293) S. Sin. Barth. 20 b: *fasfara* i. *angulis caballina*, vgl. Langk. S. 66; s. no. 219. — 295) Orib. II 625 Dar. M. S.: *gigarta* (cp. 333 *girgata*) i. *arilla siue semina uue*; vgl. G. Löwe a. a. S. 3 f. — 296) *γλυκόν*. — 297) *γεγγύλη*; D. I 254. Paul. Aeg. 618 E; R: *genulus* i. *rapa uel genilido*.

|                                      |                                         |
|--------------------------------------|-----------------------------------------|
| <i>Higonus · plegio.</i>             | 312. <i>Gliconius · polegium.</i>       |
| <i>Heuū · musto.</i>                 | 313. <i>Geras · berbena.</i>            |
| <i>Hicisidis · ponia.</i>            | 314. <i>Gummeus · gummi spano.</i>      |
| <i>Heniotilis · mercurialis.</i>     | 315. <i>Gleucon · mustum.</i>           |
| <i>Hongilidus · rapa.</i>            |                                         |
| <i>Ierobone · plantago.</i>          | 316. <i>Hiscus · uiscus.</i>            |
| <i>Ilancion · semen feniculi aut</i> | 317. <i>Hipoquistide · eragine cam-</i> |
| <i>pastenaca.</i>                    | <i>pano.</i>                            |
| <i>Ilauclio · flore elisirici.</i>   | 318. <i>Hicar · aniso.</i>              |
| <i>Ilambri · brasica.</i>            | 319. <i>Hidrismus · menta.</i>          |
| <i>Ilauticon · grana uuae.</i>       | 320. <i>Hiregoranitus · se[n]tjona.</i> |
| <i>Ilaris · intibo.</i>              | 321. <i>Heleno · helena.</i>            |
| <i>Ilautia · uiola.</i>              | 322. <i>Herbetin · cicer.</i>           |
| <i>Higosi · serpullo.</i>            | 323. <i>Hyrius · gladiolo.</i>          |
| <i>Hingiber agreste · rubo ca-</i>   | 324. <i>Hyris illica · quod supra.</i>  |
| <i>nino.</i>                         | 325. <i>Hiaerubo · heruo.</i>           |

3) S. 163. 312. 431. — 299) γλεῖκος vgl. 315. — 300) γλαυκιδη η  
ωνία Orib. II 626 Dar. — 301) Ebenso M. S., vgl. Langk. S. 15. Paul.  
1 E. R: *genitulus i. gerante siue parturinon uel germebota uel mor-*  
und *lazansus i. orba mercurialis siue erimbota.* — 302) γεγγαλίς.  
626; vgl. no. 297. — 303) Vgl. no. 285. 313. 378. 411. — 304) R:  
*i. semen fenicula; glauclio i. flos pastinacae.* — 305) γλαύκιος D. I  
1. J. Löw 205 und Groteweld, die Stempel der römischen Augenärzte  
— 306) κράμβη D. I 262. Paul. Aeg. 628 E. R: *gambria i. brasica*  
*mбри i. brasica hoc est raua caulis;* M. S.: *cambris i. caulis.* — 307)  
295. — 308) Orib. II 683: σίρις . . τυρίς δὲ ριχόρις. D. I 275:  
υθουμ ἀγέστεμ. M. S.: *goris i. intubus.* R: *gesris i. intuba;* vgl.  
— 309) Ebenso R; M. S.: *glauclion i. uiola.* — 310) ζυγίς D. I 386,  
. 216. 234. 414. — 311) ζυγίβερις D. I 300. Zur Form vgl. außer  
ih 318. 358; Langk. S. 102. — 312) Vgl. no. 163. 298. 431. — 313)  
οτάνη D. I 548 f. M. S. ep. 240. Langk. 60; vgl. 265. 303. 378. 411.  
) Vgl. no. 199. — 315) Ebenso M. S. vgl. no. 299. — 316) λέιξ D. I 442.  
eg. 623 A. M. S.: *hixus i. uiscus;* vgl. no. 330. — 317) Vgl. no. 259.  
*erugo campane i. prassium i. marrubium;* R: *hixarin i. erugina*  
*ius;* vgl. Sin. Barth. 25 Anm. 10. — 318) R: *kyoar i. anivis;* M. S.:  
*baucia uel daucus agrestis.* Vielleicht = ζυγίς D. I 608 (vgl. 310.  
— 319) Vgl. no. 223. 242. 255. — 320) D. I 590: ιριγίζων . . Πν.  
ιψη, οἱ δὲ σενέκιον. R: *hyrigerontos i. striction,* vgl. no. 222.  
) Vgl. no. 235. 276. — 322) Vgl. no. 215. 240. — 323) Ebenso R;  
I 9. Paul. Aeg. 623 D. Sin. Barth. 25 b: *yreas.* Diefenb. Gl. 309. —  
*lyrica* D. I 9 und die Stellen der vorigen Ann. — 325) ξερόπετ

- |                                                                        |                                                          |
|------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| 326. <i>Iris illirica · soldagine.</i>                                 | 337. <i>Ius calcu lepetis calcu spuma ferri.</i>         |
| 327. <i>Irius · follonicatoria.</i>                                    | 338. <i>Ipur(i)s · ca(u)d(a) canalli.</i>                |
| 328. <i>Ipies · ulmus.</i>                                             | 339. <i>Ipsimitiuo · cerussa.</i>                        |
| 329. <i>Ipirius · filetis.</i>                                         | 340. <i>Istringus salutaris (..ba cāpana).</i>           |
| 330. <i>Ixus · viscus de querco.</i>                                   |                                                          |
| 331. <i>Indicena · uit[t]onica.</i>                                    |                                                          |
| 332. <i>Ipsicis · cortix salicis.</i>   f. 165 <sup>v</sup><br>col. 2. | 341. <i>Iteas · salix.</i>                               |
| 333. <i>Iu siue iarin · erugine cam-<br/>pa na .</i>                   | 342. <i>Ipaturium · radices arge-<br/>monio.</i>         |
| 334. <i>Ismirnis · mirra.</i>                                          | 343. <i>I(smi)rnion · oles atro sim-<br/>mola ordet.</i> |
| 335. <i>Inantes · flores de uite sal-<br/>vatica.</i>                  | 344. <i>Ires elirica · soldagine.</i>                    |
| 336. <i>Iste . . . . .</i>                                             | 345. <i>Ipiquistitus · ballo cassino.</i>                |
|                                                                        | 346. <i>Idroscenus · argento viuo.</i>                   |

326) Vgl. no. 323 f. 344. — 327) *f[u]llonicatoria wohl — herba fullo-*  
*num = saponaria oder osatis d. i. wohl isatis* M. S. cp. 108, vgl. M. S.: *isatis..*  
*est herba qua tingitur blauetum.* J. Löw S. 347. — 328) *πτελέα* D. I 110.  
 Paul. Aeg. 638D; vgl. no. 457. — 329) *πτέρεις Πω. φίλις φαράρια .. ei δὲ*  
*φίλικεμ* D. I 676 f. Paul. Aeg. 638D; vgl. no. 458. — 330) R: *izus i. virga*  
*quercea;* vgl. no. 316. — 331) *οὐεττονική* D. I 503. Langk. S. 59. Lemma:  
*indigena.* — 332) R: *ipxius i. cortex salicis;* M. S.: *peidia t. flos malii gre-*  
*nati uel cortex = σίδια;* vgl. Meyer III 377. — 333) Vgl. no. 317. 351;  
 schreibe *ius* (= *lóz*) *siue..* — 334) *σμόρια* D. I 78 ff. Paul. Aeg. 641B;  
 R: *ismirnos i. murta;* M. S.: *smirra i. myrta.* — 335) Vgl. no. 277. —  
 336) R stimmt in diesem Buchstaben auffallend mit Sen. überein, 335—341  
 bringt R in derselben Reihenfolge, nur nach 335 noch eine Glōsse einschließend.  
 So lässt sich 336 aus R mit Sicherheit ergänzen: *istostus t. acungia tan-*  
*rina* s. D. I 211: *περὶ στέατος ταυρού.* Vgl. M. S.: *acungia — adpi-*  
*taurina* cp. 70 und 599. Auch für *isatis* als Lemma von 327 spricht jener  
 Umstand. — 337) *iōs χαλκοῦ λεπίς χαλκοῦ.* R: *ius caloo i. lippidus calcu*  
*siue spuma ferri.* M. S.: *ius i. erugo uel flos aoris;* vgl. no. 369. — 338)  
*ἴπποντος* D. I 540 f. Paul. Aeg. 623C; R: *iporis i. herba quae dicuntur eads*  
*caballina.* — 339) Vgl. no. 176. 204. 447. — 340) Vgl. 238. 353; R: (*Ι*στρί-  
*gnus i. erba salutaris.* Im Interpret. ist die Lesung ganz unsicher; wahrschei-  
 nlich *salutaris, sua lupina.* — 341) *Ιτά* D. I 130. Paul. Aeg. 623E. —  
 342) *εὐπατώριο* D. I 535. Paul. Aeg. 621B; R: *hippaturio i. radix agri-*  
*moniae.* D. I 536: *ἴνιοι ταύτην ἀργεμάνην* (codd. *ἀργεμίσταν*) *ἰδίασιν*  
*πλανηθέντες;* vgl. no. 43. — 343) D. I 414: *ἴπποσιλιον .. ei δὲ σμόρια.*  
*Πω. ὅλους ἄτρονυμ.* Paul. Aeg. 641C. Zum Interpret. vgl. 440: *σινιλια* *ορδε[ti];*  
*mola hordei* Dief. 365. — 344) R: *hilisirica i. soldago quae est malum*  
*bona contra disenteriam.* M. S.: *soldago i. iris illyrica* vgl. 323 f. 326. —  
 345) R: *ipocistidus i. rosa canis quam rosam caninam appellant;* vgl. 233.  
 317. — 346) R: *idroceros i. artus uiuos.* *ὑδράγυρος* D. I 776.

## MEDICINISCH-BOTANISCHE GLOSSAR VON SIENA 541

|                                         |                                          |
|-----------------------------------------|------------------------------------------|
| <i>I..pocerotis · sudor uerbicum.</i>   | 361. <i>Leuco · uiola alba.</i>          |
| <i>Inas · cellas.</i>                   | 362. <i>Lutrus · nitro nigro.</i>        |
| <i>Isatis · do .... os qui tintores</i> | <i>363. Lutus · tripholium domesti-</i>  |
| <i>berogo vocant.</i>                   | <i>cum.</i>                              |
| <i>Intiba siluatica · urrigena.</i>     | 364. <i>Licion · licio.</i>              |
| <i>Iarin · eragine campana.</i>         | 365. <i>Lutus · ros marino.</i>          |
| <i>Iteoflion · ulmi cort[ex].</i>       | 366. <i>Ladano · spuma elefanti.</i>     |
| <i>Istrignus · uua lupina.</i>          | 367. <i>Limnistas · frandus seno-</i>    |
| <i>Istiptiria · alumen.</i>             | <i>pide.</i>                             |
| <i>Isatis · canape.</i>                 | 368. <i>Limnisius · centauria.</i>       |
| <i>Iringio · pane calido.</i>           | 369. <i>Lepitis calco · spuma ferri.</i> |
| <i>Iliburo · uarabo.</i>                | 370. <i>Litargiro · spuma argenti.</i>   |
| <i>Iusti agria · mercuride.</i>         | 371. <i>Libanotidus · rosmarino.</i>     |
| <i>Isio · berola.</i>                   | 372. <i>Leontipodia · pede leonis.</i>   |
| <i>Lapsidium · lapsina.</i>             | 373. <i>Ligusperma · agnusperma.</i>     |
|                                         | 374. <i>Leuco · arbor pupuli.</i>        |

- 17) R: *ipostara i. succus cum lana ouium subtus ascellas.* M. S.: *isopi m i. succus lane ouium;* Sin. Barth. 25 b. οὐσυνος D. I 204. — 348) oder οὐη hier = οἰνεών. — 349) R: *isatis i. uuas dus unde tingunt n;* M. S.: *isatis i. aluta, alupision uel pison quo tintores utuntur;* (*alupta, alupison, alutut*) = *lenticula aquatica, lentigo aquae, græce uel straciottis;* D. I 593: ποτάμιος στρατιώτης. *borage* bei Langk. — 350) Vgl. no. 192. 308. — 351) Vgl. no. 333. 317. — 352) Richtiger *cortex.* — 353) Vgl. no. 238. 340. — 354) Vgl. no. 29 und 30. — Vgl. 349. 327. — 356) Vgl. no. 251. — 357) Vgl. no. 227 f. — 358) Cor-eret aus λινό·ξωστις. D. I 682: οἱ δὲ Ἐρμεῖοι βοτάνιοι ᾧω. Σφέται μερ-ίδαι μάσκουλα. Paul. Aeg. 631 E. Zur Form vgl. 310. 311. 318. — M. S.: *ision i. cameleombante,* s. ep. 126. — 360) *λαμψάνη – λάψανα* 59. Orib. II 656. J. Löw S. 178. M. S.: *leppidion i. lapsana.* — 361) 71: *λευκότον* .. ᾧω .. *βιόλα ἄλφα.* Paul. Aeg. 630 D: R: *loculea t. alba.* — 362) Paul. Aeg. 631 F: *litrum stius nitrum;* R: *litron i. nitrus.* 37. — 363) D. I 600: *λωτὸς ἥμερος .. οἱ δὲ τραχύοις λινοί.* Paul. Aeg. — 364) R: *licius compositus est bonus ad oculos lacrimosos.* Paul. 331 G; vgl. Villefosse et Thédenat *cachets d'oculistes romains* S. 29 ff. 5) D. I 424: *λιθανωτὶς ἦν ᾧω. χαλοῦσι φοσμαρίνουμ.* Paul. Aeg. 630 E; *anotis i. ros marinus cefarius siue zaber.* — 366) *λάδανον* D. I 120. Aeg. 629 G; aber die Erklärung passt dazu nicht; R: *lapano i. spuma fanto.* D. I 190: *ἔλεφαντος ὁδόντος δήνυσμα.* — 367) R: *κιττίς frōsonepidus.* Etwa *frundes sinapis?* — 368) D. I 347 ff.: *λιμνήσιον – δριον μέγα oder μικρόν.* — 369) Vgl. no. 337. D. I 752. — 370) Vgl. 33. — 371) Vgl. no. 365. — 372) D. I 612: *λεοντοπόδιον.* Paul. Aeg.: *λεοντοπέταλον.* — 373) *ἄγνως ἡ λύγος* D. I 129; vgl. no. 20. 47. — *τεύκη* D. I 109. Paul. Aeg. 630 D. R: *leuce;* vgl. no. 267.

- |                                              |                                                               |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
| 375. <i>Lipidus calco · tracantio.</i>       | 388. <i>meleas persicus.</i>                                  |
| 376. <i>Lopea · culsco.</i>                  | 389. <i>Molibus · plumbum.</i>                                |
| 377. <i>Lupulo · ummo ... (iceo).</i>        | 390. <i>Me..s · .e..n(a)..</i>                                |
| 378. <i>Lirobotanum · wiruena.</i>           | 391. <i>Milmeruia (od. Milnorvia) ·</i><br><i>centonodia.</i> |
| 379. <i>Lituesperma · milio ceruino.</i>     | 392. <i>Ma(no) m(aris) ...   f. 166'</i><br><i>col. 1.  </i>  |
| 380. <i>Lapacio · rodenape.</i>              | 393. <i>M(a)l(atis) · malua.</i>                              |
| 381. <i>Lidenia · cucorbi .. taria.</i>      | 394. <i>Miri(c)is · tamaricus.</i>                            |
| 382. <i>Lectro · gumme.</i>                  | 395. <i>Meu · sicer.</i>                                      |
| 383. <i>Lacca · ancusa.</i>                  | 396. <i>M(al).....us · malua agrestis.</i>                    |
| 384. <i>Lipidium · lapsina. [naria.</i>      | 397. <i>M..s terrae arsto ..... da.</i>                       |
| 385. <i>Litus ainatitus · petra sanguis.</i> | 398. <i>Margettis · ferola.</i>                               |
| 386. <i>Malatia · malua silua(tica).</i>     | 399. <i>M(a)lonterida · sugia..</i>                           |

375) Vgl. no. 264. 337. 369. Die Erklärung wohl aus *calcanton* — γίλκανθον D. I 779 das mit dem hier in Frage kommenden, sachlich verschiedenen χαλκοῦ ἄνθος D. I 750 zusammengefallen ist. — 376) λεύχρα — καλέζασσον D. I 310. M. S. cp. 197: *culcasia*. — 377) R: *lupido i. humoloxu*, vgl. Langk. S. 91 über *humulus lupulus*. — 378) ιεροβότανον vgl. no. 265. 303. 313. 411. — 379) λιθόσπερμον D. I 488. Paul. Aeg. 631 D. Langk. S. 49; sonst *milium solis*. — 380) R: *lapacio i. rudember*; Meyer II 410: 'rednarabis' vielleicht entstellt aus *rhododaphne i. e. nerion*'; vgl. Langk. 89. — 381) Verderbt aus ξλατήγιον, vgl. no. 427. 245. 266. 110. — 382) ηλωτηρον Paul. Aeg. 622 A. M. S. cp. 238. — 383) M. S. cp. 2: *accara, grecs anchusa, latine lacca* D. I 523. Langk. S. 48. — 384) Vgl. 360. — 385) αἰγατίτης λίθος D. I 810. Paul. Aeg. 630 H. — 386) μαλάχη ἀγρία D. I 492. Paul. Aeg. 632 B. — 387) R: *malantino i. gittus*. M. S.: *melantium i. git*; *git* ist nomen equivocum ad *cymimum ethiopicum* et ad *nigellam*, vgl. Löw 266. Also entweder: *melantion i. git* oder *melantio · nigella*. — 388) μηλίς περσική Orib. II 664 Dar. ohne Interpret. — 389) μέλυνθος D. I 759 f. Paul. Aeg. 633 E. — 390) M. S. cp. 535: *meu — anustum agreste*. Vielleicht *meios* (D. I 12 Ald.) [an]e[lt]ū a[gř]? — 391) R: *milcorbia uel milosorbis i. centonitica sive serpinaca* (Plin. *proserpinaca*); *millemorbia* Dief. 381, vgl. Langk. S. 89. Meyer III 498; vgl. M. S.: *milmorbia* und *contumnodia*. — 392) Lesung zu unsicher. — 393) Vgl. no. 386. — 394) μυρίη D. I 113. Paul. Aeg. 634 A; vgl. no. 254. — 395) R: *meu i. sister uel pilus ceruinus*. M. S.: *sister i. aretum agreste i. meu*; vgl. no. 390. Meyer II 422. — 396) R: *malanagrius i. malua agrestis*; M. S.: *malsagria i. malua agrestis*. — 397) Donati: *mensiterrae arsto cucceturida*. R: *malum terrae i. aristolecis rotunda*. Also zu lesen: *m[alu]s terrae · ar[i]sto[lochia ro]tu[n]da*. M. S.: *malastoraca i. aristologia rotunda*; vgl. no. 116. — 398) μαγύθαις D. I 432. 434. (καῆλος ἐμφερῆς νάρθηκι) vgl. Langk. S. 40. — 399) M. S.: *melanteridas i. sugia de furno uitri*. D. I 783: *μελαντηρία*; vgl. no. 409.

- |                                                                            |                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 400. .... <i>m̄morura domestica.</i>                                       | 410. ( <i>Ms</i> ) <i>lancion</i> · <i>sorba.</i> |
| 401. <i>M(e)uasspereas</i> · <i>flores de meo.</i>                         | 411. <i>Merobalano</i> · <i>ueruina.</i>          |
| 402. . . . . · <i>lucidum.</i>                                             | 412. <i>Menti orionōn</i> · <i>menta sicta.</i>   |
| 403. <i>Mass(a)cula</i> · <i>lana....</i>                                  | 413. <i>Milio ceruino</i> · <i>saxafrica.</i>     |
| 404. <i>Maliloto</i> · <i>trifolio pratense.</i>                           | 414. <i>Morig...</i> · <i>serpullo.</i>           |
| 405. <i>Modeo</i> (oder <i>Mocleo</i> ) · <i>feces</i><br><i>mor(ati).</i> | 415. <i>Meuelus</i> · <i>medulla ceruina.</i>     |
| 406. <i>Moli(bi)dinis</i> · <i>plumbi pul-</i><br><i>uera.</i>             | 416. <i>Morale</i> · <i>perdicale.</i>            |
| 407. <i>Misius</i> · <i>atramento lucido.</i>                              | 417. <i>Megante</i> · <i>sparago.</i>             |
| 408. [ <i>Melgonus</i> · <i>papauer.</i>                                   | 418. <i>Mente orion on </i> · <i>nepeta.</i>      |
| 409. <i>Malanterida</i> · <i>sugia de furno</i><br><i>uitarrio.</i>        | 419. <i>Mellacaria</i> · <i>gladiolo.</i>         |
|                                                                            | 420. <i>Meriucorios</i> · <i>millefoba.</i>       |
|                                                                            | 421. <i>Massaliastica</i> · <i>radix libesti.</i> |
|                                                                            | 422. <i>Merigine</i> · <i>mirra.</i>              |

400) Etwa *orica domestica*? — 401) R hat: *micanum i. semen de moro*, vgl. no. 32. 390. 395. — 402) Wohl — 407, vgl. no. 141. 146. — 403) Donati: *massacula lana marisia*. R: *masacula i. marina lana*. — 404) R: *mililoto i. trifolio protensus*. D. I 388: μελιλωτος Paul. Aeg. 632G; vgl. no. 363. — 405) No. 403 bis 406 in R in derselben Reihenfolge, also entspricht dieser Glosse in R: *momoco i. flos de morario*. Meyer III 406: *morrarii i. morus nigra*. — 406) R: *molepditus i. pulueros plumbi*. μολεψθεινa D. I 764. Paul. Aeg. 633E. — 407) μίσυ D. I 782. Paul. Aeg. 633D; vgl. no. 402. — 408) μήκεω D. I 554. Paul. Aeg. 632H. — 409) R: *malanteridae* · *sugia de furno uitrario*, vgl. no. 399. — 410) S. M. S. ep. 654. D. I 158. Langk. S. 9. J. Löw S. 285 ff. — 411) Das Lemma verderbt aus ισοβίτανος, vgl. 313. 378, auch 265. 303; *myrobalanon*, woran es anklingt, ist etwas anderes, s. Meyer II 409. — 412) μέντη δρίγανος s. Apul. ep. 93 (bei Langk. 54): *Graeci eam minthen agrian, alii minthen orīgānon, ... Itali nepetam.* — 413) Vgl. no. 379. Mone Anzeig. IV 247: *Kospermatis* · *semen saxifragae*. M. S. ep. 198. Meyer III 533. — 414) Vgl. no. 216. 234. 310. Das Lemma lautet wohl *morig[an]us*; woraus dies verderbt, ist nicht klar. Der Sache nach passte τραγοδρίγανος .. δρίγανωφ η ἐρπόλλῳ ἀγρίωφ δμοῖος D. I 376. — 415) μέλος Paul. Aeg. 633H. R: *meclo i. omnis medulla a bestiarum uel besticis*. D. I 219: μνεῖλον δὲ κράτερός ἔστιν ἡλάψτιος. — 416) Vgl. no. 159. μ[u]rale auch dem Wortsinn nach — *part(e)taria*; vgl. Langk. S. 90. — 417) μνάκανθα D. I 266. M. S.: *miacantus i. sparagus*, *miacanta i. sparula*. — 418) Vgl. 412. 108. — 419) Vgl. no. 323 f. 326. 344. Dem *mellacaria* liegt wohl μαχαιρίστα s. Langk. S. 105 (D. I 521: μαχαιρόντα) oder ein verwandter Ausdruck zu Grunde, wenn es nicht Dittographie des folgenden Lemma ist. — 420) Die Erklärung *millofolia* D. I 602 μονισθεῖλος 'Pse. ειλλεφόλιονμ; zum Lemma vgl. Langk. 20: *bellicor anādium*. — 421) Vgl. 10. 445. Dief. Gl. 327: *libisticum* oder *leuisticum*. M. S.: *ligusticus i. leuisticus a liguria regione dictus*; vgl. Meyer II 246. — 422) μυρίγη oder ευρέης, μύρη D. I 603. Paul. Aeg. 634 b.

423. (*N*ardus[*ta*]cius·spica ner*idi*). 435. *Oleratru* · *petrosilino*.  
 424. *Nartigus* · *ferola*. 436. *Oridacus* · *lactuca*.  
 425. *Neruita* (od. *Nerutia*) · *plan-* 437. *Odico* · *ebolo uel canes-*  
     *tago*. 438. *Ocimo* · *eruga*.  
 426. *Narbistum* · *calce nina*. 439. *Odernon* · *ebolo*.  
 427. *Napeus* · *senape*. 440. *Opis mictus tannosta peper-*  
     *bita*. 441. *Orime* · *simila ordet*.  
 428. *Nuetia* (od. *Nueria*) · *cucur-* 442. *Octonis* · *celaedonia maior*.  
     *bita*. 443. *Onfation* · *musto de us*  
 429. *Nu(ctili....)sus* · *bulbus*. 444. *Partimino* · *mercuriales*.  
 430. *Oxus* · *acetum*. 445. *Pancugirius* · *libesticae radis*.  
 431. *Oligonus* · *polegium*. 446. *Pallioris* · *cicer domesticus*.

423) *νάρδος στάχυς* Paul. Aeg. 634 D. Sin. Barth. 31 b. J. Löw 303; R: *nardus lacius i. spica nardus*. — 424) D. I 426: *νάρθηξ* .. Πα. φίρωνας Paul. Aeg. 634 D: *νάρθηξ*; i. e. *ferulae semen*, vgl. 160. 398. — 425) *Lemna* (= *neurata* oder dergl., s. Langk. 86: *ἐπτάνευρος*. D. I 268: *ἀγρόγιλασσο-* πολύγενερος; vgl. no. 3. 265. 303. — 426) *ἄσπετος*, vgl. no. 6. — 427) Paul. Aeg. 634 D, vgl. no. 275. — 428) Wie *lidenia* 381 wohl aus *ἴλατής* ver- derbt, vgl. noch 245. 266. 110. — 429) R hat *narcicus i. bulbus amara* (= *ἐμετικός*) *i. solisequia et hanc potimilla*, daraus ist vielleicht auch unsere Glosse verderbt und gekürzt. — 430) D. I 706. Paul. Aeg. 635 E. — 431) = *γλίχωνος*, vgl. no. 163. 298. 312. 431. — 432) *Donati*: *ontromedia*. — 433) D. I 691. 700. Paul. Aeg. 635 C. Dief. n. gl. S. 6. Die Erklärung richtige in no. 443. — 434) Vgl. no. 230. Im Interpret. *Donati peucedano*. Vielleicht ist *peucedanum* gemeint, das jedenfalls eine dem *opopanax* ähnliche Substanz war und auf ähnliche Weise gewonnen wurde. Vgl. M. S. cp. 384 mit cp. 374. — 435) *olus atrum* vgl. 343. — 436) *θρίδας* D. I 279. Paul. Aeg. 622 F; M. S.: *thridax i. lactuca*. — 437) R: *odicus i. ebolus uel canescens*. M. S.: *odicus i. ebulus*, vgl. no. 439 und 26. 70. 169. — 438) Vgl. no. 256: *enciman*. Langk. 27. — 439) Vgl. 437. 244. — 441) R: *orimen i. simula ordet*; vgl. Sin. Barth.: *simila tritici est medulla siue farina purissima*; M. S.: *orimus i. simula de ordeo*; vgl. no. 343. — 442) *δεσέντες* .. *χειλιθέντες* μῆτε D. I 330. Paul. Aeg. 635 A; M. S.: *othonia* (od. *othion*) *i. celidonia maior*. — 443) D. I 691 *διφάκιον*, vgl. 433. — 444) D. I 682: *παρθένιον* .. Πα. *ἔρβα μερκουριάτις μάσκουλα*. — 445) R: *panicus rigitus i. libisticas radis*. M. S.: *pana cosriza i. ferula agrestis*; also jedenfalls aus *πάναξ* φέ- entstanden. Ueber *libistica* vgl. no. 421. — 446) *παλίσιον* D. I 116. Paul. Aeg. 636 D. Sin. Barth. 33 a. R: *pollicis i. cicer domesticus*. M. S.: *palvira* est *herba lanaria uel cicer domesticus*.

## AS MEDICINISCH-BOTANISCHE GLOSSAR VON SIENA 545

- |                                                                     |                                                     |
|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| 47. <i>Psinic(iο) · cerussa.</i>                                    | 457. <i>Pteleas · ulmus.</i>                        |
| 48. <i>Piganon · ruta.</i>                                          | 458. <i>Pterius · silce.</i>                        |
| 49. <i>Ponsolica · follicolata.</i>                                 | 459. <i>Pinus · triticus.</i>                       |
| 50. <i>Poletrica · capillo Venere.</i>                              | 460. <i>Picia · coacolus.</i>                       |
| 51. <i>Pituina · resina cruda uel<br/>pinia.</i>   f. 166' col. II. | 461. <i>Ponord(i) · rosada.</i>                     |
| 52. <i>Policronia · porcinatia.</i>                                 | 462. <i>Pice uoconteca · pice sicca.</i>            |
| 53. <i>Poletricum · coriandrum<br/>agreste.</i>                     | 463. <i>Priapisco · satirion.</i>                   |
| 54. <i>Passo · sapa.</i>                                            | 464. <i>Prason · porrus.</i>                        |
| 55. <i>Piganon agrion · ruta agrest e .</i>                         | 465. <i>Piper longo · qui non per-<br/>maturat.</i> |
| 56. <i>Pituina · resina pinea.</i>                                  | 466. <i>Prasion · marrubium.</i>                    |
|                                                                     | 467. <i>Persterion · uiruena.</i>                   |

447) Vgl. no. 176. 204. 338. — 448) πήγανον . . 'Ρω. ζεῦτα . . D. I 391. aul. Aeg. 637 B. — 449) πομφόληξ D. I 742. Paul. Aeg. 638 A. Sin. Barth. 34 b: *onfiligos i... fuligo de fornace eris*; vgl. M. S. cp. 594. — 450) ἀδιάντον, ί δὲ πολύτρεχον . . 'Ρω. κιγκινάλις D. I 616; Simon Gen. bei Langk. 128: *dianum . . uel politricon, capillus veneris.* — 451) πεντῶν (δητίνη) D. I 95. I. S.: *pituina resina, quam nos abietalem dicimus.* — 452) Ueber *personatia* gl. Langk. S. 76. M. S. cp. 387. — Nach no. 147 wird so auch *uerbena* = *columbina, militaris*) genannt. Synonyme derselben sind auch *δίχωμον*, *άγχωμον*. Also wird das Lemma auf *πολύχωμον* zurückgehen. — 453) 'gl. no. 450. Bei D. I 616 ist *κόριον* *ἄγρον* zu emendieren. — 454) R: *assus i. sapa.* — 455) Vgl. no. 448. — 456) Vgl. no. 451. — 457) R: *pen-  
teleas i. ulmus cuius folia plagas glutinant.* Paul. Aeg. 638 D; vgl. no. 328. — 458) Vgl. no. 329. Paul. Aeg. 638 D. R: *ptereas i. folius* (I. *filicis*) *cuius  
adix occidit latos lumbricos.* — 459) *πυρός* D. I 233. Paul. Aeg. 638 E. I: *pyrus i. triticum h. est frumentum.* — 460) *πιτύα* D. I 206. Paul. Aeg. 38 F. Interpret.: *coagulum.* — 461) M. S.: *pinorde i. rosata* (vgl. R: *pi-  
tina i. lauricata*). R: *pinordes i. rasina picis siccae.* — 462) R: *pice pon-  
ica i. pix sicca.* D. I 100. Paul. Aeg. 637 B. — 463) M. S.: *priapiston i.  
atyrrion.* D. I 475. Meyer III 499. — 464) D. I 287: *πράσον . . 'Ρω. πόλιον μ.* Paul. Aeg. 638 B. — 465) D. I 299: *ἔστι δὲ τὸ μὲν μακρὸν (πέπει) . . ύπό-  
τιχον δὲ τὸ ἄωρον.* Paul. Aeg. 636 F. — 466) D. I 454 f.: *πράσιον . .  
'Ρω. μαρρούβιον.* R: *prasius i. marrubius albus.* Paul. Aeg. 638 B. — 467) D. I 548: *περιστερεών.* Paul. Aeg. 636 H. R: *peristrion i. columbaria.*

Halle, im Mai 1883.

JOHANNES SCHMIDT.

# EIN KAPITEL AUS DER FOMALEN LOGIK, ANGEWENDET AUF ARISTOTELES UND PLATON.

## I.

Jeder positiven Aussage lässt sich eine negative, und jeder negativen eine positive, desselben Prädicates von demselben Subject gegenüberstellen:  $a$  ist  $b$ ,  $a$  ist nicht  $b$ ;  $a$  ist nicht  $b$ ,  $a$  ist  $b$ . Die beiden einander so entgegengestellten Aussagen (*αντιπαρών αντικείμεναι* Aristot. *de interpr.* 7 p. 17 b 16) stehen im Verhältniss des sogenannten **contradictorischen Widerspruches**, der jedes dritte ausschliesst (*principium exclusi tertii*): eine von beiden muss stets wahr, eine nicht wahr sein, gleichviel ob es sich um seiendes oder nichtseiendes handelt; eine dritte Möglichkeit geht es nicht. Sokrates ist entweder krank oder er ist nicht krank, gleichviel ob er ist oder nicht ist: wenn er nicht ist, so ist zwar falsch, dass er krank, aber wahr, dass er nicht krank ist (Aristot. *Kateg.* 10 p. 13 b 27).

Der Grund ist leicht einzusehen. Denkt man sich den Begriff  $b$  (krank) als einen Kreis innerhalb des unbegrenzten Umfang alles denkbaren ( $y$ ), so ist was nicht  $b$  ist alles denkbare ( $y$ ) —  $\neg b$ , und darum mit  $b +$  nicht  $b$  ( $= y$ ) der Umfang alles denkbaren erschöpft. Es muss also jedes beliebige  $a$  (Sokrates) entweder in den Umfang von  $b$  oder von dem was nicht  $b$  ist fallen; ein drittes geht es nicht.

Von diesem Verhältniss des **contradictorischen Widerspruches** unterscheidet sich sehr wesentlich eine andere Art des Gegenstands Weiss — wenn wir dies und schwarz, worauf für den vorliegenden Zweck nichts ankommt, hier nach der volksthümlichen Auffassung als Farben wollen gelten lassen — weiss ist nicht blau; aber mit weiss und blau ist der Begriff der Farbe nicht erschöpft.

denn ausser ihnen giebt es andere, und wenn wir alle Uebergänge itrechnen, eine unendliche Anzahl anderer Farben. Dem weiss steht im Verhältniss des contradictorischen Widerspruches das was nicht weiss ist, dem blau alles was nicht blau ist gegenüber: denn auch weiss und nicht weiss (blau und nicht blau) ist der ganze umfang des Begriffes der Farbe, in weiterem Sinne sogar der Umgang alles denkbaren, erschöpft, durch weiss und blau aber mit ichtten. Jeder irgendwie gefärbte Gegenstand muss entweder weiss oder nicht weiss (blau oder nicht blau), aber durchaus nicht entweder weiss oder blau sein: denn im ersten Falle ist jedes dritte ausgeschlossen, bei dem anderen Paar der Gegensätze — man nennt e conträre nach Aristoteles, der Aussagen, die in diesem Verhältniss stehen, als *ἐναντίως ἀντικείμεναι* bezeichnet — mit ichtten (*ἀντιφάσεως μὲν οὐδέν ἐστι μεταξύ, τῶν δὲ ἐναντίων δέχεται* Aristot. Metaphys. 10, 4 p. 1055 b 1).

Aus dem gesagten erhellt sofort, dass das negative Glied des contradictorischen Widerspruches allemal gleich der Summe aller conträren Gegensätze des positiven Gliedes in dem Umsange des Begriffes sein muss: nicht weiss ist gleich der Summe aller Farben ausser weiss.

Die conträren Gegensätze werden nicht alle in demselben Verhältniss zu einander gedacht. Weiss und blau stehen sich anders gegenüber als weiss und schwarz. Stellen wir uns die Farben mit allen ihren Abtönungen im Uebergange in einander auf einer wischen zwei Punkten verlaufenden Linie vor, so würden weiss und schwarz, gewissermassen als am weitesten von einander entfernt, die beiden Endpunkte derselben sein, alle anderen Farben wischen ihnen in der Continuität der Linie liegen. Diese als Endpunkte oder als Extreme gedachten conträren Gegensätze (Aristoteles bezeichnet sie als *ἐκ διαμέτρου ἀντικείμενα*, vgl. Trennelenburg *Elem. logices Aristot.* p. 72 Anm. 1) werden im folgenden polare Gegensätze genannt werden.

Die Zahl der polaren Gegensätze ist wie die der Glieder des contradictorischen Widerspruches stets zwei; aber die ersteren sind allemal zwei unter mehreren koordinierten und schliessen deshalb nie mit innerer (logischer) Nothwendigkeit das dritte aus.

Die Zahl der conträren Gegensätze hängt von dem Umsange des Begriffes ab. Dichotomische Begriffe umfassen nur zwei conträre Gegensätze, weil sie nur zwei Theilungsglieder (Arten) haben;

bei ihnen fallen also die conträren — jedoch ohne logische Nothwendigkeit — mit den polaren Gegensätzen zusammen. Die Litteratur aller Völker zerfällt (bisher) in Poesie und Prosa: jedes litterarische Werk gehört also zu dieser oder jener, und wenn nicht zu der einen, so zu der anderen; ein drittes giebt es — in Folge der historischen Entwicklung der Litteratur — (bisher) nicht.

Die meisten Begriffe sind polytomisch und umfassen als solche eine Mehrzahl von conträren Gegensätzen; eine besondere Betrachtung erheischen für den vorliegenden Zweck die trichotomischen.

Wenn man die Winkel in rechte, spitze und stumpfe theilt: wenn die Raumbegriffe trichotomisch, vorn — hinten, rechts-links, oben — unten, mit dem gemeinsamen Zwischenbegriff der Mitte gefasst und dem analog die Zeit in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft geschieden wird: so hat man aus Gründen einer nicht durch die Logik gebotenen Zweckmässigkeit an Stelle der in der Natur der Sache liegenden Polytomie einer unbegrenzten Vielheit die Trichotomie gesetzt. Die Zahl der conträren Gegensätze im Begriff des Winkels ist, entsprechend der Zahl der Punkte in der Peripherie des Kreises, unendlich: die Dreiteilung setzt abgesehen von der Unterordnung der gestreckten und mehr abgestreckten Winkel unter die stumpfen, willkürlich  $90^{\circ}$  als Teilungsgrenze, weil die diesseit und die jenseit und die in diese Grenze fallenden Winkel je unter einander gewisse Eigenschaften gemein haben. Auch innerhalb der Begriffe des Raumes und der Zeit ist die Zahl der conträren Gegensätze, gerade wie die der Nuancen der Farbe, der Natur der Sache nach unendlich; und auch der an Stelle dieser Polytomie gesetzten Trichotomie, vermöge deren, um mich eines nahe liegenden Bildes zu bedienen, ein Punkt ohne Ausdehnung in der Mitte einer nach beiden Seiten hin ins unendliche verlaufenden Linie als Grenzscheide angenommen wird. liegt eine logische Nothwendigkeit nicht zu Grunde. Ganz ähnlich ist es mit denjenigen Tugendbegriffen (nach Aristoteles), innerhalb deren statt der Polytomie unendlich vieler Arten des menschlichen Handelns zwischen zwei Extremen von unbeschränkter Ausdehnung nach je einer Seite, die als Fehler zu bezeichnen sind ( $\xi\deltaεια$  und  $\hat{\nu}\piερβολή$ ), als  $\muεσότης$ , als grenzscheidende Linie die Tugend gedacht wird (feig — tapfer — tollkühn, geizig — sparsam — verschwenderisch).

## II.

Die vorstehende Erörterung wird das Verständniss von einigen erwickelteren Fragen, deren Lösung die Aufgabe dieser Zeilen ist, esentlich erleichtern.

Wenn in Aussagen desselben Prädicats von demselben Subject, *i.e.* in der Qualität, *d. h.* als positiv und negativ, einander entgegengesetzt sind, zugleich die Unterschiede der Quantität (Allgemeinheit, Besonderheit) aufgenommen werden, welche Verhältnisse 'geben sich'?

Aristoteles sagt (*de interpr.* 7 p. 17b16, Uebersetzung von Trendelenburg in den Erläuterungen zu den Elementen der Logik. S. 19): 'Eine Bejahung steht einer Verneinung im Verhältnisse des' contradictorischen 'Widerspruches (*ἀντιφατικῶς*) gegenüber, wenn der eine Satz das allgemeine (*καθόλον*) bezeichnet, der andere, dass dasselbe nicht allgemein sei, z. B. alle Menschen sind weiss, nicht alle Menschen sind weiss; kein Mensch ist weiss, einige Menschen sind weiss (*ἔστι τις ἀνθρωπος λευώς*); im Verhältnisse des' conträren 'Gegensatzes (*ἐναρτίως*) die allgemeine Bejahung und die allgemeine Verneinung, z. B. alle Menschen sind weiss, kein Mensch ist weiss; alle Menschen sind gerecht, kein Mensch ist gerecht. Deswegen können diese nicht zugleich wahr sein', wohl aber — kann man mit Trendelenburg . 22 hinzusetzen — beide zugleich falsch, wie z. B.: Alle Dreiecke sind rechtwinklig, kein Dreieck ist rechtwinklig; es sind eben einige rechtwinklig.

Diese Ausführung ist, obwohl sie bisher weder in Betreff ihrer Wahrheit noch der Echtheit ihrer Abstammung von Aristoteles anzweifelt worden zu sein scheint, zum Theil nicht richtig.

Erinnern wir uns, dass von zwei einander contradictorisch widersprechenden Urtheilen 1) nothwendig eines wahr, eines falsch ist; 2) jedes dritte ausgeschlossen wird; und dass 3) das negativeglied des contradictorischen Widerspruches gleich ist der Summe aller conträren Gegensätze.

Nun sagt Aristoteles: die beiden Urtheile 'alle Menschen sind eiss' und 'nicht alle Menschen sind weiss' stehen im contradictorischen Widerspruch. Andern wir in diesem Beispiel nur das Prädicat 'alle Menschen sind allwissend' und 'nicht alle Menschen sind allwissend', so erhellt sofort, dass diese beiden Urtheile

(und ebenso auch jene) nicht im Verhältniss des contradictorischen Widerspruches stehen können. Denn sie sind 1) beide nicht wahr, und sie lassen 2) ein drittes zu, welches das wahre ist, nämlich, dass kein Mensch allwissend ist. Denkt man sich die Begriffe (Mensch und weiss oder allwissend) als Kreise, so sind für die gegenseitige Lage derselben drei Fälle<sup>1)</sup> möglich, die im conträren Gegensatz zu einander stehen: 1) der eine Kreis fällt ganz in den andern — dass sie beide zugleich congruent sein und sich vollständig decken können, ist für die vorliegende Erörterung unerheblich — 2) sie schneiden einander, d. h. sie decken sich theilweise, 3) sie schliessen einander gegenseitig aus. Der erste Fall entspricht dem Urtheil 'alle Menschen sind sterblich', der zweite dem Urtheil 'nicht alle'<sup>2)</sup> sind weiss', der dritte dem Urtheil 'kein Mensch ist allwissend'.

Der Fehler der Ausführung bei Aristoteles liegt in der Verbindung der Negation mit einer Subjectsbestimmung (alle), während sie, um das Verhältniss des contradictorischen Widerspruches herzustellen, zum Prädicatsverbum hätte gezogen werden müssen.<sup>3)</sup>

1) Genau genommen unendlich viele, die aber alle unter einen der drei fallen. Man vergleiche was oben über die Raumbegriffe und ähnliche gesagt ist, und die drei Fälle in dem Beweise des Satzes über Centri- und Peripheriewinkel.

2) Das Urtheil 'nicht alle sind weiss' hat denselben logischen Werth wie die beiden (subconträren) Urtheile 'einige sind weiss, einige sind nicht weiss'. Der Gegensatz dieser Urtheile 'liegt nur in dem Schein des Ausdrucks', Trendelenburg Erläuterungen S. 22. 'τὸ γὰρ τινὶ ( nämli. ὑπάρχειν) καὶ τὸ οὐ τινὶ (ὑπάρχειν) κατὰ τὴν λέξιν ἀντικείμεται μόνον' Aristot. Anal. pr. 2, 15 p. 63 b 23. Sie fordern sich gegenseitig als Complemente wie die Theile eines von einem zweiten geschnittenen Kreises, von denen der eine ohne den anderen unvollständig sein würde. Wenn (nur) einige Menschen gerecht sind, so müssen nothwendig einige nicht gerecht sein; und wenn (nur) einige nicht weiss sind, so müssen einige weiss sein. Mit Unrecht sagt Trendelenburg ebendaselbst, subconträre Urtheile aus denselben Begriffen könnten nicht beide zugleich falsch sein. Gewiss ist das möglich. 'Einige Menschen sind sterblich, einige sind nicht sterblich'. Vielmehr sind alle sterblich. 'Einige Menschen sind allwissend, einige sind nicht allwissend'. Vielmehr ist keiner allwissend. Das wahre ist, dass sie beide zugleich entweder richtig oder unrichtig sind.

3) Drei Satztheile lassen drei Beziehungen der Negation zu: nicht alle sind weiss; alle — sind nicht — weiss; alle sind — nicht weiss. Nur die mittlere entspricht dem Verhältniss des contradictorischen Widerspruchs, ist aber zu leicht mit der dritten zu verwechseln. Vgl. auch Trendelenburg Erläuterungen S. 8, Elementa S. 57, 8.

im Deutschen wegen der Beschränktheit der Wortstellung die Veideutigkeit noch grösser wird, so wird es nützlich sein, eine *var nicht schöne*, aber dafür ganz unzweideutige Umschreibung zuwenden. 'Es ist der Fall' und 'es ist nicht der Fall, dass alle Menschen weiss (allwissend) sind'. Dies sind in der That zwei Glieder eines contradictorischen Widerspruches: denn ein dritter Fall ist nicht möglich; und das negative Glied des Widerspruches umfasst die beiden conträren Gegensätze des positiven Gliedes: nun wenn es nicht der Fall ist, dass alle Menschen weiss (allwissend) sind, so sind entweder einige weiss (allwissend) oder es ist keiner weiss (allwissend). Conträre Gegensätze sind mithin: alle, nicht alle (einige, einige nicht), kein, und unter diesen sind alle — kein die beiden polaren.

Ebenso wenig stehen die beiden Urtheile 'kein Mensch ist eiss', 'einige Menschen sind weiss' im contradictorischen Widerspruch, wie sofort das Beispiel zeigt 'kein Mensch ist sterblich', 'einige Menschen sind sterblich'. Beide Urtheile sind falsch, vielmehr sind alle Menschen sterblich. Der contradictorische Widerspruch wäre 'kein Mensch ist sterblich' und 'es ist nicht der Fall, dass kein Mensch sterblich ist'; das negative Glied desselben würde die beiden conträren Gegensätze umfassen 'alle sind sterblich (eiss)' und 'einige sind sterblich (weiss)'.

Danach ist auch die Stelle Anal. pr. 2, 15 p. 63 b 23 zu beachten, von welcher oben (S. 550 Anm. 2) ein Theil citirt wurde. Nach dem Ausdruck (die Uebersetzung von Trendelenburg, Erläuterungen S. 20) 'heissen vier Arten von Urtheilen entgegengesetzt, B. alle und keine, alle und nicht alle (einige), einige und keine, einige und nicht einige, aber der Wahrheit nach sind es nur drei: nun einige und nicht einige stehen sich nur dem Ausdruck nach entgegen. Von diesen (drei) bilden die allgemeinen, alle und keine, einen (conträren) Gegensatz, z. B. alle Wissenschaften seien gut, eine Wissenschaft sei gut; die übrigen sind im Verhältniss des contradictorischen Widerspruchs entgegengesetzt'. — Vielmehr sind, abgesehen von den subconträren (vgl. S. 550 Anm. 2), alle sogenannten Gegensätze, wie der eben gegebene Nachweis hinlänglich zeigt, lediglich conträre.

## III.

In Platons Protagoras (329 c ff.) wird die Frage behandelt, ob es eine Tugend gebe oder mehrere. Protagoras ist der Ansicht, *δίκαιοσύνη, σωφροσύνη, δοσιότης* u. s. w. seien Theile eines ganzen, der *ἀρετή*, und zwar nicht unter sich und mit dem ganzen gleichartige Theile wie die des Goldes, sondern an sich und ihres Functionen (*δυνάμεις*) nach specifisch verschiedene wie die des Gesichtes. Denn es brauche durchaus nicht ein Mann alle zu besitzen; vielmehr gebe es tapfere, die nicht gerecht, gerechte, die nicht weise seien. Demnach, schliesst Sokrates, wäre z. B. die *δίκαιοσύνη* nicht *ὅσιον*, sondern *μὴ ὅσιον*, die *δοσιότης* nicht *δίκαιον*, sondern *μὴ δίκαιον, ἀλλ' ἄδικον ἄρα, τὸ δὲ* (nämlich *τὸ δίκαιον*) *ἄνοσιον* (331 a). Dem Paradoxen dieser Folgerung sucht sich Protagoras, da er über ihre logische Zulässigkeit kein klares Urtheil hat, lediglich durch Ausflüchte zu entziehen, und Sokrates muss in Folge dessen eine neue Erörterung beginnen (332 a ff.), die er auf die Natur der Gegensätze begründet. Sie lässt in Folge der damals noch mangelhaften Ausbildung der logischen Terminologie Schärfe des Ausdrucks vermissen, ist aber trotzdem durchaus verständlich und unzweideutig. *ἀρρεσύνη* und *σωφροσύνη, ἰσχύς ἀσθένεια, τάχος βραδυτής, καλόν αἰσχρόν,* *ἀγαθόν κακόν* sind *ἐναντία* (*πᾶν τούναντίον* 332 a). Solcher Gegensätze sind aber immer zwei und nicht mehrere (332 c). Wenn also *ἀρρεσύնη* Gegensatz zugleich der *σωφροσύνη* und der *σοφία* ist (332 e, 333 a), so muss *σωφροσύνη* und *σοφία* dasselbe sein (333 b) u. s. w.

In Bezug auf diese Beweisführung bemerkt Stallbaum (Proleg. zum Protag. S. 23 ff., Ausg. v. Kroschel S. 10 und 16), Sokrates meine sie nicht ernstlich, sondern bediene sich ihrer nur hinterlistig (*captiose*), um den Gegner durch seine dialektische Überlegenheit zu verwirren; und Bonitz (Plat. Studien<sup>2</sup> 247 mit Anm. 4) trägt Bedenken sie 'als von Platon ernstlich gemeint anzusehen', erstens weil 'die Geschicklichkeit, mit welcher die Anerkennung der zwei *ἐναντία* von *ἀρρεσύνη* an die weitest entfernten Stellen des Beweisganges gebracht ist', 'viel mehr für das Bewusstsein und die Absicht einer Täuschung als für die unbefangene Entwicklung ernstlicher Ueberzeugung' spreche; zweitens weil der Satz *σωφροσύνη καὶ σοφία ταῦτα* erheblich weiter gehe 'als die sonstigen

Aeusserungen Platons über das Verhältniss der einzelnen Tugenden zu einander.

Das Gewicht dieser Gründe ist nicht zu verkennen und wird vielleicht noch verstärkt durch einige andere Beobachtungen. Der Dialog ist durchweg mit grosser Ironie nicht blos gegen den Hauptgegner, sondern auch gegen seine Berufsgenossen geschrieben; die ihm Sokrates ganz gegen seine sonstige Methode der kurzen Fragen und Antworten in den Mund gelegte längere Auseinandersetzung über das Alter und die Verbreitung der Philosophie in Hellas gibt sich unzweifelhaft als eine Parodie der früheren Rede des Protagoras über Alter und Verbreitung der Sophistik zu erkennen; und auch die sokratische Auslegung des simonideischen Gedichtes gilt, mag sie nun ernsthaft gemeint sein oder nicht, ausgesprochenermassen lediglich dem Nachweise, dass man in Dichterstellen jede beliebige Ansicht hineinragen könne, bei der Forschung nach Wahrheit also von so unsicheren Beweismitteln absehen müsse.

Nichtsdestoweniger scheinen zwei Gründe für die entgegengesetzte Ansicht noch schwerer zu wiegen. Bonitz findet sehr mit Recht im Protagoras nicht blos die Tendenz zu zeigen, wie der grosse Tugendlehrer sich selbst zu Falle bringt; auch nicht blos die, die Dialektik als die einzige fruchtbare Forschungsmethode in das rechte Licht zu setzen; sondern er findet darin — im Gegensatz zu Schleiermacher — auch eine reale Ausbeute in der von den verschiedensten Seiten in Angriff genommenen Untersuchung über das Wesen der Tugend. Giebt man dies zu, so wird man zwischen den Theilen des Dialogs, in welchen die übermuthige Laune des Sokrates ihr Wesen treibt, und denen, welche das Wesen der Tugend zu erforschen suchen, wohl zu unterscheiden haben. Die Parodie in der Rede über Alter und Verbreitung der Philosophie ist so offenkundig, dass sie niemand, auch Protagoras und den Zuhörern (oder Lesern) nicht, entgehen konnte; und die Auslegung des simonideischen Gedichtes schliesst mit der ausdrücklichen Erklärung, dass auf diesem Wege die Wahrheit nicht zu finden sei. Die Untersuchung dagegen über das Verhältniss der einzelnen Tugenden zu einander ist so gänzlich frei von übermuthigem Humor, so schlicht und sachgemäss, dass nicht blos Protagoras, was ja beabsichtigt sein konnte, sondern auch die Zuhörer und Leser, deren logische Bildung doch gewiss noch weit unter der des Protagoras stand, ganz ebenso wie jener — und dies konnte nicht beabsichtigt

sein — durch den Ton der Unterhaltung über den vorausgesetzten Zweck getäuscht werden mussten. Auf diese Weise hätte Platon, da weder in der Untersuchung selbst noch im weiteren Verlaufe des Dialogs die geringste Hinweisung auf die Absicht einer Mystification, die doch nur auf die Verhöhnung des Gegners gerichtet sein konnte, zu finden ist, rein zu seinem eigenen Vergnügen, ohne jeden Nutzen mit Bewusstsein einen Betrug ausgeführt, ohne ihn später unschädlich zu machen; was um so sonderbarer wäre, als sicher zu erwarten stand, dass über kurz oder lang ein scharfsichtiger ihn entdecken würde. In dieser Frage wird man einem Manne, der ihr freilich nur als Dilettant gegenübersteht, nämlich Grote (Gesch. Griechenl. III 591 der deutsch. Uebers.) zugeben müssen, dass eine solche Annahme — er spricht von Stallbaum — Platon 'zu einem unaufrichtigen Streiter, einem Sophisten im modernen Sinne macht, gerade in dem Augenblicke, wo der Commentator dessen reine und erhabene Sittlichkeit als Gegenmittel gegen die angebliche Verderbtheit des Gorgias und Protagoras röhmt'.

Und ferner: das ganze Verfahren Platons bei jener Erörterung schliesst den Gedanken an einen bewussten Trugschluss aus, während in einem Zeitalter, welches noch nicht in dem Besitz der durch Aristoteles geschaffenen Logik noch auch wie wir durch methodischen Unterricht in der Grammatik für die scharfe Erfassung logischer Verhältnisse vorbereitet war, ein Irrthum in solchen Dingen sehr begreiflich ist. Sokrates will ganz ernsthaft ermitteln, was sich aus des Gegners Behauptungen ergiebt: wenn Protagoras' Ansicht richtig sei, so müssten die angegebenen Folgerungen gezogen werden. Und darum verfährt er in der ganzen Untersuchung, von der die Rede ist (331 a — 333 a), in dem Gefühl der aus dem Mangel einer festen logischen Terminologie entspringenden Schwierigkeiten mit der peinlichsten Vorsicht und Genauigkeit. Mit der grössten Gründlichkeit geht er langsam, Schritt für Schritt, vorwärts, wendet die Betrachtung nach allen Seiten, um nur eine bestimmte und unantastbare Fassung der Begriffe zu gewinnen; er ringt mit dem Gedanken und dem Ausdruck und sucht durch allerlei Umschweife, die uns sonderbar und überflüssig erscheinen (besonders 332 a fl.), dem Irrthum und dem Zweifel jede Hinterthür zu verschliessen. Bei einem solchen Ernst ist absichtlich Hinterlist undenkbar; wenn ein Fehlschluss unterläuft, so macht er ihn bona fide, nicht um dem Gegner Verlegenheit zu bereiten.

Doch wie dem auch sei, dass die Beweisführung an mehreren gischen Fehlern leidet, ist unbestreitbar. Für unseren Zweck genügt es, aus der ganzen Untersuchung zwei Behauptungen herausheben:

- 1) dass *ἀφροσύνη* und *σωφροσύνη* (und ähnliche) Gegensätze sind, die jedes dritte ausschliessen, und dass mithin *σοφία*, wenn sie auch ein Gegensatz zu *ἀφροσύνη* sein sollte, mit *σωφροσύνη* zusammenfallen müsste;
- 2) dass die *δσιότης*, wenn sie nicht ein *δίκαιος* sei, ein nicht *δίκαιον*, sondern ein *ἄδικος* sein müsse.

Die logische Unrichtigkeit der ersten Behauptung hat Bonitz §. 247) in aller Kürze, aber vollkommen ausreichend aus der Ver-echselung des contradictorischen Widerspruches mit dem conträren egensatz abgeleitet; in Betreff der zweiten wird eine kurze Er-terung nicht überflüssig sein.

Es giebt in unseren Sprachen eine Reihe von Bezeichnungen ir Eigenschaftsbegriffe, welche durch Zusammensetzung mit einer em griechischen *α* privativum gleichbedeutenden Vorsilbe (lat. *in*, eutsch *un*) in ihr Gegentheil verkehrt werden. Entsprechend der i der Grammatik hergebrachten Bezeichnung dieser Vorsilbe wird er auf diese Weise gebildete Gegensatz, für welchen meines Wis-ens ein besonderer Name nicht gebildet ist, im folgenden der rative Gegensatz genannt werden. Da nun die Negation, u dem Eigenschaftswort gesetzt, eine ähnliche Wirkung hat wie ie privative Vorsilbe, so ist es von Wichtigkeit, den logischen Verth beider Ausdrucksweisen genau zu ermitteln. Auf den ersten Blick hat es ganz den Anschein, als ob sie beide in durchaus leicher Weise zur Bezeichnung des contradictorischen Wider-pruches dienten. ‘Ungerecht’ und ‘nicht gerecht’ scheinen voll-ommene Synonyma zu sein und zusammen mit ‘gerecht’. jedes ritte auszuschliessen. Eine kurze Betrachtung genügt um zu zeigen, ass dies ein falscher Schein ist. Während nämlich ‘gerecht’ und ‘nicht gerecht’ als Begriffe, die wirklich im contradictorischen Widerspruch stehen, nicht blos ihre besondere Begriffssphäre, son-ern den gesamten Umfang alles denkbaren erschöpfen, haben ie privativen Gegensätze nicht einmal in der ersteren Beziehung iese Kraft. Ein Ding kann nicht blos schädlich oder unschädlich, sondern sogar nützlich, ein Mann nicht blos gläubig oder un-gläubig, er kann auch abergläubisch sein; es kann jemand nicht

blos freundlich oder unfreundlich, sondern auch gleichgültig, das Weiter kann nicht blos erträglich oder unerträglich, sondern auch angenehm und prachtvoll sein. Wir haben hier wieder eine Reihe von Begriffen, die eigentlich polytomisch ganz ebenso wie die Raumbegriffe und andere, von denen oben die Rede war, meist dreitheilig gedacht werden.

Alle diese Begriffspaare stehen zu einander im Verhältniss des conträren Gegensatzes; und wie viele andere Gegensätze zwischen ihnen stehen, wird nicht durch die Gesetze der Logik bestimmt. Auch unter ihnen giebt es dichotomische Begriffe, bei denen also der conträre Gegeusatz mit dem polaren zusammenfällt, wie z. B. gleich und ungleich.

Was nun aber die Tugendbegriffe mit ihren privativen Gegensätzen insbesondere betrifft, so können sie ihrer Natur nach nur von solchen Wesen ausgesagt werden, die freien Willen besitzen, und von Handlungen derselben, welche einer sittlichen Verantwortung unterliegen. Ein Mann kann gerecht und ungerecht sein; aber ein Thier ist, weil es sittlich unsfrei ist, weder gerecht noch ungerecht. Daraus erhellt, dass auch hier von dem das dritte ausschliessenden Widerspruch nicht die Rede sein kann. Das Thier ist nicht gerecht, nicht ungerecht, sondern keines von beiden, gerade so wie ein grün gefärbter Gegenstand weder schwarz noch weiss, sondern keines von beiden ist. Ja selbst menschlich gedachte Wesen können in diesem Falle sein. Ein Silen, ein Triton sind, weil ihre Natur nicht in Beziehung auf sittliche Verantwortung gedacht wird, weder gerecht noch ungerecht; und auch ein schlafender oder wahnsinniger Mensch, so wie jeder, dessen Zustand ihn dauernd oder vorübergehend der sittlichen Verantwortung enthebt, ist weder gerecht noch ungerecht, sondern keines von beiden.

Bedarf es noch einer weiteren Ausführung, um darzutun, dass Platon mit seiner sorgfältig und gründlich angelegten Auseinandersetzung Schiffbruch gelitten hat, weil er etliche scheinbar nicht sehr erhebliche Grundbegriffe der formalen Logik nicht genau genug gesondert hat? In der That besitzt der versuchte Nachweis, dass die *δούλης*, wenn sie nicht gerecht ist, ungerecht sein müsste, denselben logischen Werth wie etwa der Einfall, ein Stein sei, weil er nicht gerecht ist, nothwendigerweise ungerecht.

## FORMALE LOGIK AUF ARISTOTELES UND PLATON 557

Der Verf. dieser Zeilen würde wünschen sie nicht geschrieben zu haben, wenn man glauben könnte, er habe beabsichtigt auch nur um eines Haares Breite die Verehrung zu mindern, welche die Welt zwei Männern wie Platon und Aristoteles schuldet. Kleine Versehen wie die im vorstehenden nachgewiesenen sind nichts als Sonnenstäubchen in der Fluth von Licht und Anregung, die seit Jahrtausenden von ihnen über Generationen von Menschen ausströmt. Aber *amicus Plato, amicus Aristoteles, magis amica veritas.*

Weimar.

THEODOR KOCK.

---

## LECTIONES PLAUTINAE.

Qua ratione quibusve rationibus Plautus in poetarum Atticorum comoediis barbare vertendis versatus sit multum interest ut aliquando cum cura quaeratur, siquidem certius de fabularum indole et satis mirifica quarundam condicione sic demum parari posse videtur iudicium. quod si conferendi et contentendi singula, ut de Plocio Menandri Caeciliana, nemo potestatem fecit, interim quae habemus excutienda sunt et quatenus licet prodeundum. hodie quod tangam unum et parvum est, sed quod praeter alia docere posse accidisse ut indolem Atticam a Plauto non praetermissam indoci librarii obscurarent, docti editores alieno fuso delibutam infuscarent.

Non abstinuisse novae comoediae poetas ab hominibus, qui litterarum musicaeque artis aliqua nobilitate florerent rebusve publicis operam darent vel morum pravitate innotuissent, nominatim perstringendis et Meinekius hist. cr. p. 436 monuit et luculentu nuper exemplo Hirzelius demonstravit, qui Diogenis Laertii et Nume ni narratiunculam de Lacyde philosopho a servulis eluso ex fabula Nubium Aristophaneae non ita dissimili fluxisse intellexit (s. p. 1 sq.). sic Zenonem eiusque sectatores Philemo in Philosophis traduxisse videtur, tetigit in Babylonio Harpalum, in Pedisequo Agyrrhium, Stilponem Megarensem Diphilus in Nuptiis, Timotheum auloedum in Iugaria, Ctesippum Chabriae filium in Parentalibus: eundem Menander in Ira, qui praeter omnium amicas, quibus nemo parcerbat, identidem nomina regum philosophorum nepotum parasitorum, raro τῶν πολιτευομένων (ut Philippidis, cf. Athen. XII 552 e) fabulis inseruit. Euenum poetam laudasse ab Ausonio dicitur, cf. Bergk. poet. lyr. II 273. sui quoque rerumque suorum subinde poetas mentionem iniecissee nec improbabile est et indicatur locis qualis hic Athenaei (XIII 594 d) ὅτι δὲ καὶ Μέρανδρος ὁ ποιητὴς ἦρα Γλυκέρας κοινόν, ἐνεμεσήθη δέ. Φιλήμορος γα

**Ἐταίρας ἐρασθέντος καὶ χρηστήν ταύτην ὀνομάσαντος διά του δράματος, ἀντέγραψε Μένανδρος ὡς οὐδεμιᾶς οὕσης χρηστῆς.**

Talia deteruisse poetas Romanos et consentaneum est et Plauti Terentique fabulis comprobatur, alterius cavisse contenti ne nimis atticae evenirent, alterius permulta inimiscentis quibus magis romanae viderentur. non tamen ubique omnia deterserunt. sic in Persae scaena novissima Plautus saltatorum celebrium nomina Hegeae et Diodori (v. 824. 826) servavit, quorum certe apud Romanos nulla erat notitia. sic Menandreae fabulae Bacchidum v. 911 quod interrogat erum Chrysalus: *satin est si plura ex me audiet hodie mala, quam audivit umquam Clinia ex Demetrio*, certe et Lambinus Meursius Salmasius et novicii commentatores errant, qui personarum notae alicuius fabulae nomina esse arbitrantur. Demetrius fortasse Phalereus est, Clinia incertus aliquis, rhetores ambo et insigni exemplo in comitio iudiciove alter ab altero conviciis profligatus.

Iam viam mihi muniisse videor ad tractandum Mostellariae locum qui est in extrema fabula v. 1149 sq. ibi Theopropides senex conloquens cum Tranione servo, qui erum multis modis ludificatus nunc in arae praesidio conlocatus argutatur et magna verba facit, cumque filii amico Callidamate, qui patris animum filio reconciliare studet, haec ait secundum Camerarii conjecturam quam secutus est Ritschelius, non demutarunt Lorenzius aut Vssingius:

*quid ego nunc faciam, si amicus Demipho aut Philonides —* interrupit sermonem Tranio (intercidisse versiculum Ritschelio certum visum est, dissentient Lorenzius et Vssingius):

*dicito eis, quo pacto tuos te servos ludificaverit,  
optumas frustrations dederis in comoediis.*

illos igitur si sequimur, Theopropides amicorum quorumlibet nomina profert (ut Demaeneti coniugis sodales enumerat Artemona Asin. 865) quibus ad deridendum paratis dumtaxat ne comperta fiant quae sibi acciderint veretur. sed cur hos potissimum, quietos senes eiusdemque cuius ipse condicionis, effecturos audimus ut spectaculum in scaena Theopropides populo exponatur? minime eadem res est quod in Caecili aliqua fabula haec sunt senis ad cutem detonsi verba (frg. inc. 3): *ut me hodie ante omnes comicos stultos senes vorsaris atque ut luseris lautissime.* etenim hic aut comicum senem semet appellat, ut, quod saepe fit, ipsa se comoedia profiteatur, aut comparat cum comico sene: Plautinum illum cavere servus iubet ne in comoediis quae passus sit appareant, ubi Demiphoni scilicet et

Philonidi innotuerint. ergo in nominibus istis quaerendum est aliquid quo Tranionis orationi praecipuum pondus accedat. atque haec est in libris forma versus 1149:

*quid ego nunc faciam si amicus diphilo aut philomontes,*  
(*phino montes* B pr. m.), Bothius cum prius nomen ita restituit et scriberet *Diphilus*, idem in metrum peccavit neque ultra quicquam intellexit. non primo casu posita sunt nomina, sed tertio; non interrupit senis sermonem Tranio sed excipit, scripsitque Plautus:

Th. *Quid ego nunc faciam?* Tr. *Si amicus Diphilo aut Philomonia, dicito eis quo pacto tuos te servos ludificaverit:*

*optumas frustrationes dederis in comoedis.*<sup>1)</sup>)

ergo erum quo se vertat iam nescientem servus impudenter impudens ad poetas comicos relegat haud sane ignobiles, similiter illi timendum esse indicans atque Gnathaena timet Machoniam φυλαττομένη μάλιστα Διφίλον, μή δῷ δίκην μετὰ ταῦτα μωρούμενη (Athen. XIII 579 f.).

Lepidum Attici poetae lusum retinens Plautus non ignota nomina spectatoribus se obtrudere sciebat, quem Diphili Sortientes vel Rudentem (quibus nuper adiecit Studemundus Vidulariam), Philomenis Mercatorem vel Trinummum alias eorundem poetarum fabulas iam ante Mostellarium docuisse nihil impedit quominus credamus. atque de ipsius Mostellariae exemplari graeco unum est quod versus illo recte intellecto iam compertum habemus: eius scilicet auctorem Diphili Philemonisque aequalem fuisse, quaerendum igitur inter novae comoediae poetas 'veteres', ut cum actionum scaenicarum intercalo loquamus qui medio sere a. Chr. saeculo secundo compositus est. in comoediae graecae titulum Φάσμα fuisse prologista quidem nullus narrat, sed testimonio, ut Ritschelius vidit (parerg. p. 159), Festus est bis Mostellariae versus sic adferens: 'Plautus in Phasmate' (v. 240 p. 162, v. 728 p. 305). eam ne Menandri intellegamus nobilem comoediam (nobilem dico quam Xenocle archonte Monimus histrio in scaenam repetierit, cf. act. inst. Athen. III p. 119), felici casu prohibemus; eius enim translatae a Luscio Lanuvino argumentum Donatus ad Eun. prol. 9 enarrat. porro Meinekii opinacionem de Theogni fabula Φάσμα ἡ Φιλάργυρος cogitantis idem refutavit Ritschelius (l. s. et p. 272), nec sane aut decem versuum fragmentum in

1) Quod iam plane perpolitus legitur locus, Buechelero acceptum referunt lectores. ipse scripseram: *quid ego nunc faciam, si amicus Diphilo aut Philomonei* — et praecidi a Tranione sermonem cum priori as existimabam.

Mostellariae argumento locum inveniat aut alterum titulum ex Mysargyridae danistae nomine (v. 568), formati ut Miccotrogi parasitae nomen Stich. 242, quisquam explicatum eat. restat, de qua ut parerat Ritschelius cogitavit, *Φάσμα Philemonis.* cuius fabulae quod fragmentum adfert Athenaeus XI p. 481 d. ἔπειτεν δὲ Ρόδην | κυνιβίον ἀνθάτον. P. κατασέσειχ' ὑμᾶς καλῶς sive haec alia ratione emendanda esse videantur (cf. Meinekius com. V p. 99), certe de symposio, quale in Mostellaria instituitur dictum fuit. Mercatore et Trinummo, quae Philemonis nomen prae se ferunt, comparandis cum Mostellaria non multum iuvabimur, quandoquidem comparandi certa ratio vix inveniri possit. hoc unum monere licet, in Trinummo ut in Mostellaria senem peregre redeuntem occupatam invenire propriam domum, a servolo utrumque certiore fieri, in fine fabulae domum reciperare utrumque. res est singularis argumenti quamque unius eiusdemque poetae ingenio deberi facile nobis persuadeamus.

Ergo verisimile est sua ipsius comoediae Philemonem suum Diphilique nomina inseruisse, iocose sui, honorifice Diphili mentionem fecisse. hoc intellecto demum leporem suum et acumen Attici poetae ioco vindicavimus. ipse iocus ad id genus pertinet quod, ut dramatis naturae optime convenit, et apud aliarum nationum comedios poetas et apud Plautum haud raro deprehendimus, ut scilicet persona comica de scaenicis rebus, poetis, fabulis, histriobibus loquatur tamquam vitam non fabulam agat. haec fere fideliter transtulisse Plautum de exemplari suo probabile est. sic quae leguntur Trin. 706 *facile palmam habes: hic victus: vicit tua comoedia; hic agit magis ex argumento et versus meliores facit* Atticorum, non Romanorum scaenam spectant et consuetudinem. comparat autem Lesbonici et Lysitelis altercationem cum comico certamine Stasimus, non ipsam cuius pars est actionem intellegit: Lysitelis comoediā, cuius et auctor est et actor, cum argumento i. e. inventione, tum versibus i. e. elocutione (nam nihil hic subtilius quaerendum) vincere dicit. quae eiusdem generis apud Plautum praeterea inveniuntur componere non inutile erit, siquidem facile cum alienis confunduntur. Pseud. 1081 *nugas theatri: verba quae in comoediis solent lenoni dici, quae pueri sciunt e. q. s.* Asin. 174 *nam neque fictum usquam st regue pictum neque scriptum in poematis, ubi lena bene agat cum Quiquam amante, quae frugi esse volt.* Rud. 1249 *spectavi ego pri dem comedios ad istum modum sapienter dicta dicere atque eis plau-*

dier e. q. s. Pers. 465 *tragici et comici numquam aequae sunt mettati.* Poen. III 2, 4 *quin edepol condoctor sum quam tragœdiæ et comici.* Cas. V 1, 9 *nec fallaciam astutiorum ullus fecit poeta aliquis ut haec est fabre facta ab nobis.* cf. Capt. 778. Mil. 213. Truc. 931 (V 39). Pseud. 401 et fortasse Amph. 987. contrarium huic genus est multo usitatius multoque magis cum Atticae comoediae, cuius parabasis primaria pars fuit, natura coniunctum, ut consulto spectatores admoneantur fabulam esse quod agatur non vitam. contrarius igitur Persae Poenulique versibus modo propositis alter Poenuli locus est III 1, 47 sq. (51 d *licitus tecum una, ut responderemus possemus tibi*). huc pertinent creberrimae spectatorum compellationes et alia multa, quorum partem tetigit Lorenzius in Pseuduli editione p. 35, huc qui certe ut multi eius generis Plauti proprius est Bacchidum locus de pervulgato triumphandi honoris (1072 sq.) et, quo proxime idem ad poetarum Atticorum morem a quo profecti sumus accessit, eiusdem fabulae locus de Pelliō Epidicum agente (213 sq.). adde ex Philemonianis fabulis quod de chorago vestes in nugatorias personarum commutationes commandante dictum est Trin. 858 (Pers. 159, cf. Curc. 464), denique Merc. 1007 *eadem brevior fabula erit* (Pseud. 388 *sunt sic longe sunt fabulae*). cf. Trin. 990. Merc. 159. 264. Most. 510.

Dignam Philemone Mostellariam esse nemo negabit, quoniam in Plauti fabula non omnia videntur Attico poetæ imputanda esse. Philematii meretricis cum Scapha ancilla nimis ductum contioquum quin Plautus de suo amplificari non dubito. sed qui ibi leguntur versus 274—281, quos Vssingius ipsius Plauti non esse opinatur, vel apud graecum poetam extitisse ostendunt Horati in duodecim iamborum ecloga de vetula meretrice *αλεχρολογούμενη* v. 7 sq. quae cum aperte secundum Plauti locum composita sint, ex ipso Plauto materiam sibi carminis Horatium sumpsisse credi non potest: expressit Philemonem. inlustrat affinitatem in quo dissimilis est Petroni locus c. 23 ab interpretibus Horati collatus. idem Horatius cum c. II 13, 5 talia de sceleratae arboris primo cultor decantat: *illum — crediderim — penetralia sparsisse nocturne crux hospitis*, quo illum potius respexisse putemus quam ad Philemoni scenam, cuius locum hoc pertinentem ut Plautus dedit subscrivimus (nam eget emendatione) 475 sq.:

Tr. *Capitale scelus est. Th. quid id est? non intelligo.*

Tr. *Scelus, inquam, factumst iam diu antiquum et vatum:*

id adeo nos : e |  
 Th. Quid istuc sociorist |  
 Tr. Hospes necavit hospi |  
 iste, ut ego opinor, has i a :  
 Th. necavit? Tr. Aurum e ei |  
 eumque hic defodit h |  
 scilicet et hic et in Horati carmine de |  
 possessore agitur. neque enim in |  
 Horatium sese ostendere nova c |  
 consuetudinem in saturis apparet a |  
 siusdem vestigia sollerter inc |  
 Lucil. p. 39. 47 al.

Ut Philemonem in Phasmate sui comoediarumque mentionem  
 fecisse putamus, sic in alia Plauti comoedia adiunctionem video fieri  
 ad certam certi poetae fabulam. Pseudulus postquam Calidore  
 regnum promisit Simonem erum conspicatus advenientem haec  
 secum loquitur (v. 412):

ex hoc sepulcro vetere viginis minas  
 effodiam ego hodie, quas dem erili filio.  
 sepultra senes anusque Attici de more appellabant, τύμφες πενηντής  
 ινος ορούς, serio Euripides (Med. 1209. Heraclid. 166), iocens  
 comici (Ar. Veep. 1365. Lys. 372, cf. Bergk. ad Baetid. frg. 16;  
 Macho Athen. 580 v. 44 al.); pervulgata inde in palliata convicia,  
 cf. Lorenz. ad l. sed minime pervulgatum est ex sepulcro argen-  
 tum effodi. nescio num Plautus sciverit quo haec spectent, igno-  
 rasse spectatores Romanos sponderi potest, Athenienses statim agnō-  
 verunt. Luscium Lanuvinum audimus Menandri Thessurum sedulo  
 it faciendum putabat convertisse. eius fabulae argumentum: Do-  
 latus enarrat ad Eunuchi prol. v. 10: *adulescens, qui rem familiari-*  
*em ad nequitiam prodegerat, seruum mittit ad patris monumentum,*  
*uod senex sibi vivus magnis opibus apparaverat, ut id aperiret;*  
*naturus epulas, quas pater post annum dictum caverat sibi inter-  
 ietti. sed cum agrum, in quo monumentum erat, senex quidam*  
*varus ab adolescenti emerat. servus ad aperiendum monumentum*  
*uxilio usus est senis, thesaurum cuius epistula ibidem repperit.* — *quoniam*  
*thesaurum tamquam a se per tumultum hostilem illic defossum:* res  
 et *sibi vindicat e. q. s. 1)* (cf. Mus. Rhen. XXXVIII p. 322), utrib-

1) Queroli scriptor quod Euclionem busto simulato thengurum ab eo  
entem facit, id fortasse ad Donati narrationem accommodavit.

que igitur servus thesaurum ex paterno sepulcro desumptum erili filio destinat; non videtur dubium esse quin Atticus poeta dum ista scribit Menandri Thesaurum spectaverit. qui si fuit ipse Menander, optime omnia concinunt et magno poetae, quo olim certe non indigna fuit, Plauti fabula vindicata est. sed haec scripta est suspicio cui num quid aliunde accedit documenti alii vidento. simile quiddam in Asinariae principio evenit, ubi quae Demaenetus scaenae profert (v. 68 sq.) *volo me patris mei similem, qui causa mea mulierico ipse ornatu per fallaciam quam amabam abduxit ab Iesso mulierem;* neque puduit eum id *aetatis sucophantias struere et beneficiis me emere gnatum suom sibi,* ea in Onago Demophilus ad coquediae alias et fortasse ab ipso scriptae argumentum adiudens posuisse videtur.

Ad Mostellarium redeo, a cuius exodo quoniam initium copi, nunc versus aliquot prologi emendare conabor, magno poeta dignissimi. cui si condones πρόσωπον προτατεύοντος, cuius usus ne ab Aeschylo quidem alienus est, tam vivido colore sermones distincti, tam certa notatione personarum mores descripti sunt, tam plane et artificiose praeparatum fabulae argumentum, ut iucundissima quaque spectatori expectatio subnascatur. cuius scaenae (quam non inutile est conferre cum compari Casinæ Diphilie exordio) locus est valde corruptus, quem inde a v. 38 sic dedit Ritschelius eumque in omnibus secutus Lorenzius:

Grumio. *Quam confidenter loquitur. Tranio. At te Impiter  
dique omnes perdant: fu, oboluisti altum,*  
40 *germana inluvies, [rus merum,] hircus, hara suis,  
canes capro commixta. G. Quid vis fieri?  
non omnes possunt olere unguenta exotica.  
si tu oles, [at istis ego placere hau postulo  
munditiis,] neque superior cum ero accumbere,*  
45 *neque tam facitis, quam tu vivis, viciibus  
[aetatem exigere et deliciis voluptarius].*

addidi v. 43—46 Ritschelii supplementa, quae more valde laudabilis ille ad indicandam sententiam et structuram, quales olim fuisse, proposuerat. eluet autem neque augeri utiliter sententiam adfertamentis istis neque quicquam illam quidem sibi desiderare supplementi. quod si structura mutilatae speciem praebet, in corruptis, non in iactura verborum eius rei causam latere arbitrabimur. sicut in libris quidem BCD fere sine discrepantia haec leguntur:

- 38 G. Quam confidenter loquitur sue. T. At te Iuppiter  
dique omnes perdant. oboluisti altum.  
40 germana inluries rusticus hircus hara sui  
canem capram commixtam. G. Quid vis fieri?  
42 non omnes possunt olere unguenta exotica,  
si tu oles, neque superior quam erus accumbere  
44 neque tam facetis quam tu vivis victimibus.

(38 fut at C 40 suis 5 41 canas D; caprān B; commixta D  
43 quam erus om. CD). optime intellexit Ritschelius v. 40 vocem  
rusticus interpretis esse nec recuperari posse genuinam, cogitari  
multa posse; ad germanam inluiem apte accedat stercus ab Vssin-  
gio hirci nomini substitutum. Vsenero vocabulum glossematicum  
rullus reponenti (Mus. Rhen. XXIV p. 331) non sine ratione oblo-  
cutum esse Vssingium puto. simili corruptela laborare videtur v. 43,  
ubi aptissimum quidem est quod Ritschelius emendavit cum ero,  
sed dubitandum de origine scripturae in uno B apparentis: quam  
interpretamenti suspectam habet Vssingius, ne id quidem sine ra-  
tione. interim simplicissimo dicendi genere sententiam exprimamus  
quam poetae reddendam esse satis constat:

non omnes possunt olere unguenta exotica,  
si tu oles, neque lubidost cum ero accumbere,  
neque tam facetis quam tu vivo victimibus.

proprius ad traditas litteras accederet cupidost, sed Plautinum non  
foret (lubido est Pseud. 552 Epid. 97. 240 Poen. I 1, 17 V 5, 43  
Men. 83 Trin. 865; est lubido Trin. 626. Pers. 121); nam aliter  
comparatum est quod legitur Trin. 676. restant quae antecedunt  
Tranionis conuicia. atque v. 38. 39 optime emendarunt Loewius  
et Goetzius ad Asin. praef. p. XXIX (una opera optime emendato  
Isinariae versu 894) adscita Charisii et aliquot lexicorum glossa de  
ufae interiectione putoris aliquid perhorrescente. magis obliterata  
est v. 41 pristina eorum verborum species quae sic fere in libris  
eguntur: canem capram commixtam. certe quod leni mutatione subi-  
stituit Scaliger canes capro commixta quodque Brixius canes capra  
commixta, valde ea improbabilia sunt, languor merus et non aptae  
urgutiae; atque feliciter accedit ut hircus priore versu occupatio  
caprum capramque simul hoc versu excludat. nam mirifice Vssin-  
gius hircum potius exulare iussit. item feliciter accedit ut omnem  
istam commixturam donet nobis locus persimilis Persae fabulae,  
cuius v. 406 sic vociferatur Toxilus adversus lenonem:

*echo, lutum lenonium,  
commictum caeno stercilinum publicum.*

ibi scilicet codices ut Mostellariae loco inter se consentiunt non recte praebentes *commixtum*, nisi quod in palimpsesto haec ipsa litterula, quae est *c* vel *ω*, Ritschelio non apparuit. iam plane geminum hunc esse illius loci elucet ubi in *capr-* illo nihil aliud latere quam graecum *χοπρ-* intellectum est. ergo ut leo Toxilo *commictum caeno stercilinum*, sic Tranius Grumio audit: *caeno χοπρῶν commicte*. vestigium veri reliquit codicis B librarius dum *caprān* exarat, i. e. *capram* correctum ex *capran*. non idem est *χοπρών* quod stercus et certe maius; cf. etiam Poen. IV 2, 4 (*leno*) *luteus* — *caeno conitus*, Cas. I 25 *ex sterculino effosse*. quod si quis graecum vocabulum latinis immixtum servuli personae parum convenire putet, sic loqui servorum Plautinorum proprium est exempla sunt in Pseudulo multa (443. 483. 712, cf. Lorensius p. 31), Stichi exodus, Cas. III 6, 8 Truc. 558 (II 7, 7) Trin. 418. 705. 1025 Poen. I 1, 9 (ubi si legas *gerrae germanae*, *γερήσιαι φλυαρέται*, aliquid saltem legas) Epid. 678 Mil. 438. serviliter loquitur Ergasilus Capt. 880 sq., humili dicendi genere Ballio Pseud. 211: non frequentia in ore ingenuorum et liberaliter educatorum qualia Trin. 187 Truc. I 1, 60: frequentissima graeca vocabula latine declinata.<sup>1)</sup> talem igitur Tranius orationem reddemus:

*At te Iuppiter  
dique omnes perdant: fusae, oboluisti alium.  
germana inluvies, [stercus], hircus, hara suis,  
caeno χοπρῶν commicte! e. q. s.*

Tranius per ludibrium respondenti haec regerit Grumio:

*o carnuficium cribrum, quod credo fore,  
ita te forabunt patibulatum per vias*

*57 stimulis si huc reveniat senex.*

versum mancum, quem supplevit Guyetus *stimulis* [acutis] *huc si*, Ritschelius *stimuleis* *terebris* (nam *stimulis* B prima manu), nuper Vssingius *stimulis*, *si huc [salvos noster] reveniat senex*, paene necessarie hoc sibi supplementum flagitare censeo: *stimulis* [carnifex], *huc si reveniat senex*. quod v. 382 recte supplevit Muellerus

1) *onerat aliquam zamiam* non credo Plautum scripsisse Aul. 197: ut explicavit Salmesius (nec potest aliter explicari) verbum non quadrat ad pronomen indefinitum. cf. Langenus p. 124 sq. fuisse credo: *sibi manuam suid benigne, ibi inerit aliqua zamia*.

(nachtr. p. 111) *éccō autem [iterum] hic deposivit caput et dormit. suscita, in memoriam revocat Epidici locum, ubi serva eponymo interroganti (v. 64): amatne istam quam emisit de praeda? Thespro respondet: *rogas?* | *Déporit.* dein Epidicus sic: *degóitur [igitur] sórum de tergo meo:* nam degendi verbum, quod Nonius testatur, non recte abicitur. *igátor post degetur tam facile intercidit quam súrum post autem.* Tranionem denique vilicus pergere iubet in re erili comedenda: *agite porro pergit**

*quoniam occipistis, bibite, pergraecamini,*

*65 este, ecfercite vos, saginam caedite.*

ubi quod Ritschelius sanum non esse putavit, cruce insigne fecerunt Lorenzius et Vssingius, *saginam caedite*, id recte dictum esse, quamquam non acu rem tetigit, intellexit Goetius (act. Lips. IV p. 353 sq.); qui et imitationes indicavit Symmachi Ausonique et attulit Truculenti versum IV 2, 29 (741 *meane ut nimici mei bona istic caedant?*) cum Lucili v. 900 (*tineae omnia caedant*) et 634 (*viginti domi an triginta an centum cibicidas alas*). atque Truculenti quidem versu caedendi verbum vindicaverat Kieslingius in Fleckeiseni annali XCVII p. 622. nimirum caedere quasi et mulcare pabuli abundantiam pecora alitesve sciunt quicunque viderant bestias avide edentes. eodem spectat quod legimus Stich. 554 dūm *quidem hercle quod edint addas, meum ne contruncent cibum*, eadem Luciliana illa: *piscium magnam atque altillum vim interficiunt* (v. 705), *fragmenta interfici' panis* (v. 1148) et in epistula Horati I 12, 21 *seu piscis seu porrum et caepe trucidás.* quin hoc loquendi genere fieri videtur ut recte intellegamus Stichi versum 420 *quam multas tecum miserias mulcaverim* (ipse servulus lequitur), quem spectat Placidi glossa p. 66 *mulcantem acrumen* (cf. Loewius anal. Pl. p. 179). hoc eadem videtur imagine dictum esse qua Staphyla metuit ne malum maerore inmixtum sibi bibendum sit (Aulul. 279); unde proverbium ductum quo uititur Terentius Phorm. II 2, 4 *tute hoc intristi, tibi omnēs exedendum. accingere.*

Non pertractare Mostellariam volui: dimittam fabulam ubi duecum versiculorum emendationem addidero. sub finem tertii actus Theopropides Simonis aedes ingressurus canem expavescit in limine obstantem. exhortatur cunctantem Simo v. 851:

*nil periclit: age modo.*

*tám placidast quam [plácida]st aqua. vise: tre intro andactér licet.* sic Ritschelius, qui aliquem certe sensum eo effecit ut aquae epi-

theton adderet. sic apta per se comparatio evasit qualemque invenimus Mil. 664 *leniorem dices (advocatum) quam mutum est mare* vel Stich. 530 *magis (tranquillus) quam mare quo ambo estis vesti*. non cum aqua comparatur placida canis, sed cum oleo Poen. V 4, 66 *ita hanc canem faciam tibi oleo tranquilliorum, e contrario saeientes in mari venti cum canibus* Trin. 835. omnino quam non significanter 'aqua placida' posita sit pro mari tranquillo mutare consilatis istis locis facile est ad sentiendum. accedit ut *vise non apte* positum sit ubi non intro visendi potestatem Simo dare volt, sed exhortari ne metuantur canis. cuius generis comparatio fuisse proba sensit Acidalius, qui scribere voluit *tam placidast quam est ovicula*. nempe talia extant in libris: in B *tam placida est quam..a quis. uis. ire* erasis litterulis puncto notatis (corrector: *quam est aqua vise ire*), in C *quam feta qua vis eire, eadem sed quauiscere* in D. atque *fet illud ex male intellecto quamst subnatum est*, reliqua repetitis aliquot litteris sic restituenda:

*tam placidast quamst a[gna]: quam vis eire intro audacter licet.*  
ad loquendi genus exemplo sit Merc. 726 *audacter quam vis dicit* (cf. Epid. 16) et Stich. 719 *quam vis desubito*, quorum locorum altero BC, altero Ritschelius *quamvis non v[er]o scriptum exhibent*.

Alter locus est post principia fabulae v. 356 sq. Tranio postquam in portu senem peregre redeuntem conspexit, haec clamat currens in via:

*ubi sunt isti plagipatidae, ferritribaces viri,  
vel isti qui hosticas trium nummum causa subeunt sub fas  
vel ubiquomque denis hastis corpus transfigi solet.*

namque alterum versum, qui sic in libris legitur scriptus: *vel isti qui hastis trium nummorum e. q. s., et Buggius (quem sequitur Vssingius) et Ritschelius (ad Trin.<sup>3</sup> 152) restituerunt tertio, quem scripsi ut Ritschelius edidit (Camerarius *ubi aliqui quindenis*, Buggius cum Scaligero *alii qui denis*), quid *denae* istae hastae sibi velint nemo verbo dixit neque dici posse videtur. forsitan de quinis hastis Xenophontis peltistarum, de velutum Romanorum quinis septenis cogitarint; sed haec nihil ad rem. offendisse in numero inepte accurato unus Vssingius videtur, qui talem sententiam proposuit: *ubi cadenti densis hastis c. t. s. haec autem in libris extant: ubi aliqui quique denis, nisi quod in optimo a prima manu haec: vel aliqui quique denis.* inde quod Ritschelius elicit *vel ubiquomque unice sententiae aptum est et ex archetypi correctura facile expli-**

atur discrepantia lectionis. ad graviorem offensionem tollendam  
li trium litterularum suo loco motarum ope utemur scribendo:

*vél ubiquomque abiegnis hastis corpus transfigi solet.*

nam emendationem adscripto Livi loco tutabimur, ad Sagunti op-  
ugnationem qui pertinet, XXI 8, 10: *falarica erat Saguntinis*  
*missile telum hastili abiegnis et cetera tereti praeterquam ad ex-*  
*remum, unde ferrum extabat; id, sicut in pilo, quadratum stuppa*  
*ircumligabant linebantque pice; ferrum autem tres longum habebat*  
*edes, ut cum armis transfigere corpus posset.*

De falarica (cf. Verg. IX 705 sed *magnum stridens contorta*  
*falarica venit, fulminis acta modo*, Lucan. VI 198 et cum Livio  
onferendus Silius I 350 sq.) nota sunt quae praeter rei militaris  
criptores (Veget. IV 18 *falarica ad modum hastae valido praefigitur*  
*erro e. q. s.*) Servius tradit ad l. s., Non. p. 555 et Paulus Festi  
pitomator p. 88 *falarica genus teli missile, quo utuntur ex falis,*  
*e. ex locis extractis, dimicantes.* ut nominis substantivi vice fungi  
osset falarica, subaudiendum erat hastae nomen et audiebatur sine  
lubio antequam omitti coeptum est. dolendum est quod non in-  
egra tradit Nonius Enni verba quae valide veniunt *falarica missa*  
v. 534 V.), qui scripsit fortasse *venit hasta falarica.* certior con-  
jectura est qua Truculenti versum sanabimus 892 (IV 4, 39) *ne*  
*stum ecastor hodie hastis confectum fallaciis*, nam sic sine discre-  
pantia codices. verbum quod desideratur in *confectum* querentes  
cidalius *confexim* scripsit, *conficiam* Geppertus, ex *hastis* nuper  
*ostissim* elicuit Schoellius; *hastis* corruptum esse consentiunt omnes,  
amerarii conjectura ante Schoellum contenti *astutis.* sed de  
tratophane loquitur Phronesium, imagine utitur quae de milite  
dproperante et aptissime dicta est et prima se praebet. ait enim:  
*ne istum ecastor hodie hastis cōfigam fālāricis.*

*cōfigam* magis proprie dictum est quam *conficiam*, corruptela ex  
*infeigam* orta, *hodie* productae vocalis, de qua omnino recte iu-  
cavit Buechelerus, certum exemplum praebet. *falaricis* et quo  
cumine dictum sit et quam facile in *fallaciis* abire potuerit Novi  
versus docet 12 R. *me non vocabit, ob eam rem hanc feci falam*  
*ecte a Ribbeckio explicatus (Nonius fallam pro fallaciam, item*  
*Iacidus).<sup>1)</sup> nota sunt quae de senibus lenonibus militibus argento*

1) [Egit de falarica et Livi loco nuper Sieglinus mus. Rhen. XXXVIII  
356 sq. qui cur falaricae vocabuli originem a fala segregare velit non satis  
stellego].

puellave circumducendis vel aliquo dolo ludificandis passim vel  
de oppugnanda urbe proferuntur a Pseudulis et Chrysalis (cf. Lorenzius Pseud. p. 34, adde e. g. Poen. I 1, 73. Capt. 796 sq. et ex Milite glorioso multa, nam Palaestrio militis servulus gaudet militari elocutione: 266. 334. 1156); apposite Astaphium ancilla et discipula Phronesii v. 169 (I 2, 68) *amator similis oppidum hec illius quo argumento? quam primum expugnari potis, tam id optimus amicae.* amator oppugnatur; militi oppidum oppugnantū misere succedit. iam sperari posse videtur aliquid de antecedentia versus (891) emendatione, qui cum sic traditur in libris cum priore praeter initium truncatum incorrupto:

Ast. [Páter] adest pueri. Phr. *sine eumpse adire huc: sine, si is est, modo.*

*sine eumpse adire ut cupit ad me ad recta si tenent,* (nam *sine eumpse pro sineum ipse olim correctum eat*), innumera emendatorum conamina non multum, si quid video, profecerunt atque duo quidem perspicere mihi videor, primum incorrupta esse quae traduntur praeter ultimam vocem et sic legenda: *sine eumpse adire ut cupit; ad me adrectast* (nam aptissime dictum *ut cupit*); alterum, antequam iterum admitti iubeat advenientem, opus esse ut causa et quasi fulcrum aliquod iterati iussus accedat. nam repetita verba non magis offendunt quam aut Most. 11 *sine modo adveniat senex: | sine modo venire salvom quem absentem comes aut eius generis alia, sed additamento opus est. ergo hic ut prior versiculos mancus est in initio, intercidit quod Astaphii erat, is est vel ipsus est.* certam ultimi vocabuli emendationem acutioribus debeo relinquere. interim haec dabitur sententia:

[Ast. *Ipsus est.* Phr.] *sine eumpse adire ut capitur. ad me adrectast tristes.*

*ne istum ecasitor hodie hastis configam falacris.*

trabem intellego testudinis, quod *machinamentum interdum reducit trabem interdum exercit, ut fortius caedat* (Veget. IV 14). sensu ambiguitatem non quaesivi: inest in verbis. ceterum non cedes est, sed similis adproperantis militis imago, quam depingit secundum scaenae consuetudinem Donatus ad Eun. IV 7, 1 *hic rursus inepti vanitas militis demonstratur ad amicam tanquam ad hostiles exercitum pergentis, irritato animo, concitato curru, undanti claque, trepidi et quatientis caput.*

Non persanatus est in eiusdem scaenae initio v. 859. Dicitur

ius postquam dixit *libet adire* (nam haec Gruteri emendatio unice intentiae convenit, cf. Muellerus pros. p. 273; codd. *ubi id audiū*, fortasse *adbiti*) *quam penes est mea omnis res et liberi*, propius 1 Phronesium accedit. tum illa:

*video eccum qui manstutorem meadoptavis bonis.*

que certa ratione emendatum est *med optavit*; non certa *amans utorem*, nam superfluum est *amans*; non recte servatur *bonis* in-  
rto suis (nam sic fere Spengelius et Schoellius: *video eccum qui māns tutorem med optavit [suis] bonis*), nam de puer modo locuta it Phronesium et per totam scaenam locutura, non de re. legen-  
um igitur:

*video eccum qui suis tutorem med optavit [li]beris.*

lurali utitur eodem quo Dinarchus v. 858, quo Euclio Aul. 736 *nam ob rem ita faceres meque meosque perditum ires liberos*, sci-  
cet filiam unicam.

De aliis duobus Truculenti locis interrogare tantum volo  
octiores. altero (I 1, 63 sq.) v. 81 sq. Diniarchus loquitur de  
hronesio militem ipsi praferente:

*eadem postquam alium repperit qui plus daret,*  
*damnoisorem, mihi exine* (exinde CD) *immovit loco,*  
*quem antehac odiosum sibi esse memorabat mala,*  
*Babylonensem militem.*

tero (II 2, 64) v. 319 de Stratullace truculento Astaphium:

*vidi equidem exinemintu* (exinem intum CD) *domito fieri*  
*atque alias beluas.*

tin appetet unum idemque utrubique nomen extare? quod nihil  
tinet dicere quot modis inmutare critici conati sint. ex quibus  
Schoellius id recte intellexit, altero loco *Indum* nominari non ele-  
vantum quidem sed beluam quaecumque est. sane ignota est.  
d conferemus Plini locum VIII 76 in *India et boves solidis un-*  
*llis, unicorns, et feram nomine axin hinulei pelle, pluribus*  
*ndidioribusque maculis, sacrorum Liberi patris.* de axi ista vel  
ide nihil apud ullum scriptorem indagare potui et tacent doctis-  
ni interpretes. nam quod nostris temporibus homines rerum  
naturalium periti axin ex Plini loco appellaverunt cervi speciem  
iandam quae in Gangetica regione inventitur (cf. Geoffroy-Saint-  
ilaire et Cuvier hist. nat. viviparorum IV n. 353), suo periculo  
m fecerunt ratione nulla commendatam. immo felini generis  
stiam indicari Liberi patris mentio satis demonstrat. quae si est

fera Plautina quam quaerimus (atque altero loco legi possit ~~me~~  
~~exinem imposuit loco~~, nisi inmovendi verbum ex rerum natura ex-  
pellere mecum vereris, altero fere traditum est ~~exinem Indum~~  
~~domitum fieri~~), dubites de priore vocali. possit e pro a posita esse  
ut *bexae* pro *baxeae* Men. 391: quod bis factum esse non facile  
credemus. utut est, declinatum erit nomen eadem ratione qua  
Archilinis in Truculento, Soterinis in Vidularia et eius generis  
alia et nota.

Ab extrema, quae nunc est, ordine fabula ad primam trans-  
gredior, ut simili ratione satis miram codicum scripturam tueri  
coner. desperatum dixerunt novissimi editores Amphitruonis locum  
549. 550, in quo ut fit cuncta prius temptata sunt quam quod me  
facturum dixi. Iuppiter ab Alcmena uxore usuraria abscedens  
noctem, quae ob eius amorem est facta longior (113), dimisit:

546 *nunc te, nox, quae me mansisti, mitto uti cedas die,*  
*ut mortalis inlucescat luce clara et candida.*

*atque quanto, nox, fuisti longior hac proxima,*  
*tanto brevior dies ut fiat faciam, ut aequa disparer*

550 *et dies e nocte accedat. ibo et Mercurium subsequar.*

posui ut in codicibus sine discrepantia scripti sunt versus 548—550  
(nam 546 *uti* cum Grutero dedi pro *ut*, 547 *inlencescat* cum D pro  
*inlucescas*, quod qua ratione intellegi possit prorsus me fugit), incorruptos praeter ultimum. hoc dicit Iuppiter: quoniam una *no*  
longior facta est, non *committam* ut in futurum quoque turbentur  
temporum vices. ergo quot horis longior nox fuit quam proxima,  
totidem brevior dies futurus est quam proximus: nox si quin-  
decim horarum fuit, dies fiet novem horarum: tribus igitur horis  
longior nox, brevior dies quam solet, ut aequa inter noctes des-  
sit atque inter dies differentia. haec plane et aperte dicta sunt  
versibus 548. 549, modo *disparer* (scil. a proximo) significare  
possit quod ‘dispar sit, discrepet’. negant omnes nec sane bene  
verbi usum in lexicis invenias. sed locum adferam Venanti Fortunati ex ipsa carminum praefatione (p. 2, 13) *cantare apud que*  
*nihil disparat aut stridor anseris aut canor oloris.* scio novicium  
esse poetam et multis vulgaris sermonis maculis infectum. sed  
vergenti latinitati et incipienti notum est non pauca communis  
esse et propria, ex communi vivi sermonis fonte hausta: quo per-  
tinet verborum neutralium multorum et deponentium usus, cuius  
saepe inter veteres poetas et ecclesiae patres nullum medium est

exemplum. hoc igitur quoniam traditum est non eripere Plauto satius erit; sed sententiae nihil addi potest. quod additur *et dies e nocte accedit*, ut coniunctum est cum prioribus, ratione caret. ergo post *disparet* interpungendum finaliter. iam consilium suum effatus est Iuppiter: nunc abscessurus imperium pronuntiat, abeat nox ut diei liber sit accessus:  
*sé t d i e s e n o c t e a c c e d a t . ibo et Mercuriūm sequar.*

nam *subsequar*, quod ut exquisitus tenuerunt omnes, ex sequenti versu (*sequor subsequor te*) ascitum locum iniuria tenet et numerosum versum non potest non confundere. antecedit 544 *iam ego sequar.*

Correctiunculam addo eiusdem comoediae versus 930, quem prioribus rectius tractarunt novissimi editores. Alcmena offensam non ferens et virum personatum relictura v. 929:

*Iuben mi ire comites? Iup. Sanan es? A. Si non iubes,  
 ibo egomet. comitem mihi pudicitiam duxero.*

Goetzii Loewiique emendatione *iubeo egomet* si carere possimus, bene sit, ut scilicet *ibo egomet* significare possit quod graecum *αὐτὴν εἰμι*: nam comitem nemo videbit et praeter morem incomitatem plebs putabit. *duxero* corruptum esse recte statuerunt illi: *aufero* non satisfacit, quo melius est et sermoni convenientius *duxero*. decent matronae altiore loquendi genere utentis dignitatem quod poeta scripsisse videtur: *comitem mihi Pudicitiam adsero.*<sup>1)</sup>

Tetigi deponentium usum i. e. verborum quae magis adulta lingua et in omni scribendi genere exculta plane deposuerunt agendi formam. quorum in numero ut non multa sint quae non probari possit transitum *ἐκ τοῦ ἐνεργητικοῦ εἰς τὸ περιεκτικόν* fecisse paulatim, catalogo talium verborum factum est qualem praeter alios grammaticos Priscianus tradidit I p. 392 sq. ubi quae enumerantur ex ‘vetustissimorum’ usu verba, ea non omnia certis exemplis licet inlustrare (Neuius II 269 sq.) nec sane omnia Plautinis. opinandi et arbitrandi verba multis multarum fabularum locis comprobantur, *pacisce* et *congraecem* tantum in Bacchidibus apparent, illud restitutum contra codices, hoc servatum in libris sine metri necessitate. *utito* frequens est in Catoniana rerum rusticarum farragine; ibidem c. 151, 4 (p. 96, 3 K.) *nascere* traditum

1) [Ribbeckius mus. Rhen. XXXVIII p. 453 *ibo et pudicitiam egomet comitem duxero*].

est. de imperativo *seque* Kochius egit Mus. Rhen. XXV 617, idem in Fleckeiseni annali CVII p. 840 infinitivum *communiscere* vindicavit Aululariae versu 69, non valde probabiliter ante v. 76. apud Catonem r. r. 5, 6 (p. 17, 23) *opsequito* ex codice Marciano abstatuit Politianus, 49, 2 (p. 51, 17) *persequito* testium consensu efficitur. quibus fortasse addendus Plauti versus Cist. II 1, 55 sed tamen *ibo et persequam, amens ne quid faciat.* *canto opus* (*perquar* codd., et certe versus sunt recte conformati quos damat Muellerus pros. p. 38); Cist. III 1 *seque me* Kochius. his et aliis a Plauto non alienis addere volo moderandi verbum. nam quod Mil. 270 codices praebent *ego voci moderabo meae*, id mutatum est postquam in palimpsesto apparuit *moderabor*. sed *moderat* Pacuvium et Accium scripsisse scimus et *moderanto* in lege Ciceronis legitur (de leg. II 22). Plautum contendo *moderes* scripsisse et Curculionis versu quo traditum est *modereris* (traditum ut *pacere* sequere alia pro diversi generis formis) et nihil non temptatum in ceteris versiculi vocabulis immutandis (nuperrima Hasperi conjectura in indice philologo 1883 p. 117), scripsisse ergo Curc. v. 200

*hōcīne fieri ut īmodestis hic te moderes mōribus!*

nam sanissima sunt omnia optimeque dicta et praeter celera fieri et *hic*. appareat igitur Plautum, quem *moderari* cum accusative nusquam coniunxisse rectissime observavit Langenus symb. p. 231, significationi proprie activae formam quoque convenire voleamus, ergo non *se moderari* dixisse sed *se moderare* ut Pacuvius v. 306 R. *neque tuōm te ingenium moderat neque fraternum ira excitum hōd* et Accius v. 303 *viden ut te impietas stimulat nec moderat motu?* cf. Cicero l. s. *popularem laetitiam — moderante.*

Nota est particulae *ne* significatio qualis in hoc Curculionis versu appetet, media illa inter interrogativam et, cuius vim a usum egregia commentatione ephemeredi philologae Americanorum (vol. II 5) inserta Mintonus Warren nuper comprobavit, affirmativam. qui quoniam veritatem plane oblivione obrutam resuscitavit, aliis ut sit ipsius vestigia inconsistentibus potestatem dedit reliquias obliteratas hic illuc retegendi. ergo breviter pauca indicabo quae quantum video, Warrenus non tetigit. Most. 508 nihil potest apud esse quam exclamare, non interrogare Tranionem: *hōches percam!* *guttam haud habeo sanguinis.* v. 580 hoc suadent libri ut scribamus: *reddeturne igitur faenus?* Tranio. *Reddeturne, abi* (reddetur nunc *abi* codd.) eadem ratione qua *egone?* excipi solet *response* aut.

ni generi addendum videtur Cae. II 3, 49: Cleostratas dicenti malam  
mi sibi querere Archidatum senem 'hic regerit égone?' Cl. tunc  
ut quid friguttis? quid istuc tam cupide petis? (tu nam quid codd.)  
liam Pers. 220 (Paegn. itanest? S. itanest) eadem ratione respon-  
etur, et delendum est interrogationis sigmaum post v. 475: siunne  
robus, sum lepidus civis, qui Atticam hodie civitatem | maxime  
uiorem feci atque auxi cívi femina. interroganti non omittenda  
rat secundo loco enclitica. demique acumen quod Truculenti ver-  
ibus 756. 757 (IV 2, 43. 44) inesse sentimus, ambigua haec per-  
iculae ne significatione effici moneo: interrogavit Diniarchus, praet-  
itus uno verbo se elocuturum: mittis me int̄re? Astaphium quasi  
dſfirmaverit ille insequitur: mendax es, abi: | unum aiebas, tria  
iſiſisti verba, atque ea mendacia. eiusdem generis talia sunt: Asin.  
79 argenti viginti minas habesne? L. hariolare') (Cist. IV 2, 80);  
as. V 4, 13 O. times ecator. A. égone? O. haud mentire hercō,  
l alia quae contulit Gronovius ad Cist. II 1, 31 quaeque docere  
oterant etiam quaestionem ipsam aut mendacium appellari posse  
at vere dictum, ut Rud. 341 Trachalioni querenti non vennit?  
spondet Ampelisca vera prædictio.

Singulare est quod in eadem Rudente olim lectum esse per-  
casum habeo v. 977:

*in mari inventus communi. G. esne impudenter impudens?*  
anque haec sunt in libris:

*in mari inventus commune est. G. ne impudenter impudens.*  
tripsit Fleckeisenus:

*in mari inventus. G. ne [tu homo's] impudenter impudens.*  
aec autem antecesserunt: Gripus. Māre quidem commune certos  
minibus. Trachalio. Adsentio: qui minus hunc communem quase  
niki esse oportet vidulum? *in mari inventus communi.* frequen-  
ssimum esse sumne (ut 1184 sūmne ego scalētus qui ilhunc hodie  
cepī vidulum?) omnes sciunt.

Inepte eiusdem fabulae versu 752 Labrax leno, postquam Tra-  
chalio utramque puellam esse oportere dixit liberam, interrogat:  
*iae istae sunt?*, respondet ille: *cōtendis ergo, uter sit tergo — vērit̄;*  
eque quicquam proficiunt correcturae ad biatum removendum ex-  
agitatae a Camerario (*tuaens istae sunt?*) et Fleckeiseno (sp. cr.

1) Non spēnndae sunt glossae a Loewio adlatae prodr. p. 10, certe non  
bicienda consonantis primitivae reliquiae. cf. Kochius Mus. Rhen. XXV 617.  
Schenkl stud. Plaut. p. 8.

XVII tuae sunt istae? cf. Muellerus pros. p. 711). nemini alii, nedium sibi, vindicare studuerat Trachalio puellas, sed libertati negare debuit leno ingenuas esse et negasse eum docet servi responsum. ergo nugae istas esse dixerit ille, vel potius trias istae sunt. cf. Men. 86 *nugae sunt eae*.

Traditam in libris lectionem, ut supra occipi, defensures sum Menaechmorum versu 249. ubi quod ex Camerarii conjectura Ritschelius recepit *dictum facessas doctum et discaveas malo*, eo poetae manum restitutam esse credi non posse ipse adnotavit. quae alii excogitaverunt (cf. Vssingius p. 403, qui versum misere corruptum esse arbitratur) nihil opus est aut referre aut refutare, quoniam sententia nulla sanior est quam quae legitur in codicibus servavit verba tradita unus Vahlenus, ut tacendum mihi fuerit nisi leviusculum aliquid de sententiae interpunctione addendum esse videam. quam sic distinctam praeberet Vahleni editio:

*dictum facessas: datum edis; caveas malo,  
molestus ne sis: non tuo hoc fiet modo.*

sed non duo componuntur (*dictum facessas: datum edis*), ut tertium (*caveas malo*) cum sequenti versu coniungatur, sed tria ista inter se arte copulata absolutum sensum efficiunt:

*dictum facessas, datum edis, caveas malo. —  
molestus ne sis, non tuo hoc fiet modo.*

nimirum quam brevissimo in conspectu ponit Menaechmus et complectitur omnia quae servulo ad recte vivendum scire et facere opus sit. respondet ille: *hem, istoc enim verbo esse me seruo scio: non potuit paucis plura plane proloqui.* audivit dicto parendum esse, quod ab ero accipiat edendum, malo cavendum i.e linguae parcendum esse. similis est tripertitiae orationis brevis v. 401 (395) *prandi in navi, inde huc egressus sum, te conveni iam quod ad hiatum attinet, qualem ego Plauto non imputo, scribant quibus placet edis datum.* mihi placet intactum relinqueret quod fortasse in exemplum relinquetur rei aliquando cognoscenda interim recordari lectorem iubeo anapaestos Truculenti v. 571 (II 7, 18) *des quantum vis, nusquam apparet neque daturi neque accéptri, 'qui non constat versus nisi producta prima in daturi qua ex re vetustissimis Latinis idem in hoc vocabulo iuris et licentiae suisce concludo quod in statu statura statim, quo Graeci δωτῆρας et δοτῆρας variarunt'.* verba sunt Buecheleri ex indice Bonnensi 1878/79 p. 24.

Item ad codices redeundum, non in vulgari lectione persisten-  
tum videtur alio eiusdem fabulae loco qui est in canto alterius  
enaechmi v. 571 sq. (558 V.), qui dum clientes non pauperes  
bonos sollicitis patronis uti praedicat, sed eos *qui neque leges*  
*que aequom bonum usquam colunt*, sic pergit in describendis eius  
meritis hominum moribus v. 580 (568 V.):

*datūm denegant quod datūmst, litum pleni,  
rapaces, viri fraudulēti,  
qui aut faenore aut periūriis*

583 *habent rem pārātam: mens est in querelis.*  
iae ultima est sententiola, apte comparatur cum similibus a Brixio:  
Persae personati animus est in navi (Pers. 709), coqui Teren-  
ni animus in patinis (Eun. IV 7, 46). ergo litigatoris istius mens  
asi habitat in querellis. quas vero querellas intellegamus? certe  
diciales. ad defraudatores querellas hoc sensu referri non posse  
ixius sensit: rettulit ad expostulationes eorum quibus fraus facta  
. quod sententiae contrarium esse manifestum est. ipse autem  
licavit, querellarum in vetustiore latinitate, i. e. ante Petronium  
15), non apparere significatum ex usu forensi posteriorum tem-  
rum derivatum. quem ad Plautinam aetatem pertinere posse  
gant iuris periti. omnino vox quantum video nec Plautina nec  
ta ante Lucretium, rei constanter adhibetur litis vocabulum.  
que ne traditum quidem est *in querelis*, sed in CD hoc legitur:  
*nsae in quo ire lis*, idem ferè secunda manus in B intulit, cuius  
pristica lectione accuratius nos edocuit Spengelius libri nuper  
ti p. 247: *mensē in quo re Lis*, qui post o erasum esse a vel  
vel e tradit (*mensē in quo re Lis* Ritschelius enotaverat). apparere  
to hoc subesse librorum scripturae: *mens est in qua re lis* i. e.  
ea re in qua lis est mens est illorum, eis in rebus operam  
am libertissime coulocant quae praebeant aliquam litigandi ma-  
tiam et occasionem. hic acquiescendum foret nisi Ambrosiani  
ne enotatam haberemus scripturam, quae ut mutilata est ita certa  
ione supplenda et confirmabit Palatinorum scripturam et con-  
abit: nempe NQVOL apparuit in A Ritschelio. unde prefectus  
rgkius in indice Halensi a. 1862/63 p. 8 (cf. ind. 1862 p. 9)  
igna et irrita molitus est, recte tamen perspiciens ille querella-  
m mentionem ferri non posse. nos vocabuli quod unum ex-  
ctamus initium L litteram esse concludemus et hanc Ambrosiani  
scripturam restituemus: *mens est in quo lis est*, quo ipsam Plauti

manum restitutam esse confidimus. pergit autem v. 586 (570): *quibus ubi dicitur dies, simul patronis dicitur: nam et necessarium est in initio pronomen nec ferri potest aut viris ubi, quod in BC traditum est (his viris Bergkius), aut iuris quod in Vaticano: illi Lambinus.*

Alio loco litterarum ductus in Ambrosiano comparantes supplemento suo in integrum restituam. de Pseuduli v. 933 quem unus servavit codex rescriptus haec tradit Loewius Anal. Pl. p. 170:

(B) P  
2-3 L I

'v. 933 haec legi: QVIMAGISTERMIHIESAN — DEROVTSIAS.  
*magister* bene repperit Buggeus. restat iam vox antepaenultima,  
quam superavero verbo synonymam esse patet. non habeo quod  
omni ex parte litteris enotatis sufficiat. inter N autem et D spatio  
contineri possunt RI vel ELI vel TV vel HI vel similes litterae'.  
elucet scripsisse Plautum:

*té quoque etiā dolis dīque mendaciis,  
qui magistér mihi es, dn[ti]dibo, ut scias.*

quod si R litteram revera in codice extare iterata examinatio docuerit, aut corruptam esse aut *antidiero* substituendum esse consequetur. nota sunt locutionis exempla: Cas. II 3, 9 *nam p̄t quam amo Casinam, mágis n̄teo, munditiis munditiam dñtides* (ut pridem restitutum est) Bacch. 1089 *solutus ego omnis longe dñtides stultitia et moribus indoctis* Pers. 779 *solutus ego omnibus antidote* facile miserrimus hominum ut vivam (ubi optime Ritschelius: 'omnis nescio an usus Plautinus postulet') Cist. II 1, 3 *qui omnis homines supero dñtideo crucidabilitibus dñimi* Trin. 545 *Campanus genus | multo Surorum iam antidit patientiam (patientia codd.).*

Quae proxime sequitur in eadem fabula scaena fere incipit: versu qui nondum correctus legitur quoniam ut Meneachmorus loco quem modo tractavimus corruptelae facilis quae videbatur correctio esse recepta est. Pseudulus Ballionem conspiciens compellat Simmiam: *heus tu, nunc occasio et tempus, tum ille: tenuis sentio.* iterum Pseudulus, ut in B scriptum est (v. 959):

*ingredere in viam dolos ego et hic in insidiis ero  
quocum consentiunt CD, nisi quod dolos et ego et in illis legitur.  
atque Ritschelius quidem evidenter emendavit egomet. in codicibus  
correctum est dolis, cui Ritschelius dolo substituit, ut iam legitur  
ingredere in viam dolo: egomet hic in insidiis ero.  
in viam et proprio sensu accipi potest et translato ut Trin. 4*

Curec. 31 Mil. 793. si translato accipitur, superfluum est *dolo*, si proprio, mirifice languet; praeterea *hic* minime flagitat oppositam sibi loci notionem, quoniam gestu suo insidiarum locum actor indicare solet. *dolos* recte traditum est, corruptum *viam*. transpone in *dolos viam* et corrige:

*ingredere in dolós tu iam: egomet hic in insidíis ero.*

similiter locutus est Poen. III 3, 41 ut *ingrediuntur docte in succophantiam*, consimiliter Mil. 357 *age núc iam insiste in dolos: ego húc procul recédam*. qui locus in memoriam revocat eiusdem Militis scaenam III 4 extremam, ubi ut illic de partibus inter actores dispergiens res est. Periplecomenus senex postquam mulierculis conducendis et instruendis operam se daturum pollicitus est, Pleusicli adulescenti de sua parte ulterius sciscitanti Palaestrio haec respondet (810):

*égo enim dicam tím quando usus pósset. intereá tace,  
ut nunc etiam hic agit actutum partis defendas tuas.*

nam sic corruptum codices exhibent alterum versum; discrepant eo quod pro *nunc* in CD legitur *cum*. quo nisus Ritschelius scripsit *ut tum, quom etiam hic aget*, Ribbeckius *at tum quom rem hic aget*, Vssingius cum Schmidtio *ut tum quom etiam hic agit*, [tu] ctutum. adnotavit idem: 'hic Periplecomenus est; sed nec etiam ec actutum apte dicitur'. quorum quod primo loco posuit, et erum est et ab omnibus intellectum; quod tertio verissimum; uod secundo non verum: nam apte dictum est etiam hic quoniam Palaestrio et Philocomasium iam egerunt, Pleusicli agendum rit: aget nunc etiam Periplecomenus. nihil hic corruptum est raeter agit quod non a cum aliquo pendet sed ab ut. desideratur uod pronomini hic opponatur suppletum a Schmidtio *tu*. ergo ui intellegere volt sententiam, dissolvat in particulas suas adverbiu pro *tum* vel *deinde* ut positum est solocece positum:

*ut nunc etiam hic ágit ac tu tum párts defendás tuas.*

Periplecomeni orationem in eiusdem actus prima scaena non minus leni emendatione persanabo. nam quod traditum est v. 678

B:

*liberae sunt aedis liber sum autem ego met\* uolo libere,*  
orum verborum postremum in *vivere* correndum esse Hauptius dit (opusc. III 400) et adnotata est in margine codicis B varia lectio *bibere*. ergo ex archetypi correctione fortasse repetendum uod in CD legitur *ego me tuuolo libere*. quae praeterea muta-

verunt Ritschelius (*liberum*), Hauptius (*liberum autem me v. s.*), Ribbeckius (*liberum egomet me*), Buggius (*liber autem*) ea aut non tangunt vulnus aut non recte ei medentur. scripsit poeta:

*liberae sunt aedes, liber sum autem ego: mei volo vivere et pergit Periplecomenus v. 683: hercle vero liberum esse me il multo lepidiust. non minus certum mihi videtur, quod fortasse non item aliis videbitur, eiusdem fabulae v. 451 non scripsisse poemam:*

*Phil. hosticum hoc mihi*

*domiciliumst, Athénis domus est. Scel. At erus [hic]. Phil. ego istam domum  
neque moror neque vos e. q. s.*

ut post Bothium et Ritschelium omnes edunt, interrumpentes continentem Philocomasii orationem languidissimo Sceledri dicto ceterum violentissimi. scilicet in libris hoc habes: *Athenis domus et acherusa ego istam domum (ac erus ego CD); unde hoc potius Plauto reddendum est: Athenis domus est Atticis, ego istam domum e. q. s.; cf. v. 100 Athenis Atticis et frequenter ut notum est.*

Prope finem fabulae v. 1336

*témptabam spiraret an non. aurem admotam oportuit satis memorabile est codicum corruptelam aurem at nostam (sic CD, aut eum ad nostam B) eo potius ducere ut scribamus aurem at postam oportuit: memorabile, nam concisis istis participiorum formis in dactylico demum metro civitas data est (Plautus *suppostrix* Tr. 763, sed *supposita* Epid. 490), a Lucilio potissimum et Lucretio, qui etiam simplici postus usus est, quod ante eum vitasse videatur. Ennius scimus *repostos* scripsisse (Serv. Aen. I 26), unde sumpsi Horatius (epod. 9, 1), ne inlicitam sibi et Archilocho solutionem admitteret, primus ille aequalium poetarum et semel: nam et in carminibus et in sermonibus saepe plenas formas posuit, Vergilius concisas non ante Aeneidem.*

Nomina propria, quale modo restituimus, in Plauti libris ferunt non affixit tam inmedicabili vulnere temporum iniuria, quam e. f. factum crebro videmus in Propertio. plerumque aut græci nominis non intellecta forma, ut in Mostellariae loco quem primus in hac commentatiuncula posui, aut antiquius quoddam flectentis scribendi genus errori ansam dedit. huc pertinet quod in Poenulo legitur II 25 (473 Ritschelii opusc. V p. 561) de illæc pugna pentetronica: nominis scilicet primum elementum esse græcum πεντη-, id Gronovius intellexit ut par erat, qui scripsit puer-

*ithica (pterornithica Heraldus praeierat); Ritschelius dubitanter tenanthropica, et magis lepide formatum est et magis nisi fallor laetinae, quod ad librorum scripturam proprius accedit, ptenolatrica: sic miles Antaemonide non miuus gloriosus centum se homines occidisse praedicat in *Seytholatronia* Mil. 43. item graeco omine obscurato depravatum esse opinor Asinariae versum 656. uo loco Argyrippus adulescens Leonidae servo viginti minas in rumina ostentanti sic subblanditur (654 sq.):*

*di te servassint semper,  
custos erilis, deus popli, thensaurus copiarum,  
salus interioris corporis amorisque imperator.*

*terioris corporis tolerarunt priorum temporum critici plerique et leckeisenus; corruptum esse cum manifestum est (nec dubitarunt ovissimi editores Goetzius Loewius Vssingius, cf. Muellerus pros. 211), tum codicis B scriptura confirmat qui pro *corporis* praebet *minis*. nec recte factum videtur quod a D E profecti Goetzius Loewius proposuerunt *salus vitae cordis corporis*; ne id quidem udamus quod olim utramque scripturam inter se conciliandam se putavit Goetzius: laudandus eo quidem nomine Vssingius, quod num *hominis* re vera traditum esse intellexit. apparebat enim numeris sustinendis invectum esse *corporis*. in his igitur *hominis norisque imperator* quid lateat quaerentes particula 'amori' subiecta docet non item separate positum esse amoris imperatorem que decus populi et thensaurum copiarum, sed coniunctum fuisse norem cum alio eiusdem generis nomine. ergo scripsisse conimus poetam *Hymenis Amorisque imperator* et duo nomina iuxta suisce ut postea Ovidius fecit (met. I 480) *nec quid Hymen, quid nor, quid sint conubia curat.* interrogabis quid meretrici cum ymenaeo: eadem ratione dictum sit qua πολυμένον vocasse vitur eiusdem farinae puellam Anacreo (frg. 159: πολύμυνον utgit Eustathius non quadrat ad παρδοσίαν et λεωφόρον: formam illud ut πολυλιμένος), qua *talassio talassio* clamatur in Vergino poemate catal. 13 (5), 16, qua Petroni capite 26 Gitonis et virginculae nuptiae celebrantur. sed Plautus etiam Cist. I 1, 45 lenam Gymnasio sua sic loquentem facit: *haec quidem ecaster cottidie ro nūbit nupsitque hōdie, nubet mox noctu.* sic in Casinae progo v. 85 *argentum si quis dederit, ut ego suspicor, ultro ibit ictum, non manebit auspices.* praeterea Philaenum suam eadem ge possidere cupit Argyrippus qua in Truculento Babyloniensis*

*miles qui quasi uxorem sibi habebat anno Phronesium (392, II 4, 38).* Hymenis aut Hymenaei alias apud Plautum mentionem non fieri minime mirum est: cantatur Hymenaeus ut in Menandrea aliqua fabula (schol. Ar. Av. 1736) Cas. IV 3 in veris scilicet nuptiis, ubi postquam identidem decantarunt *Hymen o hymenaeo io!* (codices v. 3 et v. 10 coire videntur in *Hymen o hymenaeo io hymen*), sic lamentatur senex libidinosus (v. 11):

· *pérī hercle ego misér: dirupi mé cantando 'hymenaeo io',  
et illo morbo quo dirumpi cupio non fit copia,*  
nam sic corrigenda quae leguntur in libris *cantando hymenaeum licet* | *illo morbo q. d. c. non est copia.* sed redeamus ad Asinariae versum cuius emendandum restat initium: *salus interioris.* quod cum sine dubio nominativum vel vocativum contineat altero nomine simili ratione determinatum atque quae praecedunt *castos erilis, decus popli, thensauros copiarum*, tam multa cogitari possunt quae et per se probabilia sint et ad traditos litterarum ductus prope accedant, ut incerta evadat emendatio. quod proponam altioris generis elocutioni qua in blanditiis istis componendis uti videmus poetam bene convenit:

*salus maeroris, Hymenis Ambrisque impérator.*  
maeroris vocabulum Plauto frequentatum est et de amoris miseris usurpatum e. g. Epid. 105 *meum maerorum meumque amorum summam edictavi tibi* et Cist. I 1, 61 sq.:

*méd excrucio, méa Gymnasium, māle mihiſt, male māceror,  
dóleo ab animo, dóleo ab oculis, dóleo ab aegritudine:  
quid ego dicam nisi stultitia mēa me in maerorē rapi?*  
Non graviore mutatione, sed fortasse audaciore emendare consobor Epidici versum aliquem de quo mira multa protulerunt interpres. Periphanes senex postquam ab Epidico se ludibrio habitum esse sensit, haec secum solus v. 517:

*quid nunc? qui in tantis positus sum sententiis,  
ei seic data esse verba praeſenti palam!*  
sic Goetzius, qui in Ambrosiano legi refert *qui nunc quintantis positus seis sententeis;* sequenti versu *eis* pro *ei* codices praeter A. qui in eisdem inter v. 517 et qui iure eum excipit intercedunt tres versus, eos et omittit Ambrosianus et interpolatos esse recte iudicatum est, nisi forte aliunde inlati sunt cum corruptelis. ipsum versum 517 aliorum commentis merito rejectis Gronovius rettulit ad populi scita sive senati consulta quibus auctoris Periphanis nomen

crebro fuerit praescriptum: quasi traditum legamus 'qui tot praescriptus sum sententiis'. alii emendare conati sunt: *qui tot vel tantis potius sum sententiis, qui tantis auctus sum sententiis.* quibus rectiorem viam ingressus erat Gronovius, probe intellegens rerum publicarum usum et peritiam sibi adscribere Periphanem, qui pergit de Apoecide sodali loquens v. 522:

*ac me minoris facio piae illo, qui omnium  
legum atque iurum factor conditor cluet;*

nempe de utroque Epidicus v. 188 *iam ego me convertam in hirudinem atque eorum exsugebo sanguinem, | senati qui columnen cluent.* unde profectus restituo: *qui in antis positus sum senatus.* eadem metaphora Cleostrata Alcesimum (Cas. III 2, 6) appellat *senati columnen, praesidium populi,* verbis eisdem quibus Epidicus elocuta, ut apud Terentium Ciceronem Horatium Senecam Octaviae scriptorem Silium legimus *columnen familiae, rei publicae, rerum, Asiae, patriae, Ausonii regni.* sic Pindarus (Ol. 2, 81) ὁ Ἐπτορ' ἔσφαλε, Τρολας ἄμαχον ἀστραβῆ κιονα, Archilochus in epigrammate A. P. VII 441

νψηλοὺς Μεγάτιμον Ἀριστοφόντα τε Νάξου

κιονας, ὡ μεγάλη γαλ', ὑπένερθεν ἔχεις

ignotus poeta A. P. app. 220

καὶ γὰρ ἐγὼ κείνων εἴμ', ὡ ξένε, λειψανον οἶκων,

στῦλος ἐν Οἰνομάου πρὸν ποτ' ἐνοῦσα δόμοις ε. q. s.

cui facem praetulerat Euripides Iph. T. 57 στῦλος γὰρ οἶκων εἰσὶ πταιδες ἄρσενες, cf. v. 50. talibus exemplis accessit illud: *Lucili columnella hic situ' Matrophanes* (Luc. 519). Plautum igitur non column hoc loco vel columnam, sed ironico cum colore antas in comparisonem vocasse conicimus fere duas tantum in ipsis aedium frontibus positas. 'antae dictae sunt quadras columnae' Non. p. 30; latera ostiorum dicit Festi epitomator p. 16, 15, cf. p. 8, 10. in litteris non ante Vitruvium legitur vocabulum, sed vetustum esse titulus docet CIL. I 577 (v. 12 *ex eo pariete antas duas ad mare versus proculo longas p. II crassas p. I*): fabrorum et architectorum in usu pridem fuisse certum est, apud scriptores desiderari non mirum, a librarius obscuratum et ita quidem ut factum videmus obscuratum esse consentaneum. de genetivo *senatus* fortasse magis dubitabunt qui bis extare videant *senati*, pleniorem formam apud Plautum nusquam tradi (cf. Ritschelius opusc. IV p. 170); sed ne id quidem certum est scripseritne *senati* an *senatus columnen* istis locis poeta. *sen-*

*tuos, non aliter, identidem legitur in epistula de Bacchanalibus, senati primum in Minuciorum sententia, in C. Poplici monumento senatus. testatur *senatus* inter alia Nonius p. 484 aliquis non pauci, *senatus domus fructus* scribendum esse docuerunt Varro et Nigidius (Gell. IV 16), *anuis* et grammatici et Terenti codices praebent Heaut. II 3, 46. eundem Terentium Hec. V 1, 9 scripsisse ne nomen *mi* obstat *quaestus* egregie intellexit Fleckeisenus, ubi *quaestus* obstat libri praebent, Donatus *quaestus*. idem Ad. V 4, 16 nunc exacta aetate hoc *fructi* pro labore ab *eis* fero, ubi Helenus Acro apud Charisium p. 130 et *huius fructus* ut *senatus* vates extulerunt. certe Plautus et *frustrati sumptus usus* dixit ei *usus*: Pseud. 305 *eo paenitente quanto hic fuerit usus i?* | *nón est usus quisquam amator nisi qui perpetuā data* (cf. Buecheler. declin. p. 110 W.). quod si emendavimus versiculum, corruptelae indica unus Ambrosianus praebet, in quo lectum est *quintanis* ('perdubia n priore') et *sententeis*. idem vero de verbo quoque controversiam movet, non *positus sum* exhibens sed *positus sis*: quod quoniam exquisitus est nec sane elocutionis legibus adversarium, non suscit sic praeterire: praesertim cum non prorsus recte *qui — positus sum* excipi videatur istis: *ei sic data esse verba; rectius dicturus erat mihi*, ut re aliter comparata coniecit Buechelera. magis debet reddit pronominis formam ab Ambrosiani scriptura ei discrepans reliquorum *eis*. quare hanc demum suspicor integrum et genuinam esse loci speciem:*

*quid nunc? qui in antis positus sis senatus,  
tibi sic data esse verba praesenti palam!*

deinde quod statim in primam personam transitum facit ac me minoris facio *prae illo* (nam in *atque me* non credo aliud latere), non aliter facit quam e. g. Pseudulus v. 394 sq. in EI aliam latere pronominis formam, quae ad ista *tis mis mi* (*sis* Prisc. II p. 2. 3 H.) accedit ex analogia recte formata quamque in linguae monumentis non extare ita tantum explices, ut usu et consuetudine eliminatum esse dicas: hanc non conjecturam esse volo sed quod factum esse possit indicatum. certe accurate considerandum est utrum secundum Buecheleri rationem (de declin. p. 113 W.) an ex pristine flexionis diversitate iudicandum sit de *eis* locis qui plane ostendunt Plautum novisse *tibi* monosyllabum praeter disyllabum. addo autem locis a Buechelero adlati hos, quorum nullus non aliqua exortatione temptatus est: Curc. 271 *petas ne forte tibi dico(i)at mar-*

*gnūm malum* (cf. Merc. 774) Capt. 558 *Hégio sit quód tibi ego dixi, gliscit rabies, cáve tibi 572 ésse ais? ego inquam, tine huic credis?* plus quidém quam tibi aut mihi (sic scilicet pronuntiadum ne claudicet versus) Poen. V 2, 95 *undé sum oriundus.* dei dent tibi omnes quāe velis Cist. II 1, 33 *sátin tibi istuc in córde certumst?* quin ego commentor quidem (quem versum alia ratione non facile defendas). conferendi etiam Menaechmorum versus 738 (723 V.) *tun tibi hanc surreptam dicere aedes quám mihi et 827. (817 V.) tibi aut adeo isti quaé mihi molésta sit quoquó modo (sit pro est posui; v. 389 (383) ad quem Vahlenus lectorem revocat scribendum censeo égon te iussi cōquere? certo, tibi [mi] et parasitó tuo).* idem Buechelerus attendit ad eundem pronominis dativum *tibi* frequenter ante septenarii caesuram positum, quo loco frequentius etiam *mihi* *mi* legitur, cuius generis unum locum adscribam tribus de causis: primum quoniam emendandus est, nam sic legendum Mil. 1364sq.:

PAL. *Cogitato idéntidem, tibi quám fidelis fúerim.*

*si id facies, tum demum scibis, tibi qui bonus sit, qui malus.*

PYRG. *Scio et perspexi saepe.* PAL. *Verum quom antehac, hodie*

*maxime*

*scies: immo hodie me tuom factum faxo post dices magis.*

(PAL. altero loco addidi, ante *scies* delevi; 1367 *hodiem eorum CD,* *hodie eorum B,* reliqua secundum codices); deinde quia inter *scibis* et *scies* hic variatur ut inter *usui* et *usu* Pseud. 305. 306, inter *tibi* monosyllabum et disyllabum Capt. 558: item Pers. 218 *scies* 219 *scibis*, Capt. 265 *sciam — nescibo*, Bacch. 848 *faxo* 849 *fecero* (cf. Aul. 788. 789, Freti frg. ap. Gell. III 3, 8), Men. 745 *simitu* 748 *simul* aliaque et nota quae nec ignorare oportet neque obliisci. denique v. 1365 pro *scibis tibi* in B legitur *sciusti*, errore ut videtur, sed non inmemorabili; sic in Ambrosiano Mil. 570 (*ignoscam tibi istuc*). exaratum est TIISTVC et superscriptum BI.

Aliam pronominis personalis formam non magis confidenter Plauto tribuam, quamquam disertum ei testimonium non deest. *calim* pro *clam* ab antiquis dictum esse legimus in Festi epitome p. 47, *ut nis pro nobis, sam pro suam, im pro eum.* differentia inter *nis* et *nobis* flexionis esse videtur qualis inter *eis* et *ibus,* *queis* et *quibus;* extritam consonantem Buechelerus innuit (de decl. p. 130 W.). nupér titulo latino vetustissimo *nois* et *vois* vindicare studuerunt Bréal in scholae Romanae Francogallorum miscellaneis

II p. 157 et Carolus Pauli altital. stud. p. 22. Plauto num tribuenda sint monosyllaba *nobis* et *vobis* tantum docere possunt si qui sunt versus qui admissa tali pronominis mensura nullam ultra praebant depravationis suspicionem. ergo simpliciter subscribam quae eius generis deprehendisse mihi videor: Capt. 250 *em istuc si potes*; *mémoriter meminisse, inest spes nóbis in hac astútia* (cf. Mueller. pros. p. 115), cf. 216 *vóbis sumus própter hanc rém quom quae vólumus nos*, sed repono lyrica de quibus dubitare liceat. Cure. 84 *ego nóbis afferri cénsum*. *quin tú taces?* (*ferri Fleckeisenus*, cf. Men. 759 [750 V.]). Stich. 742 *mórem vobis geram mode delicias, nam ita me Venus amoéna amet (morigerabor meas Ritschelius)*. Rud. 1136 *vós tamen istaec, quidquid istic inerit, vobis habébitis* (*vos tum vobis istaec q. inerit isti h. Fleckeisenus*, cf. Muellerus p. 227). Merc. 699 *sed quisnam hinc a nobis éxil?* *aperiúst feris* (*hinc vel sed omittunt*) 988 *iam obsecro hercle vobis habete cím porcis cum fiscina (vobiscum habete Servius; habete vobis Acidalius)*. Poen. I 2, 12 *binaé singulis quae dataé nobis ancillæ* (*ancillæ nobis post Bothium legitur*); V 2, 118 *pol istám rem vobis bene évenire gaídeo* (*bene vortisse Muellerus p. 390*). corrupti versus non pauci sunt, quorum emendatio facilius procedit adsumpto *nobis vobis* monosyllabo; sed his diutius inmorari non juvat: unum alternum adferam ut Merc. 894, ubi codices: *nón longe hinc abéat a nobis. quin ergo commonstras set ut vides*, ubi *sci vides certum est*, si fortasse sequenti versui debetur ubi ante *videam* restituit Vasingius. delent post Guyetum *ergo*, quo aegre caremus (cf. 582 *qui ergo imus?* all.); fortasse *monstras* reponendum pro *commonstras*, quod et post *ergo* facile oriri potuit et ex v. 897 (*commonstrabo*) inferri rasuram inter *a* et *nobis*, quae in B appareat, correcturae tribus ex duplii lectione natae, qualem verborum contextum occupasse et alias frequenter videmus et v. 888. 941. item *vocabulum aptum* per se et bonum delendum erat criticis Asin. 530 *ecastor nobis periculum magnum et familiae portenditur*: *Pylades magnum induxit*, Bothius *nobis — et.* transponi potest *ecastor* post *periculum*; item v. 482 *tibi quidem supplicium, carnufex, de nobis detur?* aliquæ etiam e. q. s., ut versus fiat, *detur* post *carnufex*. denique Poen. V 4, 43 *séd quis homost? amicus vobis.* *qui quidem inimicus non sit in Ambrosiano legitur*, in reliquis aut i. *non est* aut *non inimicus est*: reposito *siet* pro *sit* et pronuntiatio *vobis* monosyllabo optimus evadet versus. haec esse credo quae ex Plauti fabulis adserri in rem pos-

sint; unum addo, in Terenti Phormione II 3, 71 postquam Phormio dixit *proximo iussast dari* quod Demipho respondet: *ita, próximo quidem: ad nos unde aut quam ob rem?* (oh!), neque *ad nos* neque *at nos* me quidem intellegere: si *at nobis* legas, recta sit sententia. alia ex Terentio quantum scio non possunt adferri. nam Hec. III 3, 20 *omnibus nobis ut res dant sese, ita magni atque humiles sumus* dactylus excusari potest, quamquam Lachmanno se scribendum videbatur pro *sese*, cf. ad Lucr. p. 116. *at nos*, ut hoc addam, pro quo traditum est *ad nos*, restituendum est Stich. 694, ubi fere omititur cum editione principe; ecce locus in transcurso emendatus, cuius in mentem venit dum finem imponere volo disputationi meae (v. 693 sq.): *suum quemque decet: quibus divitiae domi sunt, scaphis cantharis | bdtiacis bibunt, at nos nostro Sdmolo poterio. | tandem nos bibimus, tandem ecfcimus pro epibus nostra moenia.*

Subiciam autem, id quod faciendum videtur ei qui hoc scribendi genere usus sit, laterculum locorum Plauti de quibus novi aliquid protulerim. quod si quid prolatum est forte ab alio occupatum, veniam petimus et vicissim facile dabimus.

*Amph.* 549 sq. p. 572; 930 p. 573. *Arin.* 68 sq. p. 564; 482 p. 586; 530 p. 586; 579 p. 574; 656 p. 581. *Aul.* 197 p. 586. *Bacch.* 912 p. 559. *Capt.* I 250 p. 586; 558. 572 p. 585. *Cas.* II 3, 49 p. 574; IV 3, 11 p. 582. *Cist.* I 1, 61 sq. p. 582; II 1, 33 p. 585; II 1, 55 p. 574. *Curo.* 84 p. 586; 200 p. 574; 271 p. 584. *Epid.* 65 p. 567; 517 p. 582; 518 p. 582. *Men.* 249 p. 575; 389 p. 585; 584 p. 576; 585 p. 576; 738. 827 p. 585. *Mero.* 699 p. 586; 894. 988 p. 586. *Mil.* 451 p. 579; 678 p. 578; 810 p. 578; 1336 p. 579; 1364 sq. p. 585. *Most.* 38 sq. p. 564 sq.; 57 p. 566; 65 p. 567; 274 sq. p. 562; 358 p. 568; 475 sq. p. 562; 508 p. 573; 580 p. 573; 852 p. 567; 1149 p. 559 sq. *Pers.* 220. 475 p. 574. *Poen.* I 1, 9 p. 556; I 2, 12 p. 586; II 25 p. 580; V 2, 95 p. 586; V 2, 118 p. 586; V 4, 43 p. 586. *Pseud.* 412 p. 563; 983 p. 577; 959 p. 577. *Rud.* 752. 977 p. 574; 1136 p. 586. *Stich.* 420 p. 567; 695 p. 587; 742 p. 586. *Trin.* 706 p. 561. *Truc.* 82. 319 p. 571; 756. 757 p. 574; 859 p. 570; 891 p. 570; 892 p. 569.

Scr. Kiliae mense Iunio.

FRIDERICUS LEO.

## ZU CICEROS BRIEFEN AN ATTICUS.

Die nachfolgenden Bemerkungen zum XII. und XIII. Buch der Briefe Ciceros an Atticus haben den Zweck, Ort und Zeit der Abfassung dieser Briefe, soweit es möglich ist, festzustellen. Die ersten 34 Briefe des XII. Buches habe ich nach diesen Gesichtspunkten besprochen im Programm des Friedrichs-Werderschen Gymnasiums zu Berlin, Ostern 1883<sup>1)</sup>), und hierbei darauf aufmerksam gemacht, dass die handschriftliche Ueberlieferung dieser beiden Bücher für die Abgrenzung der einzelnen Briefe keinerlei Handhabe bietet, wir also berechtigt sind, die Briefe nöthigenfalls anders abzutheilen, als es gewöhnlich geschieht (s. daselbst S. 13).

Mit Recht hat schon C. G. Schütz XII 35, 1 zu 34 gezogen, so dass der neue Brief beginnt mit *antequam proxime discessi* (M.). 35, 2 hat aber einen zu unbestimmten Inhalt, als dass es ein besonderer Brief sein könnte. Wir erwarten, dass Ciceros zunächst ganz allgemein gehaltene Aufforderung an Atticus, zu erwägen, unter welchen Bedingungen das seiner verstorbenen Tochter Tullia zu errichtende Denkmal ein *fanum* werden könne, sich auch in bestimmten einzelnen Wünschen äussert, was nach der jetzigen Abgrenzung erst im 36. Briefe geschieht. Besonders ist es unwahrscheinlich, dass Cicero zwar 35 von dem Denkmalsgesetze sprechen, aber erst im folgenden Briefe Atticus bitten sollte, es zu lesen und ihm mitzutheilen (36, 1). Auch hat 36 durchaus den Charakter eines ersten Briefes von dem neuen Aufenthaltsorte; ein Schreiben des Atticus liegt noch nicht vor. 35, 2 und 36 sind also zu einem einzigen Briefe zu vereinigen. Dieser und die folgenden Briefe bis 44, denen XIII 26 anzuschliessen ist, weil sich dieser Brief mit dem Inhalte jener augenscheinlich aufs mannigfachste berührt, sind im Mai 45 in Astura geschrieben, wie schon v. Gruber (*Quæstio*

1) Einige Briefe des XV. Buches habe ich in dieser Weise behandelt in meinem Beitrag zur 'Festschrift zu der zweiten Säcularfeier des Friedrichs-Werderschen Gymnasiums', Berlin 1881, S. 225 ff.

(*e tempore atque serie epistolarum Ciceronis*, Stralsund 1836 S. 25 f.) ist XII 39 § 2, 40 § 3, 45 § 2 und XIII 26, 2 geschlossen hat.

In dieser Reihe ist zunächst XII 38 in zwei Briefe zu zerlegen. Wenn zu Anfang von 38 erfahren wir ausdrücklich, dass Cicero in diesem Tage von Atticus keinen Brief erhielt. Und doch heisst § 3 *quod putas oportere . . . graviusque quosdam scribis de me qui;* § 4 *ut scribis tibi Othonem dixisse . . . quamvis ab iis horreas ut scribis.* Dies kann sich nur auf den Brief des Atticus beziehen, mit welchem er Ciceros Brief XII 37 beantwortet. Wenn das Ergebniss der Anfrage bei Otho, zu der ihn Cicero 37, 2 verfordert, liegt 38, 4 vor. Ebenso sind die Worte über Drusus in § 4 hervorgerufen durch eine sich auf ihn beziehende Aeusserung des Atticus aus Anlass von Ciceros Bemerkung 37, 2. Daselbe Verhältniss scheint stattzufinden zwischen 37, 4 *quod me a aestitia avocas* und der diesbezüglichen Ausführung Ciceros 38, 3 und 4. Als Schluss eines Briefes sind erkennbar die Worte *tu, toniam necesse nihil est, sic scribes aliquid, si vacabis* (§ 2). Darauf dass nun 38, 1 und 2 am Tage nach 37, dagegen 38, 3 und 4 erst am zweiten Tage nach 37 geschrieben ist, erhalten wir erste Zeit, die nothwendig ist, wenn des Atticus Erwiderung auf 37 berücksichtigt werden können (s. Progr. S. 22). Aus demselben Grunde kann Cicero eine Aeusserung des Atticus über Asinius Pollio 39, 1 nur dann erwarten, wenn zwischen seiner ersten Erwähnung des Pollio (38, 2) und jener zweiten ein Tag dazwischen liegt, nämlich der, an welchem 38, 3 und 4 geschrieben wurde.

Weiterhin ist die überlieferte Reihenfolge der Briefe nicht jene, in der sie geschrieben wurden. Denn 43 a. E. schreibt Cicero mit Bezug auf den Ort, an welchem das Denkmal der Tullia errichtet werden sollte: *sed ut ad te heri scripsi, considerabis etiam Tusculano.* Dies kann sich nur beziehen auf 41, 3 *sin autem bi Tusculanum placet, ut significasti quibusdam litteris, tibi assenserit.* Und dass die Reihenfolge in der That ist: 42, 41, 43, 44, zeigt die sich erst bei dieser Ordnung ergebende zunehmende Bestimmtheit von Ciceros Entschluss, wohin er nach den Iden gehen sollte: 42, 3 — 41, 1 — 43, 1 — 44, 3. Dann ist jedoch der Schluss von 42 von *venerat mihi in mentem* an zu 43 zu nehmen. Denn in diesen Worten geht hervor, dass Cicero zu der Zeit, da sie geschrieben wurden, von dem Aufenthalt des Atticus schon Gewissheit hatte, sie können also nicht vor, sondern müssen nach 41, 1

geschrieben sein (*scire volebam ubi essem, si abes aut a futurus essem, quando rediturus essem*). Nebenbei sei bemerkt, dass 43, 1 statt *scies ante utrumque*, das trotz der Sinnlosigkeit des Ausdrucks durch alle Ausgaben geht, *scies ante utrum* (vgl. 41, 1) zu lesen und *que* entweder zu streichen oder zu den folgenden Worten zu nehmen ist, zu deren Enträthselung es vielleicht beitragen kann.

Auf XII 44 folgt XIII 26. Denn hier lassen die Worte *faciam te statim certiores* und Ciceros Bitte, Atticus solle einen Brief fertig machen und ihm entgegenschicken (*tu litteras conficies*), die Abreise von Astura als unmittelbar bevorstehend erkennen. Zu XII 44, 3 *scies igitur fortasse cras, summum perendie* passt dann am nächsten Tage *sed cras scies* (XIII 26 a. E.). Auch zeigen Ciceros Aeusserungen zu Anfang von XIII 26, die sich auf den Erwerb eines Gartengrundstücks bei Rom für das Denkmal der Tullia beziehen, im Vergleich zu den dieselbe Angelegenheit betreffenden in XII 44, 2 eine weitere, entschiedenere Stufe der Erwägungen und des Entschlusses. Mit den Worten *revolvor id est idem in Tusculanum* (XIII 26, 1) ist erinnert an XII 41, 3 — 43, 2 — 44, 2. Hieraus ergiebt sich die sichere Herstellung der Worte, die im Med. lauten: *proficiscar hinc, ne relictus videar; quo autem lanio conor equidem in Tusculanum*. Statt *lanio* liest man mit Malaspina *Lanuvium* und lässt Cicero fragen: *Quo autem? Lanuvium?*, während dieser Ort als letztes Ziel der Reise gar nicht in Betracht kommt, vielmehr auf der Reise nach Rom oder Tusculum — und nur zwischen diesen beiden Orten will sich Cicero noch entscheiden — am Wege lag. Und Ciceros Absicht, Lanuvium zu berühren, ist, wie das Ende des Briefes zeigt, durchaus nicht mehr fraglich. Geradezu abgeschmackt aber ist es, wenn Wesenberg liest: *quo autem? Lanuvium; conor equidem in Tusculanum*, also Cicero die zweifelnde Frage, die er aufwirft, sich auch gleich selbst beantworten lässt. Aus *lanio* ist vielmehr mit der *editio princeps Romana* herzustellen *Lanuvio* und zu lesen: *quo autem? Lanuvio conor equidem in Tusculanum*. Die Voranstellung von *Lanuvio* erinnert Atticus daran, dass er schon weiss, Cicero wolle zunächst jedenfalls nach Lanuvium (XII 41, 1; 43, 1; 44, 3), um hier einen Tag zu verweilen.

Der Brief, mit welchem er seiner Ankündigung von 44, 3 (*scies igitur fortasse cras, summum perendie*) und XIII 26, 2 (*sed cras scies*) entspricht, ist XII 46, wo er nach den Eingangsworten *vincam opinor animum et Lanuvio pergam in Tusculanum* die

Gründe angiebt, warum er sich nun doch überwinden wolle, das Tusculanum wiederzusehen, obgleich mit demselben wegen des Todes der Tullia, die dort starb, für ihn die schmerzlichsten Erinnerungen verknüpft waren. Somit ist dieser Brief am Tage nach XIII 26 anzusetzen. Nun findet sich am Ende von XII 46 nichts, was auf den Schluss eines Briefes hindeutete. Ebensowenig eignen sich die ersten Worte von 47 zum Anfang eines Briefes, sondern enthalten die Folgerung aus dem 46 mitgetheilten Entschlusse. 'Ich habe mich entschlossen, von Lanuvium nach dem Tusculanum zu gehen, nicht nach Rom, du also wirst den Besuch, den du mir machen willst, ausführen, jedoch nur, wenn es dir nicht unbequem ist; kann doch, um was es sich für uns handelt, brieflich erledigt werden. Auch bin ich nöthigenfalls bereit nach Rom zu kommen. Hierüber also entscheide dich nach den Umständen.' Ferner lässt das Perfectum in *ut scripsisti* (47, 1) erkennen, dass der Brief des Atticus, auf den Cicero sich hiermit bezieht, nicht an dem Tage erst angekommen ist, an welchem Cicero diese Worte schreibt, während für *de Mustela ut scribis* und das Weitere ein eben angekommener Brief des Atticus vorliegt. Endlich schliesst Cicero die Erörterung über Mustela, Otho und die Clodia ab mit den Worten: *sed haec coram*. Diese bestimmte Erwartung, mit Atticus bald zusammen zu sein, verträgt sich nicht mit der Unbestimmtheit, mit der Cicero es Atticus in den Anfangsworten von 47 überlässt, ob er zu ihm kommen oder eine briefliche Erledigung der schwebenden Fragen vorziehen wolle. Wir werden also die ersten Worte von 47 bis *poteris* zu 46 ziehen und mit *de Mustela ut scribis* einen neuen Brief anfangen, der die Antwort bildet auf einen des Atticus, in welchem dieser, wie wir aus *sed haec coram* sehen, von neuem Cicero seinen Besuch ankündigte.

Um festzustellen, wie weit dieser Brief zu rechnen ist, müssen wir XII 48 einer genaueren Betrachtung unterziehen. In diesem müssen die Worte *sentiebam omnino, quantum mihi praesens prodessem, sed multo magis post discessum tuum sentio* unmittelbar nach einem Besuche des Atticus bei Cicero geschrieben sein, während die Worte *ego te in Tusculano exspecto* dies nicht erkennen lassen und viel besser in eine Zeit passen, in der der erste Besuch des Atticus noch bevorsteht. Höchst seltsam wäre auch bei unmittelbar vorangegangenem Besuche des Atticus die Aeusserung, mit der Cicero seine Erwartung, dass jener bald zu ihm kommen werde,

begründet, indem er sich auf eine Ankündigung des Atticus beruft, die dieser in einem Briefe an Tiro ausgesprochen hatte. Könnte Cicero nicht selbst und ohne Umwege dieses Versprechen von Atticus erhalten, wenn dieser soeben bei ihm war? Sehr schlecht passt überdies die Bestimmtheit, mit der Cicero in der ersten Hälfte des Briefes den Besuch des Atticus erwartet (*ego te in Tusculano exspecto*), zu der Alternative, die er am Ende desselben offen lässt (*aut ego ad te totus aut tu ad me quod licet*). Der Brief besteht also aus zwei mit einander nicht vereinbaren Theilen, deren zweiter mit *sentiebam omnino* beginnt und zum nachfolgenden Briefe gehört, zu dessen Anfang er sehr gut passt, während die erste Hälfte noch zum vorhergehenden Briefe zu nehmen ist. *Omnino* (*sentiebam omnino*) bezieht sich nicht auf die vorangehenden Worte *ego te . . . exspecto eoque magis*, sondern auf die nachfolgenden *sed multo magis*. Den Brief in der jetzt üblichen Weise abzugrenzen, möchte die Erwähnung von des Atticus Besuch und die Bemerkung veranlasst haben, dass er nun wieder zu Hause sei. Gerade das aber ist im höchsten Grade unwahrscheinlich, dass Cicero unmittelbar nach einem Besuche des Atticus ihm geschrieben haben sollte: du bist gewiss froh, nun wieder zu Hause zu sein. Die Aeusserung *domi te libenter esse facile credo, sed velim scire, quid aut tibi restet aut iamne confeceris* ist vielmehr von derselben Art wie XII 44, 3 *quod domi te incauisti ratione fecisti; sed quaequo confice et te vacuum redde nobis* und wie 42, 3 *venerat mihi in mentem monere te, ut id ipsum quod facis faceris: putabam enim commodius te idem istud domi agere posse.* Alle diese Bemerkungen beziehen sich darauf, dass Atticus einige Tage vor Ciceros Abreise von Astura sein *suburbanum* verliess oder überhaupt nicht dorthin ging, um sich in seinem Hause in Rom ausschliesslich der Erledigung seiner Geschäfte zu widmen. Wie nun in 47 anfangend von den Worten *de Mustela ut scribis* alle die Gegenstände wieder berührt werden, von denen Cicero XII 44 und Atticus in seiner nun vorliegenden Antwort auf diesen Brief geschrieben hatte (Mustela, Clodia, Otho, Hirtii liber, Philotimus), so kommt Cicero auch auf den obigen Satz aus XII 44, 3 wieder zurück. Die diesbezüglichen Worte zu Anfang von 48 gehören also unzweifelhaft zu 47, und die darauf folgenden *ego te in Tusculano exspecto* passen zu 47, 2 *sed haec coram.* Somit reicht der Brief, der mit *de Mustela ut scribis* (47, 1) anfängt, bis *te pulare opus esse* (46).

Da nun nach dem Bisherigen auf 44 sogleich XIII 26 folgt, am Tage nach diesem Brief aber XII 46 + 47, 1 bis *ut poteris* geschrieben ist und hierauf der Brief folgt, mit welchem Cicero des Atticus Erwiderung auf 44 beantwortet, 47, 1 von *de Mustela ut scribis* an bis 48 *opus esse*, so ist für 45 zwischen diesen Briefen kein Platz. Dass er in der That erst nach dem letzten von diesen vier geschrieben sein kann, zeigt sein Inhalt. Der Aufenthalt auf dem Tusculanum steht hier fest (45, 2 *in Tusculano eo commodius ero*), was doch erst seit dem letzten jener vier Briefe der Fall ist. Und nur nachdem es in diesem geheissen hat: *domum tuam pluris video futuram vicino Caesare* (47, 3), kann Cicero jetzt schreiben *de Caesare vicino scripseram ad te quia cognoram ex tuis litteris* (45, 3). Ferner spricht er 47, 3 noch genau von einem *liber Hirtii*, wie 44, 1, begnügt sich dagegen 45, 3 kurz zu sagen *pervolga Hirtium*, nimmt also an, Atticus wisse jetzt, was gemeint sei. Endlich zeigt der grössere Nachdruck, mit welchem er 45, 3 den Atticus zur Veröffentlichung der Schrift des Hirtius über Cato auffordert, im Vergleich zu dem diesbezüglichen Satze in 47, 3, dass jene Stelle nach dieser geschrieben ist, nicht umgekehrt. Da nun Cicero 45, 2 Besuchen des Atticus auf dem Tusculanum erst noch entgegensieht, ein solcher also noch nicht stattgefunden hat, so ist 45 anzusetzen zwischen den letzten jener vier Briefe und den in der Ueberlieferung darauf folgenden, welcher nach dem ersten Besuch des Atticus auf dem Tusculanum geschrieben ist, anfängt mit den Worten *sentiebam omnino* (48) und sich in 49 fortsetzt. Nun darf aber 45 auch nicht mehr nach Astura verlegt werden. Denn XII 42 bis *scribam ad te* ist, wie der Brief selbst ergiebt, VI Id. Maias geschrieben, also 41 V Id., 42 von *venerat mihi* an + 43 IV Id., 44 III Id., XIII 26 prid. Id., XII 46 + 47, 1 bis *poteris*: Id., 47 *de Mustela* bis 48 *opus esse*: postridie Idus. Da Cicero an dem zuletzt genannten Tage von Astura nach Lanuvium gehen und hier bleiben will (41, 1; 43, 1; 44, 3), so muss der auf diesen Tag angesetzte Brief entweder noch in Astura unmittelbar vor Ciceros Aufbruch oder in Lanuvium geschrieben sein. Und zwar ist das letztere der Fall. Denn schon XIII 26 (prid. Id.) bestellt sich Cicero einen Brief des Atticus nach Lanuvium (*tu litteras conficies*) und für den folgenden Brief (Id.) liegt ein Schreiben des Atticus nicht vor. Längst aber weiss dieser, dass Cicero postrid. Id. nach Lanuvium kommt (42, 3; 41, 1;

43, 1; 44, 3), hier also und an diesem Tage trifft der bestellte Brief ein, den Cicero mit 47 *de Mustela* bis 48 *esse* zogleich beantwortet. Und da des Atticus Antwort auf diesen Brief in 45 schon vorliegt, so gehört 45 entweder noch nach Lanuvium oder auf das Tusculanum. Die Anfangsworte des Briefes in seiner jetzigen Abgrenzung kann Cicero aber nur in Astura geschrieben haben (45, 1 *ego hic duo magna syntagma absolvi; nullo enim alio modo a miseria quasi aberrare possum*), wo er in den vorhergehenden Tagen sehr eifrig schriftstellerisch thätig war (XII 38, 1; 40, 2; XIII 26, 2; XII 46). Auch die nächsten Worte *tu mihi, etiam si nihil erit, quod scribas, quod fore ita video, tamen id ipsum scribas velim, te nihil habuisse quod scriberes, dum modo ne his verbis* setzen noch eine gewisse Dauer des Briefwechsels voraus, während um die Zeit der Uebersiedelung nach dem Tusculanum der Besuch des Atticus nahe bevorsteht. Diese ersten Zeilen von 45, 1 sind dagegen sehr an ihrer Stelle, wenn man sie dem vorhergehenden Briefe zurechnet. Sie bilden einen passenden Briefschluss, während die Worte *de Attica optime* geeignet sind, einen Brief zu eröffnen, und an 47, 3 erinnern. Um uns nun für den noch übrig bleibenden Brief zwischen Lanuvium und dem Tusculanum zu entscheiden, kommt es an auf den Satz: *in Tusculano eo commodius ero, quod et crebrius tuas litteras accipiam et te ipsum nonnunquam video; nam ceteroqui ἀνεκτότερα erant Asturæ, ut haec quae refricant hic me magis angunt: nisi tamen ubicanquam sum, illa sunt mecum.* So die Ueberlieferung; doch dass sie nicht richtig ist, beweist, wie schon Graevius bemerkte, der Gebrauch von *magis*, sobald man unter *hic* Astura versteht, wie dies z. B. bei Baiter und Wesenberg der Fall ist. Da nun, wie wir sahen, *in* Astura nicht zu denken ist, Cicero jedoch nur Astura und *in* Tusculanum mit einander vergleicht, so muss unter *hic* das Tusculanum verstanden werden. Dann aber hat *nec* keinen Sinn, sondern ist mit Corradus und Graevius in *nunc* zu ändern und nach *Asturæ* stärker zu interpungieren. Dieser Brief aber ist hier nach schon auf dem Tusculanum geschrieben.

Was nun die Ansetzung auf die einzelnen Tage betrifft, so sind, da Cicero die dreissig Tage des April bei Atticus war (a. Progr. S. 24), XII 42 bis *scribam ad te* aber VI Id. Maias geschrieben ist, die sechs Briefe 35 § 2 + 36 — 37 — 38 § 1 und 2 — 38 § 3 und 4 — 39 — 40 auf die neun Tage Kal. bis VII Id. Mai. zu vertheilen. Nun

schreibt Cicero 42, 1: *ego ad te fere cotidie mittam*, und wir sahen doch, dass in den auf 42 folgenden Tagen auf jeden derselben ein Brief kommt. Daher muss die Gewohnheit der vorangehenden Tage für diese Aeusserung bestimmend gewesen sein, in diesen Tagen also Cicero *fere cotidie*, somit nicht jeden Tag geschrieben haben. Es kommt also darauf an, unter jenen neun Tagen die drei zu ermitteln, auf welche kein Brief kommt. Einer von diesen liegt vor dem Brief XII 37. Denn am Tage vor diesem treffen zwei Briefe von Atticus ein und außerdem erhält Cicero einen Brief von dem Freigelassenen Aegypta (37, 1). Da gewiss nicht alle drei Briefe spät am Abend eingetroffen sein werden, so hätte Cicero alle drei nicht erst am folgenden Tage berücksichtigt, wenn er am Tage des Eintreffens dieser Briefe überhaupt an Atticus geschrieben hätte. Ferner ist zwischen 39 und 40 mindestens ein brieffreier Tag anzunehmen; denn es heisst am Ende von 39 *quoniam et abes — sic enim arbitror — et scribendi necessitas nulla est, conquiescent litterae, nisi quid novi exsisterit.* Ob nun der dritte brieffreie Tag noch zwischen 39 und 40 oder zwischen 40 und 42 liegt, oder ob er vielleicht noch auf die Kal. des Mai zu legen, der erste dieser sechs Briefe also erst VI Non. geschrieben ist, lässt sich nicht entscheiden. Doch kann man hiernach wenigstens sagen, dass 35 § 2 + 36 geschrieben ist Kal. Mai. oder VI Non. Mai., 37 V oder IV Non. Mai., 38 § 1 und 2 IV oder III Non., 38 § 3 und 4 III Non. oder prid. Non., 39 prid. Non. oder Non., 40 VIII Id. oder VII Id. Mai. Die Daten für die folgenden Briefe s. oben S. 593, wo nur zu XII 44 hinzuzufügen ist: + 45, 1.

Die zweite Hälfte von 48 gehört, wie schon bemerkt, zum folgenden Briefe. Wenn es nun zu Anfang des hierdurch neu entstehenden Briefes heisst *quam ob rem, ut ante ad te scripsi, aut ego ad te totus cet.* (48), so muss hiermit derselbe Brief an Atticus gemeint sein, wie weiterhin in den Worten *heri enim misi qui videret* (Tironem sc.), *cui etiam ad te litteras dedi* (49, 2), und zwar ist dies XII 50, wo *ipse Romam venirem ut una essemus* die Worte sind, auf welche Cicero mit *ut ante ad te scripsi* zurückweist. Vergleicht man mit den angeführten Worten aus 49, 2 den Anfang von 49, 1 *heri non multo post, quam tu a me discessisti*, so ergiebt sich, dass 50 noch an dem Tage geschrieben ist, an dem Atticus nach Rom zurückkehrte, 48 von *sentiebam* an + 49 am folgenden.

Die Reihenfolge der drei nächsten Briefe (XII 51, 52, 53) ist

die überlieferte. Hierauf folgt XIII 2, 1 und ist als besonderer Brief von dem Rest von XIII 2 zu trennen. Denn wenn Cicero XII 50 schreibt *cum Sexti auctioni operam dederis, revises me,* und XII 51 *exspecto te, a Peducae utique: tu autem significas an quid etiam ante, verum id quidem ut poteris,* so müssen zwischen diesen Worten und jener Versteigerung noch eine grösse Anzahl von Tagen liegen; ein Aufenthalt in Rom von einiger Dauer ist aber auch XIII 2, 1 für Atticus noch vorausgesetzt, wenn Cicero hier schreibt *Pisonem (convenies sc.), sicut de euro; Faberius si venerit, videbis, ut tantum attribuatur, si modo attribuatur, quantum debetur; accipies ab Erote.* Vergleicht man hiermit XIII 28, 1 & *Faberio autem cum venerit* und erwägt man, dass zwischen XIII 2, 1 und XIII 28 mindestens noch XIII 27 liegt, so wird man zugeben, dass in ein und demselben Briefe mit XIII 2, 1 nicht auch die Erwartung gestanden haben kann, Atticus werde am folgenden Tage zum Besuch auf das Tusculanum kommen, wie sie XIII 2, 3 ausgesprochen ist: *cras igitur auctio Peducae: cum poteris eyp.* Die sich hier unmittelbar anschliessende Bemerkung über Faberius (*etsi impedit fortasse Faberius*) sieht auch ganz anders aus als die obige in XIII 2, 1 und scheint die Anwesenheit des Faberius in Rom zur Voraussetzung zu haben. Nun sind die Anfangsworte von XIII 2, 1 *gratior mihi celeritas tua quam ipsa res: quid enim in dignius? sed iam ad ista obdurnimus et humanitatem omnem eximus* nicht anders zu verstehen, als wenn man sie darauf bezieht, dass Cicero seinen Brief an Cäsar erst Balbus und Oppius zur Be-gutachtung vorlegen muss und Atticus jetzt den Brief an diese beiden abgegeben hat. Die Bitte, dies zu besorgen (XII 51, 2), und die Anfrage, wie es damit stehe (XII 52, 2), müssen der Aeußerung in XIII 2, 1 vorausgegangen sein, dagegen muss auf diese folgen, was XIII 1, 3 zu lesen ist: *exspecto quid istis plant de epistola ad Caesarem* (XIII 1, 3); des Atticus Bericht hierüber liegt dann XIII 27 und 28 vor. Hieraus ergiebt sich die Reihenfolge XII 51; 52; 53; XIII 2, 1; 1; 27; 28. Sehr passend wird hierdurch XIII 1, 3 *si hortos inspexeris* näher herangerückt zu XIII 27, 2 *sed redeo ad hortos. plane illuc te ire nisi tuo magno commodo nolo; nihil enim urget und XIII 28, 1 *hortos quoniam hodie eras inspecturus, quid visum tibi sit cras scilicet.**

Wenn übrigens Cicero von seinem Brief an Cäsar und den Gutachten des Balbus und Oppius über denselben XIII 28, 2 sagt:

*nescio quid e queru sculpseram, quod videretur simile simulacrum: in eo quia nonnulla e..... paulo meliora quam ea, quae fiunt et facta sunt, reprehenduntur; quod me minime paenitet: si enim pervenissent istae litterae, mihi crede nos paeniteret, und hiermit über-einstimmend in dem vorhergehenden Briefe (27, 1) nec mihi in hac quidem re quicquam magis ut vellem accidere potuit, quam quod σπονδὴ nostra non est probata, so kann, was diesen zuletzt angeführten Worten unmittelbar vorangeht, nicht lauten *quid quaeris? valde me paenitebat*. Vielmehr ist vor *valde* ein *non* einzuschieben. Denn diese Worte können sich nur ebenso wie die beiden andern angeführten Aeusserungen auf das ablehnende Verhalten des Balbus und Oppius beziehen, nicht etwa darauf, dass Cicero bedauere, überhaupt einen Brief an Cäsar geschrieben zu haben. Ist er doch grundsätzlich bereit, sogleich einen neuen zu schreiben (28, 2).*

Zu XIII 28 ist 29, 1 bis *hoc putavi te scire oportere* hinzuzunehmen, was, wie ich sehe, auch R. Klotz bemerkt hat. Denn *hoc manu mea* (28, 3) bezieht sich ebenso wie XII 31, 3 (s. das Programm S. 22 f.) nicht auf das Vorhergehende, sondern auf das Nachfolgende. Zu XIII 29, 1 bemerkt Boot: 'Videtur Atticus hunc Thalnam alicui cognatae aut fortasse filiolae suae maritum destinare voluisse'. Wenn derselbe auch hinzufügt: 'sed omnia in conjectura sunt posita', so ist doch klar, dass Cicero hier dem Atticus eine ganz vertrauliche Mittheilung macht, die er nur für Atticus bestimmt (*hoc putavi te scire oportere*) und der Mitwissenschaft des Schreibers entziehen will (*hoc manu mea*). Lässt er doch auch den Nicias nicht merken, warum er ihn zu einer Aeusserung über Thalna veranlasst (*cum quasi alias res quaererem*). Sonderbar wäre es auch, wenn Cicero dem Atticus die Abreise des Nicias, nach der jetzigen Abtheilung der Briefe, eigenhändig meldete (28 a. E.), von der bei diesem eingezogenen Erkundigung aber, deren Ergebniss für Atticus doch gewiss wichtig ist, erst im nächsten Briefe Mittheilung machte. — Wie sehr mit Unrecht Wesenberg *haec manu mea* schreibt statt *hoc manu mea*, zeigt *hoc putavi te scire oportere*.

Der nächste Brief ist 29, 2 und 3 mit Hinzunahme von 30, 1 bis *dederas* (deren Nothwendigkeit auch R. Klotz nicht entgangen ist). Denn nachdem 29, 2 und 3 von nichts weiter als von den Gärten die Rede gewesen ist, heisst es *de hortis satis*. Hierdurch werden wir angeregt zu der Erwartung auf etwas mehr, als bei der jetzigen Abgrenzung in diesem Briefe noch folgt. Anderseits

muss 30, 2 *commodum ad te miseram Demean, cum Eros ad me venit* zu Anfang eines Briefes stehen. Diese Worte zeigen zugleich, dass der Brief 30, 2 und 3 an seinem Abfassungstage der zweite ist. Dass jedoch nicht der in der Ueberlieferung unmittelbar vorangehende Brief der erste dieses Tages ist, ergiebt folgende Erwägung. Zu 30, 2 *auctionem biduum* ergänzt Boot mit Recht *prolatam esse* (vgl. XIII 14, 1). Weiterhin aber heisst es *te ut spero perendit* (30, 3). Hierin liegt ausgesprochen, dass Atticus am Tage der Versteigerung, die Cicero wiederholt als die des Sextus Peducaeus bezeichnet, unmittelbar nach derselben zu Cicero kommen solle. So hatte sich dieser das auch längst gedacht und daran die ganze Zeit, in der diese Briefe geschrieben sind, festgehalten (XII 50; 51, 1; XIII 2, 3). Nun wird 29, 3, also bevor die Hinausschiebung der Versteigerung um zwei Tage bekannt geworden ist, der Tag, an welchem Atticus bei Cicero eintreffen, also die Versteigerung des Peducaeus ursprünglich stattfinden sollte, mit *cras* bezeichnet (*cras aut te aut causam*). Rechnet man hierzu die zwei Tage, um welche die Versteigerung verschoben ist, so ergiebt sich, dass zu dem gemeinsamen Abfassungstage der beiden Briefe der Tag der voraussichtlichen Ankunft des Atticus nicht mit *perendit* bezeichnet werden könnte, sondern, vom Abfassungstage der Briefe gerechnet, einen Tag nach *perendit* liegen müsste. Der Brief 29, 2—3 + 30, 1 ist also am Tage vor 30, 2—3 geschrieben, an demselben Tage jedoch wie dieser Brief und unmittelbar vor ihm XIII 31. Jenes *cras* in 29, 3 entspricht *aut hodie* (31, 1), und da Demea den Brief des Atticus gebracht hat (31, 1), auf welchen Cicero 31 antwortet, so ist er es auch, der dieses Antwortschreiben Ciceros an Atticus überbringt (*commodum ad te miseram Demean, 30 § 2*). Die Richtigkeit dieser Umstellung wird dadurch bestätigt, dass durch dieselbe eine sehr passende Annäherung stattfindet einerseits zwischen Ciceros Bemerkung über seinen Brief an Cäsar in 31, 3 und seinen diesbezüglichen früheren Aeusserungen (27; 28), anderseits zwischen der Erörterung über die Legaten des Mummius in 30, 3 und den nachfolgenden Besprechungen desselben Gegenstandes (32; 5; 4; 6).

Am nächsten Tage ist XIII 2, 2—3 geschrieben; denn es heisst hier § 3: *cras igitur auctio Peducae: cum poteris ergo; auf denselben Tag fällt auch noch XIII 32 (§ 1 alteram a te epistolam cum hodie accepissem, nolui te una mea contentum)*, wo des Atticus Antwort auf 30, 3 vorliegt.

Nun ist der Abfassungstag von XIII 31 (§ 1): V Kal., d. h., ie der Anschluss an die zuletzt datierten Briefe lehrt, V Kal. Iun. auf diesen Tag fällt also auch noch 30, 2—3. Ferner ist anzusetzen: XIII 2, 2—3, sowie XIII 32: IV Kal. Iun., XIII 29, 2—3 + 0, 1: VI Kal., XIII 28 + 29, 1: VII Kal., 27: VIII Kal., 1: IX Kal., § 1: X Kal., XII 53: XI Kal., 52: XII Kal., 51: XIII Kal., XII 48 *on sentiebam an* + 49: XIV Kal., XII 50: XV Kal. Iun. Auf diesen Tag fällt auch der Besuch des Atticus auf dem Tusculanum (XII 7. 48. 49. 50). XII 45, 2 und 3 von *de Attica optime* an ist sonst XVI Kal. Iun. geschrieben. An dieser Ordnung wird auch dadurch nichts geändert, dass, wie sich herausstellen wird, einer der Briefe noch einen Zuwachs erhält.

Zunächst ist jedoch XIII 33 in zwei Briefe zu zerlegen, wie schon P. Manutius (bei Graevius im Anhang S. 142) vermutete und R. Klotz befolgte. Die Worte *de Varrone loquebamur, lupus in fabula* (§ 4) lassen keine andere Deutung zu, als dass Cicero und Atticus von Varro sprachen; sonst hätte Cicero, wenn er sich nicht in Räthseln bewegen wollte, doch nothwendig angeben müssen, mit wem er über Varro sprach. Somit sind diese Worte entweder unmittelbar oder ganz kurze Zeit nach einem Besuch des Atticus bei Cicero geschrieben; denn nur wenn das Gespräch über Varro eben erst stattgefunden hat, ist das Sprichwort *lupus in fabula* anwendbar. Ein solcher Besuch des Atticus fand aber in der Zeit, in welcher die erste Hälfte von 33 geschrieben ist, nicht statt. Denn diese gehört, wie die Vergleichung des Inhalts lehrt, in dieselbe Zeit wie XIII 32, XIII 4 und XIII 5, in der ein Besuch des Atticus bei Cicero erst noch bevorsteht. Auch ist es unwahrscheinlich, dass in einem und demselben ohne Unterbrechung geschriebenen Briefe (denn zur Annahme einer solchen nach § 3 fordert einerlei Anzeichen auf) von dem Erwerb eines Theiles der scapinischen Gärten erst ganz zuversichtlich die Rede ist (§ 2), dann aber in einer Weise, die ihn vollkommen in Frage stellt (§ 4). — Was es mit *H. in Capitolio* (33, 2) für eine Bewandtniss habe, lässt sich nicht mit Bestimmtheit sagen. Boot bemerkte dazu: ‘Ex s. qui de notis veterum scripserunt, non discimus, quomodo *H.* tis bene h. l. explicetur, et adiecta Capitolii mentio plane otiosa sit, neque recte in fine sententiae addita. — — Credo in margine chetypi scriptum fuisse *Hinc incipit alia sc. epistola, eaque verba corrupta ut nunc leguntur Tullianis esse interposita*’. Für diesen

durchaus nicht unwahrscheinlichen Fall lässt sich mit Bestimmtheit versichern, dass die Worte dann an einer ungehörigen Stelle in den Text gedrungen sind, weil da, wo sie stehen, für das Aneinanderstossen zweier Briefe nicht das mindeste Kennzeichen vorliegt. Es liesse sich denken, dass diese Worte in der Handschrift, aus der sie in die späteren übergingen, zwischen zwei Columnen standen und in die linksseitige aufgenommen wurden, während sie zur Erläuterung der rechtseitigen dienen und anzeigen sollten, dass mit den Worten *de Varrone loquemur* ein neuer Brief beginnt.

Wie schon bemerkt, berührt sich XIII 33, 1—3 im Inhalt vielfach mit XIII 32, XIII 4 und XIII 5. Hierher gehört auch noch XIII 6, sowie derjenige Brief, der aus XII 5 auszuscheiden ist, von den Worten *de Caelio tu quaeres* (§ 2) bis *hunc igitur locum expedes* (§ 3, s. Progr. S. 13 ff.). Und zwar folgt XIII 5 (*misi tibi Torquatum*) unmittelbar auf XIII 32 (*Torquatus Romae est; nisi ut tibi daretur*). Sodann ist XIII 33, 1—3, weil hier immer noch wie 30, 3 und 32, 3 von einem einzigen Tuditanus die Rede ist, während XIII 4, 1 und XIII 6, 4 Vater und Sohn unterschieden werden, vor diesen beiden Briefen anzusetzen. Die Richtigkeit der so entstehenden Reihe (32, 5, 33 § 1—3, 4, 6) wird bestätigt durch die Art, wie bei dieser Folge die Erörterung über die Legaten des L. Mummius, die zuerst 30, 3 auftaucht, sich sachgemäß fortspinnst und erledigt. 30, 3 richtet Cicero nicht nur die Frage an Atticus, wer die zehn Legaten des L. Mummius gewesen seien, sondern erklärt zugleich, dass nach seiner Erinnerung außer Albinus auch Sp. Mummius und Tuditanus dazu gehörten. Des Atticus Antwort auf diese Anfrage liegt XIII 32 vor und befriedigte Cicero nicht; dieser wünscht hier vor allem Auskunft über jenen Tuditanus, nächstdem auch darüber, wer die übrigen gewesen seien (32, 3). Inzwischen theilt Atticus in einem neuen Briefe Cicero seine Zweifel darüber mit, ob Sp. Mummius, den dieser bei seiner Anfrage unter den zehn Legaten genannt hatte, auch wirklich dazu gehörte, und Cicero stimmt ihm hierin bei, bleibt jedoch bei seiner Meinung, dass Sp. Mummius mit seinem Bruder Lucius bei Korinth gewesen sei (5, 1). Der nächste Brief des Atticus, der XIII 33 § 1—3 vorliegt, enthält die gewünschte Auskunft über Tuditanus noch nicht; Cicero schreibt daher Atticus, wie er sich hierüber Gewissheit verschaffen könne (33, 3). Das Ergebniss der Nachforschungen der

lben liegt XIII 4 vor; es zeigt sich, dass zwischen zwei Tuditani, Vater und Sohn, Unterschieden werden müsse. Hierauf kommt Cicero XIII 6 noch einmal zurück und begegnet gleichzeitig den Gedanken des Atticus, die dieser noch immer in Betreff des Sp. ummius hatte. Die Anerkennung der Bemühung des Atticus schliesst das Ganze (6, 4).

Die Geschlossenheit der Kette, die diese fünf Briefe bilden und in der kein Glied fehlt, ist festzuhalten für die Ansetzung von XIII 3. Weil sich hier die erste Nachricht von der bevorstehenden Rückkehr des Brutus findet, während diese in XIII 5 und 4 schon als bekannt vorausgesetzt wird, so ist jener Brief vor diesen beiden geschrieben. Gegen die Reihenfolge 32, 3, 5, 33 § 1 bis 3, 4 spricht der Widersinn, der darin läge, dass die Antwort auf den ersten dieser Briefe (32), die wir 33 § 1—3 vor uns haben, auf die Beantwortung des zweiten (3), die in 5 vorliegt, folgen würde. Daher ist 3 vor 32 anzusetzen. Ein besonderer Platz ist aber nach den bisherigen Ausführungen für einen neuen Brief vor 32 nicht aufzubereiten. Daher bleibt nichts übrig, als XIII 3 mit dem Brief XIII 2 und 3 zu einem einzigen Briefe zusammenzunehmen. Zu der oben erschlossenen Thatsache, dass nach diesem Brief (XIII 2 § 2 und 3 + XIII 3) an demselben Tage noch ein zweiter geschrieben ist, nämlich XIII 32, passt nun sehr gut die Angabe über die Abreisezeit, zu der nach 3, 1 nun der ganze Brief XIII 2 § 2 und 3 + XIII 3 geschrieben ist: *A te litteras exspectabam, nondum scilicet am has mane retribebam.*

Aus dem Gesagten ergiebt sich zwar nicht mit derselben Sicherheit wie für die bisher behandelten Briefe, jedoch mit grosser Wahrscheinlichkeit folgende Datierung: XIII 5: III Kal. Iun.; XIII 33, —3: prid. Kal. Iun.; XIII 4: Kal. Iun.; XIII 6: IV Non. Iun. Der erzeichnete Brief aus XII 5, der sich seinem Inhalte nach hier anschliesst, ist also Anfang Juni geschrieben.

XIII 7 zerfällt in zwei Briefe. Denn unmöglich kann Cicero demselben Briefe, in welchem er dem Besuch des Atticus noch am selben Tage entgegensieht (§ 2), auch geschrieben haben: *scribes igitur quicquid voles, dummodo quid* (§ 1). Auch bildet § 2 nothwendig entweder den Anfang eines Briefes oder selbständig den Inhalt eines solchen. Den Brief 7, 1 nicht noch in die Zeit der zuletzt datierten Briefe zu verlegen veranlasst der Mann an Stoff zum Schreiben, der sich hier kundgibt (*iam enim*

*non reperio, quid te rescripturum putem*), während doch in jenen Briefen immerwährend reicher Stoff vorliegt. Wir dürfen hierach annehmen, dass nach den zuletzt datierten Briefen der Besuch des Atticus bei Cicero eintrat, von dem schon lange die Rede ist (XII 50; 48 a. E.; 51, 1; XIII 29, 3; 31, 3; 30, 2; 2, 3; 5, 2; 33, 2; 4, 2; XII 5, 2). Aus XIII 7, 2 (*iussi equidem ei [Bruto] munitari te quod potuisses exspectasse eius adventum*) sehen wir, dass er diesen Briefe voranging und einige Zeit dauerte. Wenn nun auch 7, 1 nicht mit 7, 2 zu einem Briefe zu vereinigen ist, so passt der Brief doch gut in die Zeit nach einem solchen Zusammensein mit Atticus, wird also, entsprechend seiner überlieferten Stelle unmittelbar vor 7, 2 geschrieben sein. Als Abfassungszeit dieser beiden Briefe lässt sich etwa die Mitte des Juni ansehen. Nachdem Atticus in seinem ersten Aufenthalt auf dem Tusculanum vergeblich auf das Eintreffen des Brutus gewartet hatte und nach Rom wieder zurückgekehrt war, wird er von Cicero zum zweiten Mal auf das Tusculanum gerufen, als Brutus kam (7, 2). Am Tage nach seiner Rückkehr von diesem zweiten Besuch schrieb Cicero XIII 9, 1 *commode discesseras heri*. XIII 8 gehört in eine spätere Zeit, denn weder für einen dritten Aufenthalt des Atticus bei Cicero (*modo enim discesseras*) in dieser Zeit findet sich irgend welches Anzeichen, noch ist der Brief an jenen ersten Besuch anzuschliessen. Denn wäre dies der Fall, so müssten mit den hier erwähnten Ide die des Juni gemeint sein. Während aber nicht die leiseste Andeutung dafür vorliegt, dass Cicero Mitte Juni Veranlassung hatte nach Rom zu gehen (*te Idibus videobo cum tuis*), wird sich dies für die Iden des Quintilis mit Sicherheit herausstellen.

Die beiden nächsten Briefe, XIII 9 und 10, sind unmittelbar oder doch kurz vor der Reise Ciceros nach Arpinum geschrieben, die er 9, 2 ankündigt und XI Kal. Quint. antrat (10, 3), also etwa zwischen XVI und XIII Kal. Quint. Da Cicero 10, 3 sich noch eine Auskunft von Atticus erbittet (*explanabis igitur*), auf diese aber in den folgenden Briefen, die schon in Arpinum geschrieben sind, nicht mehr zurückkommt, so haben wir mindestens einen Tag, also XII Kal., zwischen XIII 10 und der Abreise nach Arpinum zu denken. In jene Zeit passt nun auch das Eintreffen der Nachricht von der Ermordung des Marcellus, auf die Cicero XIII 10 mehrfach zurückkommt. Wenn dieser auch den Brief noch nicht hatte, in welchem ihm Servius Sulpicius hiervon Mittheilung mache

nd der pr. Kal. Iun. geschrieben war (*ad fam.* IV 12), so konnte sich zwischen XVI und XIII Kal. Quint. die Nachricht hiervon in Rom sein, weil Marcellus VI Kal. Iun. in Piraeus dem tödlichen reiche des Magius Chilo erlag (*ad fam.* IV 12, 2) und bei schneller Erforderung ein Brief zwischen Rom und Athen in 21 Tagen ansel kam (*ad fam.* XIV 5, 1, vgl. C. Bardt *Quaestiones Tullianae*, assert. Berol. 1866 S. 23).

Die Reise vom Tusculanum nach Arpinum dauerte zwei Tage (Festschrift d. Friedrichs-Werderschen Gymnasiums 1881 S. 233 f.), so XI und X Kal. Quint.

Die nächsten Briefe sind, wie schon bemerkt, in Arpinum geschrieben. Doch ist einer unter sie gerathen, der in eine spätere Zeit gehört und jetzt die erste Hälfte von XIII 21 (§ 1—3) bildet. Wenn wir lesen § 1: *a Quinto exspecto; proficiscens enim e Tusculo VIII Kal. ut scis misi ad eum tabellarios.* Cicero wollte aber nicht VIII Kal., sondern XI Kal. Quint. vom Tusculanum nach Arpinum abreisen (XIII 10, 3), und dass er seinen Plan geändert habe, ist nirgends zu ersehen. Ferner fordert Cicero den Atticus auf, eine Änderung in den Academicis, die die Uebersetzung von *τοξή* betrifft, rückgängig zu machen und dies auch Varro mitzuteilen, wenn dieser etwa auch in seinem Exemplar die Änderung angenommen haben sollte (21, 3). Dies kann also nur geschrieben sein, nachdem Varro die Academicia schon erhalten hatte, während der arpinatischen Aufenthalts wird jedoch noch von Cicero und Atticus darüber verhandelt, ob sie ihm überhaupt gewidmet werden sollen (XIII 12; 13; 14; 16; 18; 19; 21, 4—5; 22), und selbst den ersten Tagen der darauffolgenden Zeit ist dies noch zweifelhaft (23, 2; 24; 25, 3). Wenn es endlich heisst: *id non esse eiusmodi didici heri, cum ad villam nostram navis appelleretur*, so passt es nur auf ein an der See gelegenes Landhaus des Cicero. Wenigens ist uns über die Schiffbarkeit des Fibrenus oder des Liris an der Stelle, an welcher der Fibrenus in ihn mündet und Arpinum liegt, nichts bekannt. Dies alles verweist den Brief in den Aufenthalt zu Astura am Ende des Quintilis (XIII 34).

Dass die Abgrenzung der Briefe von Arpinum der Verbesserung darf, zeigt schon die blosse Zählung derselben. XIII 19 ist III al. Quint. geschrieben, nicht etwa noch an demselben Tage wie der vorhergehende Brief, IV Kal. (19, 1), weil Cicero den Boten, der soeben den weiten Weg von Rom nach Arpinum zurückgelegt

hat, nicht noch an demselben Tage wieder zurückgeschickt haben wird, weil ferner der Brief so lang ist, dass wir annehmen können, Cicero habe sich dazu Zeit gelassen. Bei der weiten Entfernung zwischen Rom und Arpinum ist es überhaupt unwahrscheinlich, dass an einem Tage zwei Briefe von dem einen der beiden Endpunkte abgegangen seien und es findet sich dafür kein Beispiel. Lassen wir nun von den acht vorangehenden Briefen täglich eines geschrieben sein, so kämen wir mit XIII 11 auf XI Kal., mit XIII 12 auf X Kal., also auf die beiden Tage, die von der blossen Reise ausgefüllt wurden, während Cicero XIII 11 und 12 offenbar doch schon in Arpinum, somit XIII 11, da hier noch kein Brief des Atticus vorliegt, am ersten Tage des dortigen Aufenthalts, IX Kal. Quint., und XIII 12 VIII Kal. geschrieben hat. Nehmen wir nun hinzu, dass Cicero sich erst am Abfassungstage von XIII 12 entschliesst, die *Academica* von Catulus und Lucullus auf Varro zu übertragen (12, 3), schon im nächsten Briefe aber schreibt (13, 1): *totam Academiam ab hominibus nobilissimis abstuli, transstuli ad nostrum sodalem et ex duobus libris contuli in quattuor*, so werden wir ihm zu diesem umständlichen Geschäft ausser dem Abfassungstage von XIII 12 wenigstens noch einen Tag Zeit lassen müssen. Zwischen 12 und 13 liegt also ein brieffreier Tag. Hieraus ergiebt sich, dass aus den acht Briefen 11—18, deren Reihenfolge augenscheinlich richtig ist, fünf gemacht werden müssen, oder vielmehr, da 11 und 12 richtig abgegrenzt sind, aus den sechs Briefen 13—18 drei. Dies ergiebt sich aber auch aus diesen Briefen selbst. Bei der jetzigen Abtheilung derselben stellt sich die wunderliche That-sache heraus, dass immer auf einen Brief, in welchem sich Cicero nach der kranken Attica erkundigt (13, 15, 17), einer folgt, in welchem dies nicht geschieht (14, 16, 18). Wir müssen vielmehr annehmen, dass Cicero dies in jedem Briefe thut, den er nach XIII 12 vor dem Eintreffen neuer Nachrichten von Atticus (XIII 19, 1) an ihn schreibt. Auch hierdurch also kommen wir dazu, aus den sechs Briefen drei zu machen, indem wir 14 mit 13, 16 mit 15, 18 mit 17 zusammenlegen. Dann ist  $17 + 18$  der Brief, mit dem Hilarus IV Kal. von Arpinum abging (19, 1). Der Anfang dieses Briefes V Kal. *exspectabam Roma aliquid* (17) bezieht sich nun auf die Worte des vorhergehenden *quo autem die has Valerio dabam, exspectabam aliquem meorum* (15),  $15 + 16$  ist also V Kal. geschrieben. Wenn Cicero in diesem Briefe erklärt, keinen Stoff

zum Schreiben zu haben (15), und dann doch noch etwas folgt (16), so bildet dies kein Hinderniss, 15 und 16 zusammenzothun, da sich in 15 + 16 in der That durchaus nichts findet, was nicht schon in den beiden vorangehenden Briefen (12 und 13 + 14) stände. Auch XII 41 fängt an mit *nihil erat quod scribebam* und doch folgt ein ganz ausführlicher Brief. Wie sollte es sich auch für Cicero verlohnzt haben, einen besonderen Boten mit einem Brief von Arpinum nach Rom zu schicken, in dem nichts weiter stand, als dass er Atticus nichts mitzutheilen habe? Der Anfang von 15 ist zu verstehen: es ist heute der dritte Tag, dass ich von dir keine Nachrichten von Attica habe; die zwei Tage, die zwischen diesem Brief und XIII 12 liegen, sind der brieffreie Tag nach 12 (VII Kal.), und der Abfassungstag von 13 + 14 (VI Kal.). Wenn Cicero schon in dem zuletzt genannten Briefe sagt: *illud etiam atque etiam consideres velim, placeatne tibi, mitti ad Varronem quod scribis* (14, 3), während dies doch der erste Brief nach XIII 12 ist, in welchem Varro zur Sprache kommt, und Atticus noch so oft ohne *etiam atque etiam* zu derselben Erwähnung aufgefordert wird, so erklärt sich dies dadurch, dass er in demselben Briefe schon einmal (13, 1) von der Uebertragung der Academica auf Varro gesprochen und Atticus aufgefordert hatte, ihn über Varros Wünsche aufzuklären. — Auch die Zusammengehörigkeit von 17 und 18 wird in unverkennbarer Weise dadurch dargethan, dass Cicero, nachdem er (17) hervorgehoben, wie alt des Atticus Brief schon sei, in welchem er ihm von der Krankheit seiner Tochter geschrieben hatte, fortfährt (18): hieran siehst du, wie unangenehm es ist, durch weite Entfernungen von einander getrennt zu sein, wie schön hingegen, nahe bei einander zu weilen; als ich auf dem Tusculanum war, war es, als ob wir mit einander sprachen, so häufig wechselten die Briefe.

Da Cicero am Tage nach den Nonen frühmorgens auf dem Tusculanum sein will (14, 1; 16, 2), so sind prid. Non. Quint. und die Nonen auf die Rückreise von Arpinum nach Tusculum zu rechnen. Auf die sechs Tage pridie Kal. bis III Non. Quint. entfallen somit noch die drei Briefe 20, 21 § 4—7, 22. Denn irrthümlich meint man, dass auch noch 23 und 24 in Arpinum geschrieben seien. Diese beiden Briefe gehören vielmehr schon nach Tusculum; denn nur hier, nicht in Arpinum konnte ein am Vormittag in Rom geschriebener Brief noch an demselben Tage

eintreffen (23, 1). Auch hat kurz vor 23 ein Besuch des Atticus bei Cicero stattgefunden und der erstere hierbei die *Academica* schon fertig gesehen (23, 2), nicht aber in Arpinum sollte Atticus Cicero besuchen, sondern erst in Tusculum (22, 4). Unter jenen sechs Tagen müssen also drei brieffreie sein. Wir können mit Wahrscheinlichkeit annehmen, dass Cicero, nachdem er vier Tage hintereinander an Atticus geschrieben und mit dem letzten dieser vier Briefe (XIII 19) den lange erwarteten und endlich eingetroffenen des Atticus beantwortet hatte, einen oder zwei Tage nicht geschrieben, sondern die Antwort auf 19 abgewartet habe. Ferner macht keiner der drei Briefe den Eindruck, unmittelbar vor der Abreise von Arpinum geschrieben zu sein; vielmehr lassen in den letzten die Worte *ego ut constitui adero atque utinam tu quoque eodem die* (22, 4) noch einen Zwischenraum. Wir können also mindestens einen Tag vor der Abreise ausser Rechnung lassen. Somit sind von den bezeichneten sechs Tagen die drei mittleren diejenigen, an welchen die drei Briefe anzusetzen sind. Ihre Reihenfolge aber ist 21 § 4—7, 20, 22. Denn 22, 5 schreibt Cicero: *alteris iam litteris nihil ad me de Attica.* Ueber Attica lag aber in dem Briefe des Atticus, der 21 § 4—7 beantwortet wird, allerdings eine Nachricht vor (21, 6), dagegen nicht in denjenigen, den Cicero mit 20 beantwortet. Auch ist wahrscheinlich, dass 20, 1 a *Caesare litteras accepi consolatorias* und 22, 5 *epistolam Caesaris misi, si mirus legisses*, sowie 20, 3 *itaque ut constitui adero* und 22, 4 *ego ut constitui adero* in zwei aufeinander folgenden Briefen stand. Die Zerlegung von XIII 20 in zwei Briefe, die R. Klotz vornimmt, so dass der zweite mit *fratrem credo* beginnt (§ 3), ist unwahrscheinlich, weil die beiden dadurch entstehenden Briefe innerhalb dieser Briefreihe jeder für sich einen zu düftigen Inhalt hätten. Hiernach ist zu datieren 21 § 4—7: Kal. oder VI Non. Quint., 20: VI oder V Non., 22: V oder IV Non. Quint.

An den Nonen des Quintilis traf Cicero wieder in Tusculum ein (12, 4; 16, 2), um hier am nächsten Tage in einer Erbschaftsangelegenheit zu verhandeln (14, 1); Atticus sollte, wenn möglich, gleichzeitig mit Cicero in Tusculum eintreffen, jedenfalls aber am folgenden Tage Beistand leisten (22, 4 a. E.). Dass dies auch wirklich geschah, zeigt 23, 2 (*ut vidisti*), und dass sich diese Stelle gerade auf den Besuch des Atticus bezieht, von dem jetzt die Rede ist, ist deshalb nicht zweifelhaft, weil in 23 ebenso wie in den

etzten Briefen aus Arpinum die Widmung der *Academica* an Varro noch unentschieden ist. Dies ist derselbe Besuch des Atticus, der erforderlich ist zum Verständniss desjenigen Briefes, welcher jetzt die zweite Hälfte von XIII 33 bildet (s. oben S. 599 f.). Wenn dieser Brief anfängt mit den Worten: *de Varrone loquebamur, lupus in ibula*, so wissen wir nun auch nach Massgabe der vorangehenden und nachfolgenden Briefe, dass von der Widmung der *Academica* an Varro die Rede gewesen sein wird. Die Verlegung des Briefes in diese Zeit wird dadurch gesichert, dass hier das Gesetz über die Stadterweiterung zur Sprache kommt (33, 4), nach dem sich Cicero auch in einem der letzten Briefe aus Arpinum erkundigt (20, 1). Die Iden, an denen Cicero zur Versteigerung der scapulischen Gärten in Rom sein will (33, 4), sind hiernach die des Quintilis. Genau in diese Lage der Dinge passt auch XIII 8; Atticus ist hier soeben von Tusculum wieder nach Rom abgegangen (*modo enim discesseras et paulo post triplices remiseras*) und Cicero teilt seinen Besuch bei ihm für die Iden in Aussicht (*te Idibus idebo cum tuis*). Genau in diese Zeit passt auch die Bücherbestellung, die Cicero hier macht. Denn die *Academica* sind fertig, ebenso die Schrift *de finibus bonorum et malorum* (21, 4; 23, 2). Auf Dialektik und Ethik sollte nun die Physik folgen, d. h. die christ *de natura deorum*. Zur Abschluss einer solchen lässt er sich in unserem Briefe Panätius *περὶ προνοιῶν* kommen und möchte hierzu durch die Schrift des Posidonius *περὶ θεῶν* verlassen worden sein, die er in *de natura deorum* nachweislich aussiebig benutzte. Der hier gleichfalls bestellte Auszug des Brutus us Caelius ist benutzt *de nat. deor.* II 8. Einige Tage nach unserem Brief bittet Cicero den Atticus (39, 2) um *Φατδρου περὶ θεῶν* et *Ἀπολλοδώρου* (so Hirzel statt *Παλλάδος*: Untersuchungen zu Ciceros philos. Schriften I S. 218); um dieselbe Zeit ist er mit der Widerlegung der Epikureer beschäftigt, die wir im 1. Buch *e nat. deor.* finden (38, 1).

Die Briefe also, die Atticus erhielt, nachdem er postridie Non. ei Cicero in Tusculum gewesen und wieder nach Rom zurückgekehrt war, sind: zuerst XIII 8, sodann 33 § 4 und 5, nächstdem 3. Hierauf folgt 24; doch ist hiermit der Anfang von 25 bis *oc fieri et oportet et opus est* zu verbinden. Denn diese Worte *e retentione rescripsi* cet. bringen die Aufforderung von 23, 3 am Schlusse des nächsten Briefes (24) Atticus nur aufs neue in Er-

innerung. Und wie Cicero im 24. Briefe vor allem andern zuerst von Andromenes gesprochen hatte, so auch Atticus in seinem Antwortschreiben und wieder Cicero im nächsten Briefe (25: *De Andromene ut scribis cet.*). Dies hat R. Klotz unbeachtet gelassen, wenn er zwar auch den Anfang von 25 mit 24 verbindet, in sehr verkehrter Weise aber die lebhaft ansetzenden Worte zu Anfang von 24 (bis *facies ergo ut sciām*) an den Schluss des vorangehenden Briefes hängt.

Den nächsten Brief bildet der Rest von 25. Hieran schliesst sich, wie der Stand der Angelegenheit mit Varro zeigt, 35 + 36, sodann aus demselben Grunde 44. Diese Widmung der *Academica* an Varro ist für die Zeit und Reihenfolge dieser Briefe ein so sicherer Fingerzeig, dass es ganz unmöglich ist, irgend einen derselben in eine spätere Zeit zu verweisen. Und zwar zeigt der Fortgang dieser Angelegenheit von 35 + 36 (*Varroni scribis te simulac venerit, dati igitur iam sunt, nec tibi integrum est*) zu 44 (*tu tamen ausus es Varroni dare*), dass dieser Brief unmittelbar nach jenem geschrieben ist, dass also zwischen beiden nicht noch ein Brief eingeschoben werden darf. Mit 44 ist jedoch 43 zu verbinden. Denn zunächst passt auch 43 genau in diese Zeit. Cicero wollte ursprünglich pridie Id. Quint. nach Rom gehen (25, 2), verschiebt aber in Folge der in 43 vorliegenden Zuschrift des Atticus seine Abreise um zwei Tage (*sunt omnino mihi quadam agenda Romae, sed consequemur biduo post*). Ans 33, 4 wissen wir schon, dass er zur Versteigerung der scapulanischen Gärten an den Iden in Rom sein, jedoch zwei oder drei Tage später eintreffen wollte, wenn nicht gerade jene Versteigerung seine Anwesenheit zu den Iden erforderte (*ista enim me res adducebat. eo adiunxerem cetera, quas consequi tamen biduo aut triduo post facile potero*). Dieses ganz genaue Hineinpassen in den Stand der Dinge lässt die Verlegung von 43 an diese Stelle des Briefwechsels unzweifelhaft erscheinen. Als selbständiger Brief jedoch hätte er einen zu düftigen Inhalt. Uebertides ist ein besonderer Platz für ihn nicht aufzutreiben. Denn aus den ersten Sätzen von 44 ist zu ersehen, dass auch dieser Brief auf einen ab *ludis* geschriebenen Brief des Atticus antwortet, wie 43. Hiermit können in dieser Zeit nur die Apollinarspiele gemeint sein, deren letzter Tag auf III Id. Quint. fiel (s. Mommsen im *Corp. iur. lat.* I 396). 44 ist also spätestens prid. Id. Quint. geschrieben, aber auch nicht früher, weil auch so noch die Unterbringung der voran-

gehenden sechs Briefe (XIII 8, 33 § 4 und 5, 23, 24 + 25 Anfang, 25 Rest, 35 + 36) zwischen des Atticus Besuch auf dem Tusculanum (postrid. Non.) und dem Abfassungstage von 44 (prid. Id.) nur unter der Voraussetzung möglich ist, dass XIII 8 entweder noch am Abend des Tages geschrieben ist, an welchem Atticus bei Cicero war, oder am Morgen des folgenden, an dessen Vormittag auch noch 33 § 4 und 5 geschrieben wurde (23, 1); die letztere Annahme ist wegen *discesseras* und *remiseras* in XIII 8 die wahrscheinlichere. Hiernach ist es unmöglich, zwischen XIII 8 und 44 an irgend einer Stelle noch einen besonderen Brief einzuzwängen, einen besonderen Platz könnte 43 also nur nach 44 erhalten. Dies aber ist wiederum deshalb unmöglich, weil des Atticus Benachrichtigung, Cicero brauche nicht an den Iden in Rom zu sein, bei diesem doch spätestens am Morgen des Tages eintreffen musste, an welchem er nach Rom zu gehen beabsichtigte (25, 2 *ego Romam pridie Idus*), auch 43 also spätestens pridie Idus geschrieben ist. 43 und 44 bilden also einen einzigen Brief, und wir müssen uns entschliessen, *suaves tuas litteras* nicht als Briefansfang anzusehen, wozu die Worte ja sonst sehr geeignet wären, sondern als Ausruf der Freude mitten im Brief, wie ad Att. II 12, 1. — Wir haben also zu datieren: XIII 8: VIII oder VII Id. Quint.; 33 § 4 und 5: VII Id. Quint.; 23: VI Id.; 24 + 25 Anfang: V Id.; 25 Rest: IV Id.; 35 + 36: III Id. Quint.; 43 + 44: prid. Id. Quint.

Für die Briefe der nächsten Zeit ist die Lage des Aufenthalts in Astura festzustellen, der 38, 2 in Aussicht gestellt wird, während dessen 34 geschrieben ist und den wir nicht zu lange nach den zuletzt besprochenen Briefen ansetzen dürfen, weil Cicero, wie wir S. 603 sahen, während desselben noch eine Änderung der Lesart in den Academicis vornehmen lässt. Dass in der That mit VIII Kal., wie Cicero 21, 2 und 34 als Tag seiner Reise nach Astura angiebt, VIII Kal. Sextiles gemeint ist, dieselbe also in die letzten Tage des Quintilis fiel, zeigt die Vergleichung von ad Att. XIII 46 mit ad fam. VI 19. Dieser Brief ist einige Zeit vor Cäsars Rückkehr aus Spanien in Astura geschrieben (*ego me Asturae diutius arbitror commoraturum, quoad ille quandoque veniat*). Während Cicero hier dem Lepta, an den der Brief gerichtet ist, von der Uebernahme der Besorgung einer Spende, durch die er sich bei Cäsar in Gunst setzen wollte, abräth, sehen wir ad Att. XIII 46, 2 Lepta doch mit einer solchen betraut. Der Aufenthalt in Astura muss also vor

XIII 46 stattgefunden haben. Dieser Brief aber ist prid. Id. Sext geschrieben. Denn er beginnt: *Pollex quidem, ut dixerat ad Idus Sextiles, ita mihi Lanuvii pridie Idus praecito fuit.* Dies ist zu verstehen: 'Pollex hat sich entsprechend seiner Ankündigung, zu den Iden bei mir sein zu wollen, in Lanuvium prid. Id. bei mir eingestellt'. *Ad Idus* ist unbestimmter als *Idibus*, wie auch für uns 'zu den Iden' unbestimmter als 'an den Iden'. Für diese Ausdrucksweise ist ausser den Stellen, die Boot anführt (*ad Att. I 3, 2 ad mensem Ianuarium; ad fam. IX 5 z. Anf. ad Nonas*) besonder lehrreich *ad Att. XIII 16, 2 ego ad Nonas quemadmodum dixi* verglichen mit der Angabe genau derselben Zeit in 12, 4 *dices igitur, — me circiter Nonas in Tusculano fore.* Mit Unrecht also haben Schütz und Baiter *ad Idus Sextiles* streichen wollen. Aber auch wenn dies nicht dastände, würden die Worte *pridie Idus* zusammen genommen mit *ad fam. VI 19* genügen, um zu beweisen, dass hier die Iden des Sextilis gemeint sind, der Aufenthalt in Astura also auf die letzten Tage des Quintilis fällt. Denn welche Unmöglichkeiten sich ergeben würden, wollte man beides um einen Monat zurückverlegen, braucht nach allem Bisherigen nicht des näheren ausgeführt zu werden. Die Hinausschiebung auf den September aber verbietet sich dadurch, dass Balbus 46, 2 Cicero mittheilt, Cäsar werde zu den römischen Spielen eintreffen; diese fanden den 4. September und die folgenden Tage statt.

Nachdem also Cicero kurz nach den Iden des Quintilis nach Rom gegangen war, kehrte er bald wieder auf das Tusculanum zurück. Denn hier ist 38 geschrieben (38, 2). Hieran schliesst sich, wie der Inhalt dieser Briefe zeigt, 39, 40, 41. Sodann scheint er wiederum kurze Zeit in Rom gewesen zu sein (39, 2; 40 a. E.; 41 a. E.). Der Brief unmittelbar vor 38, den er zu Anfang dieses Briefes erwähnt, ist verloren; diesen aber meint Cicero vermutlich, wenn er 39, 2 schreibt: *libros mihi, de quibus ad te antea scripsi, velim mittas.*

VIII Kal. Sext. ging Cicero entweder von Tusculum aus oder über Tusculum (21, 2) nach Astura (34). Da wir wissen, dass er VIII Kal. das Tusculanum verliess (21, 2), so ist die Meinung Boots nicht mehr haltbar, Cicero habe mit dem Zusatz, den er 34 zu *Asturam veni VIII Kal.* macht: *vitandi enim caloris causa Lanuvii tres horas acqueiveram*, vielleicht erklären wollen, weshalb er nicht schon IX Kal. in Astura angekommen sei. Jener Zitat wird viel-

mehr erst verständlich, wenn man mit Schütz *vesperi* einschiebt. Und zwar ist der Ausfall des Wortes am erklärlichsten, wenn es hieß *Asturam vesperi veni VIII Kal.*; die gleichen Anfangsbuchstaben des nächsten Wortes lenkten dann das Auge ab.

Wie *acquieveram* zeigt, ist 34 nicht noch am Tage der Ankunft in Astura geschrieben, sondern am folgenden, also VII Kal. Sext. Der letzte Brief während dieses Aufenthalts ist 47 b. Denn dass dieser hierher gehört, zeigt die Krankheit des Balbus, von der auch in dem schon angezogenen Briefe ad fam. VI 19 die Rede ist, sowie die Erledigung des Geschäftes mit Publilius, zu der Atticus in 34 aufgefordert wird. Der Abfassungstag des Briefes 47 b ist III Kal. Sext. Denn Kal. soll Cicero im Senate sein, er trifft also prid. Kal. in Rom ein (*cras ante meridiem domi; tu — — apud nos pr. Kal. cum Pilia*), geht aber noch am Abfassungstage des Briefes von Astura nach Antium (*hodie Antii*). Auf die drei Tage VI, V und IV Kal. sind ausser 21 § 1—3 noch zwei andere Briefe anzusetzen. Denn in Astura ist auch XII 9 geschrieben (s. Progr. S. 20). Der behagliche Naturgenuss, dem Cicero sich hier wieder hinzugeben im Stande ist, weist den Brief diesem dritten Aufenthalt in Astura zu, und passt nicht zu dem tiefen Schmerze, der ihn in Folge des Todes der Tullia während des ersten Aufenthalts in Astura im März 45, aber auch noch während des zweiten im Mai ganz und gar beherrscht; schreibt er doch noch am Ende dieses letzteren: *neque enim ista [Tusculani] maior admonitio, quam quibus adsidue conficior et dies et noctes* (XII 46). Auch wird die Möglichkeit, nicht zu lange in Astura verweilen zu können, zu Anfang von XII 9 in ganz derselben Weise mit der Beziehung auf einen früheren Brief begründet, wie am Ende von 34. Wenn Cicero sich ad fam. VI 19, 2 in entgegengesetzter Weise äussert (*ego me Asturae diutius arbitror commoraturum*), so muss er aus des Atticus Antwort auf ad Att. XIII 34 und XII 9 ersehen haben, dass er länger bleiben könne; ad fam. VI 19 ist also später geschrieben, als diese beiden Briefe, ad Att. XII 9 dagegen unmittelbar nach XIII 34, also VI Kal. Sext.

Dass XII 9 an seine jetzige Stelle verschlagen wurde, wo er, abgesehen von XII 10, ganz allein steht, kann ich mir nur durch irgend welche äussere Verbindung mit XII 10 erklären. Indem derjenige, der die Briefe veröffentlichte, XII 10 hierher verlegte, weil dieser Brief zufällig ähnlich anfängt wie der folgende, nahm

er auch XII 9 mit, vielleicht nur deshalb, weil 9 und 10 bei einander lagen. Giebt man die Wahrscheinlichkeit dieser Vermuthung zu, so würde 10 auf 9 folgen, also V Kal. Sext. geschrieben sein, XIII 21 § 1—3 aber IV Kal. Sext.

Kal. Sext. geht Cicero wieder nach Tusculum (47 b, 2). Am Tage darauf (48, 1: *heri nescio quid in strepitu video exaudisse, cum dices, te in Tusculanum venturum*) ist 48 geschrieben, folgt also entsprechend seiner überlieferten Stelle auf 47 b, sodass noch an demselben Tage (37, 1 *has alteras hodie litteras*) 37, wie aus den Worten hervorgeht, die sich auf die Absendung der laudatio Porciae beziehen (48, 2; 37, 3).

Unmittelbar nach dem Besuch des Atticus, um welchen Cicero 48, 1 bittet, ist 45 geschrieben (§ 1 *post discessum tuum*). Da die Aeussierung über einen etwaigen Ausflug nach Puteoli in 47 sich zurückbezieht auf 45, 2, und in eben jenem Briefe die Worte *idem Pollex remittendus est, ut ille cernat* nur wiederholen, was zuerst 46, 3 zu lesen ist (*metuebam ne ille [Vestorius] arcessendo esset: nunc mittendum est, ut meo iussu cernat; idem igitur Pollex*), so ist die Reihenfolge dieser Briefe die überlieferte. Nun ist schon erwähnt, dass 46 prid. Id. Sext. anzusetzen ist, und es sei zur Sicherung dieser Thatsache hier noch darauf hingewiesen, dass der Brief, wie das Ende desselben zeigt, am Abend geschrieben wurde, gewiss doch also am Abend des Tages, dessen Vorfälle Cicero erzählt (§ 1 *Pollex — mihi Lanuvii pridie Idus praesto fuit*), nicht erst am Abend des folgenden. Also ist 45 III Id. Sext. geschrieben, und 47 a Id. Sext. Hierzu stimmt es, wenn es 47 a heisst: *Dolabella scribit, se ad me postridie Idus*.

Auch 49, 50, 51 sind, wie ihr Inhalt zeigt, in der Reihenfolge geschrieben, in der sie überliefert sind, und zwar kurze Zeit nach den zuletzt besprochenen Briefen. Denn 51, 1 wird auf die Unterredung mit Balbus in Lanuvium hingewiesen (*cum mihi Balbus nuper in Lanuvino dixisset*), welche prid. Id. stattfand und 46 von Cicero besprochen wird. Doch müssen wegen der Neuheit der Gegenstände, die in diesen Briefen zur Sprache kommen, und weil Dolabella nicht mehr auf dem Tusculanum ist (47 a a. E.; 50, 1), zwischen 47 a und 49 mehrere Tage liegen. Der letzte dieser drei Briefe aber ist spätestens IX Kal. Sept. geschrieben (51, 2). Daher werden wir mit Wahrscheinlichkeit datieren: XIII 49: XII oder XI Kal. Sept., 50: XI oder X Kal., 51: X oder IX Kal. Sept.

An das Ende des Jahres 45 gehören die beiden allein noch übrigen Briefe des XIII. Buches, 52 und 42. XII 52 erzählt Cicero den Besuch, den ihm Caesar am dritten Tage der Saturnalien (§ 1), d. i. XIV Kal. Jan., auf dem Puteolanum machte, und dieser Brief ist hier entweder noch an demselben Tage oder am Morgen des nächsten geschrieben, einige Tage später, also Ende December, XIII 42 auf dem Tusculanum.

Um das Ergebniss dieser Untersuchung übersichtlich zu veranschaulichen, schliessen wir mit einer

**Chronologie  
sämtlicher Briefe des XII. und XIII. Buches.**

| Im Jahre 46:                       | Abfassungs-Ort. | Abfassungs-Zeit.             |
|------------------------------------|-----------------|------------------------------|
| XII 2 . . . . .                    | Rom             | April erste Hälfte           |
| XII 5, 4 . . . . .                 | Tusculum        | Juni zwischen Nonen und Iden |
| XII 3 . . . . .                    | "               | " bald nach den Iden         |
| XII 4 . . . . .                    | "               | " " "                        |
| XII 5 Anf. bis <i>Lucilium sua</i> | "               | Quintilis " " "              |
| XII 6 . . . . .                    | "               | interc. prior erste Hälfte   |
| XII 7 . . . . .                    | "               | " " " "                      |
| XII 8 . . . . .                    | "               | " " " "                      |
| XII 11 . . . . .                   | "               | " " " "                      |
| XII 1 . . . . .                    | Arpinum         | VIII Kal. interc. post."     |
| Im Jahre 45:                       |                 |                              |
| XII 13 . . . . .                   | Astura          | Non. Mart.                   |
| XII 14 . . . . .                   | "               | VIII Id. Mart.               |
| XII 15 . . . . .                   | "               | VII " "                      |
| XII 16 . . . . .                   | "               | VI " "                       |
| XII 18 . . . . .                   | "               | V " "                        |
| XII 17 . . . . .                   | "               | IV " "                       |
| XII 18 a . . . . .                 | "               | III " "                      |
| XII 19 . . . . .                   | "               | prid. " "                    |
| XII 20 . . . . .                   | "               | Id. Mart.                    |
| XII 12 . . . . .                   | "               | XVII Kal. April.             |
| XII 21 . . . . .                   | "               | XVI " "                      |
| XII 22 . . . . .                   | "               | XV " "                       |
| XII 23 . . . . .                   | "               | XIV " "                      |
| XII 24 . . . . .                   | "               | XIII " "                     |
| XII 25 . . . . .                   | "               | XII " "                      |
| XII 26 . . . . .                   | "               | XI " "                       |
| XII 27 . . . . .                   | "               | X " "                        |
| XII 28 . . . . .                   | "               | IX " "                       |
| XII 29 . . . . .                   | "               | VIII " "                     |
| XII 33 . . . . .                   | "               | VII " "                      |
| XII 30 . . . . .                   | "               | VI " "                       |
| XII 31 § 3 + 32 . . . . .          | "               | V " "                        |
| XII 31 § 1 und 2 . . . . .         | "               | IV " "                       |
| XII 34 + 35 § 1 . . . . .          | "               | III " "                      |
| XII 35 § 2 + 36 . . . . .          | "               | Kal. Mai oder VI Non. Mai.   |

| Im Jahre 45:                                               | Abfassungs-Ort. | Abfassungs-Zeit.               |
|------------------------------------------------------------|-----------------|--------------------------------|
| XII 37 . . . . .                                           | Astura          | V oder IV Non. Mai.            |
| XII 35 § 1 und 2 . . . . .                                 | "               | IV oder III "                  |
| XII 38 § 3 und 4 . . . . .                                 | "               | III oder prid. "               |
| XII 39 . . . . .                                           | "               | prid. Non. oder Non. Mai.      |
| XII 40 . . . . .                                           | "               | VIII oder VII Id. Mai.         |
| XII 42 bis <i>scribam ad te</i> . . . . .                  | "               | VI Id. Mai.                    |
| XII 41 . . . . .                                           | "               | V "                            |
| XII 42 von <i>veleat mihi an + 43</i>                      | "               | IV "                           |
| XII 44 + 45 § 1 (bis <i>verbis</i> )                       | "               | III "                          |
| XIII 26 . . . . .                                          | "               | prid. "                        |
| XII 46 + 47 § 1 bis <i>poteris</i>                         | "               | Id. Mai.                       |
| XII 47 de <i>Mustela</i> bis 45 esse                       | Lanuvium        | XVII Kal. Iun.                 |
| XII 45 von de <i>Attica</i> an . . . . .                   | Tusculum        | XVI "                          |
| XII 50 . . . . .                                           | "               | XV "                           |
| XII 49 von <i>sentiebam an + 49</i>                        | "               | XIV "                          |
| XII 51 . . . . .                                           | "               | XIII "                         |
| XII 52 . . . . .                                           | "               | XII "                          |
| XII 53 . . . . .                                           | "               | XI "                           |
| XIII 2, 1 (bis <i>Erote</i> ) . . . . .                    | "               | X "                            |
| XIII 1 . . . . .                                           | "               | IX "                           |
| XIII 27 . . . . .                                          | "               | VIII "                         |
| XIII 28 + 29 § 1 (bis <i>oportere</i> )                    | "               | VII "                          |
| XIII 29 § 2 und 3 + 30 § 1<br>bis <i>dederas</i> . . . . . | "               | VI "                           |
| XIII 31 . . . . .                                          | "               | V "                            |
| XIII 30 § 2 und 3 (von <i>com-<br/>modum</i> ao)           | "               | V "                            |
| XIII 2 § 2 und 3 + XIII 3 . . . . .                        | "               | IV "                           |
| XIII 32 . . . . .                                          | "               | IV "                           |
| XIII 5 . . . . .                                           | "               | III "                          |
| XIII 33 § 1—3 . . . . .                                    | "               | prid. "                        |
| XIII 4 . . . . .                                           | "               | Kal. Iun.                      |
| XIII 6 . . . . .                                           | "               | IV Non. Iun.                   |
| XII 5 von de <i>Caelio</i> bis <i>expedies</i>             | "               | Anfang Juni                    |
| XIII 7, 1 . . . . .                                        | "               | Mitte Juni                     |
| XIII 7, 2 . . . . .                                        | "               | " zwischen XVI und XIV Kal. Q! |
| XIII 9 . . . . .                                           | "               | XV " XIII "                    |
| XIII 10 . . . . .                                          | Arpinum         | IX Kal. Quint.                 |
| XIII 11 . . . . .                                          | "               | VIII "                         |
| XIII 12 . . . . .                                          | "               | VI "                           |
| XIII 13 + 14 . . . . .                                     | "               | V "                            |
| XIII 15 + 16 . . . . .                                     | "               | IV "                           |
| XIII 17 + 18 . . . . .                                     | "               | III "                          |
| XIII 19 . . . . .                                          | "               | Kal. oder VI Non. Quint.       |
| XIII 21 § 4—7 . . . . .                                    | "               | VI oder V Non. Quint.          |
| XIII 20 . . . . .                                          | "               | V " IV                         |
| XIII 22 . . . . .                                          | Tusculum        | VIII oder VII Id. Quint.       |
| XIII 8 . . . . .                                           | "               | VII Id. Quint.                 |
| XIII 33 § 4 und 5 . . . . .                                | "               | VI "                           |
| XIII 23 . . . . .                                          | "               | V "                            |
| XIII 24 + 25 § 1 bis <i>opus est</i>                       | "               | IV "                           |
| XIII 25 von de <i>Andromene</i> an                         | "               | III "                          |
| XIII 35 + 36 . . . . .                                     | "               | prid. "                        |
| XIII 43 + 44 . . . . .                                     | "               | "                              |

| Im Jahre 45:       | Abfassungs-Ort. | Abfassungs-Zeit.               |
|--------------------|-----------------|--------------------------------|
| 38 . . . . .       | Tusculum        | zwischen XV und XII Kal. Sext. |
| 39 . . . . .       | "               | XIV " XI " "                   |
| 40 . . . . .       | "               | XIII " X " "                   |
| 41 . . . . .       | "               | XII " IX " "                   |
| 34 . . . . .       | Astura          | VII Kal. Sext.                 |
| 9 . . . . .        | "               | VI " " (?)                     |
| 10 . . . . .       | "               | V " " "                        |
| 21 § 1—3 . . . . . | "               | IV " "                         |
| 47 b . . . . .     | "               | III " "                        |
| 48 . . . . .       | Tusculum        | IV Non. Sext.                  |
| 37 . . . . .       | "               | IV " "                         |
| 45 . . . . .       | "               | III Id. Sext.                  |
| 46 . . . . .       | "               | prid. " "                      |
| 47 a . . . . .     | "               | Id. Sext.                      |
| 49 . . . . .       | "               | XII oder XI Kal. Sept.         |
| 50 . . . . .       | "               | XI " X " "                     |
| 51 . . . . .       | "               | X " IX " "                     |
| 52 . . . . .       | Pateoli         | XIV " XIII Kal. Ian.           |
| 42 . . . . .       | Tusculum        | Ende December.                 |

Berlin.

TH. SCHICHE.

## M I S C E L L E N.

---

### ZUM CLIVUS CAPITOLINUS.

1. Von dem Stylobaten des Capitolinischen Juppitertempels ist bekanntlich soviel aufgedeckt, dass die kleinere Seite des Rechteckes (von Osten nach Westen) auf 51 m bestimmt werden konnte (Hermes XVIII S. 106 ff.). Diesem Fundresultate steht die Angabe des Dionysius IV 61 gegenüber, dass der Umfang des Tempels 8 Plethren, eine jede Seite 'έγγυστα' 200 Fuss betrage; indessen sei ein Unterschied zwischen den Längs- und Breitseiten von nicht ganz 15 Fuss (*οὐδὲ ὅλων πεντεκατόδεκα ποδῶν*). Hiernach würden, diesen Unterschied zu  $14\frac{1}{2}$  Fuss angenommen, die längeren Seiten je 207,25 Fuss, die kürzeren je 192,75 Fuss betragen, oder, das Plethron nach dem griechischen Fuss von 0,308 m zu 30,83 m gerechnet, 63,9 m und 59,4 m. Es steht also der durch die Ausgrabungen constatirten Dimension der einen kleineren Seite von 51 m die Angabe des Dionysius gegenüber, dass eben diese Seite 59,4 m betragen habe. Nun ist freilich sicher, dass die Maasse des Dionysius nicht an dem uns vorliegenden rohen Tuffkern genommen sind, sondern an dem verkleideten Stylobaten, dass man also das Maass der gefundenen Seite auf etwa 53 oder 53,5 m erhöhen muss, um die wahre Länge derselben zu erhalten; es bleibt aber trotzdem zwischen dem Ausgrabungsbefund und Dionysius ein Unterschied von etwa 6 m, der unmöglich vernachlässigt werden kann.

Ich habe, um diese Differenz zu erklären, mich in meinem Aufsatz über den Clivus Capitolinus (Hermes XVIII S. 104 ff.) für berechtigt, ja dem greifbaren Resultate der Ausgrabungen gegenüber verpflichtet gehalten zu constatiren, dass der Umfang des

Tempels nicht 8, sondern nur wenig mehr als 7 Plethren betragen habe, dass also die Angabe des Dionysius ein ungefährer Schätzungs-werth sei. Die Uebertragung des römischen Maasses in das griechische schien mir selbst eine grössere Ungenauigkeit zu motiviren, ausserdem konnte ich mich auf die ungenaue Angabe desselben Dionysius über die Länge des Servianischen Walles berufen, wobei ich freilich nicht genug Werth darauf legte, dass Dionysius selbst dieser seiner Angabe ein *μάλιστα* (*ἐπτὰ μάλιστα ἐπὶ μῆκος σταδίων*) hinzugefügt hat.

Ich bin jetzt anderer Meinung und überzeugt, dass die Angaben des Dionysius nicht nur durchaus correct sind, sondern auch mit dem Ausgrabungsbefund genau übereinstimmen. Noch während des Druckes meines Aufsatzes erschien in den Mittheilungen des deutschen archäologischen Institutes in Athen (VII 3 p. 277 ff.) der erste der Beiträge zur antiken Metrologie von W. Dörpfeld, in welchem er den schlagenden Beweis führt, dass die Griechen niemals nach einem Fusse von 0,308 m gerechnet hätten, vielmehr der in Athen bis in die späteste Zeit übliche Längenfuss gleich dem römischen 0,296 m betragen habe. Danach schon würden sich die oben beigebrachten Maasse des Dionysius auf je 61,35 m für die längeren und je 57,05 m für die kleineren Seiten ermässigen, und der Unterschied zwischen der constatirbaren Seite (53,5 m) des Stylobaten und Dionysius sich von 6 auf 3,5 m reduciren. In demselben Aufsatz stellt nun aber Dörpfeld (p. 278) den Beweis in Aussicht, dass bis zum 3. Jahrhundert v. Chr. in Rom ein von dem sogenannten römischen Fuss ganz verschiedener italischer Längenfuss von 0,278 m in Gebrauch war. Gleichzeitig schreibt mir H. Nissen, dass er vor zwei Jahren unabhängig von Dörpfeld zum gleichen Ergebniss gelangt sei, das seines Erachtens unabweisbar sei. Steht nun freilich der Nachweis von Dörpfeld noch aus, so ist es doch von höchstem Interesse zu constatiren, dass bei Annahme dieses Längenfusses von 0,278 m die bis dahin räthselhafte Differenz zwischen Dionysius und den Ergebnissen der Ausgrabung völlig verschwindet. Dies Längenmaass zu Grunde gelegt, ergeben sich für die längeren Seiten je 57,6 m, für die kleineren je 53,58 m, also für letztere genau die auf Grund des gefundenen Tuffkerns zu stipulirende Länge. Es ist demnach evident, dass Dionysius die authentischen Angaben über die Grösse des Capitolinischen Tempels überliefert, aber ohne

Ahnung davon, dass dieselben im italischen und nicht in dem gemeinsamen römisch-griechischen Fusse ausgedrückt waren.

2. Ich hatte im Gegensatz zu Jordan, der eine 40 m von der Ostseite des Tempelstylobaten entfernte, parallel mit diesem laufende Mauer für die östliche Areamauer hält, eine weit engere Begrenzung der Area annehmen zu müssen geglaubt (a. O. p. 112). Eine erfreuliche Bestätigung dieser Ansicht scheint durch die letzten Ausgrabungen auf dem Capitol (die übrigens nur zufällig bei Gelegenheit der Einsenkung von Blitzableitern veranstaltet wurden) gegeben. Dressel, der Bull. d. I. 1882 p. 227 ff. darüber berichtet, sagt, dass *sul monte Caprino, a destra di chi esce dal portico di Vignola, 13,80 m prima di giungere al limite fra le rimesse del palazzo Caffarelli e l'ala del palazzo dei Conservatori* der Rest einer Mauer entdeckt worden sei, die in Material, Maassen und Schichtungsweise mit dem Stück der Servianischen Mauer in der via Volturno genau übereinstimme. Es ist nach seiner Beschreibung kein Zweifel, dass wir es hier in der That mit dem Reste einer alten Umfassungsmauer zu thun haben. Er schliesst seinen Bericht mit den Worten: *questo muraglione ha intima relazione con le sostruzioni del tempio capitolino; ma quantunque la sua direzione (verso Sud, con una piccola inclinazione verso Est) sia essenzialmente quella del muro di sostruzione trovata sotto le rimesse del palazzo Caffarelli, non sembra appartenere al corpo di quelle sostruzioni; poichè prolungando la linea meridionale di queste nel punto ove formavano angolo, tale prolungamento non coinciderebbe col muro recentemente trovato, ma verrebbe a stare innanzi a questo in linea parallela.* Es ist mir bisher nicht gelungen, die Entfernung dieser Mauer vom Stylobaten genau zu constatieren; jedenfalls verbietet ihre Existenz, die weiter vom Tempel entfernt unter den Arkaden des Vignola aufgedeckte Mauer für einen Rest der Capitolinischen Area zu halten.

3. Für den von mir (a. O. p. 118 ff.) angenommenen Gang des Clivus Capitolinus ist es nicht ohne Bedeutung, dass bei denselben Ausgrabungen auf dem Capitol parallel mit der Südwestmauer des Tabulariums ein in sehr starker Neigung zum Forum hinabführender bedeckter Kanal aufgefunden ist, ein sicheres Anzeichen einer daselbst hinabführenden Strasse. Dressel a. O. p. 227 berichtet darüber: *... si rinvennero dopo poca profondità grandissimi paralleli pedi di tufo molto compatto e duro color giallognolo, i quali*

*erano messi per copertura di un cunicolo abbastanza grande e che sembrava aver una pendenza verso il Foro ancora più forte di quella dell' odierna strada . . . poichè la pendenza era forte, questa copertura di parallelepipedi era costruita a guisa di gradinata . . Für eine endgültige Rekonstruirung des Clivus Capitolinus wäre eine genaue Constatierung des Neigungswinkels dieses Kanals von hoher Wichtigkeit.*

Berlin.

OTTO RICHTER.

## LIVIANUM.

Liv. I 40, 5 legimus: *inde, cum ambo regem appellarent clamorque eorum penitus in regiam pervenisset, vocati ad regem pergunt. primo uterque vociferari et certatim alter alteri obstrepere, coerciti ab lictore et iussi in vicem dicere tandem obloqui desistunt.*

Neminem puto non mirari has duas sententias nulla ratione inter se esse coniunctas. Nam si quidem pastores antequam ad regem adducerentur specie rixae alter alterum obiurgaverunt, significandum erat eos cum essent ad regem adducti *ibi quoque vel tum quoque vel rursus vociferatos esse.* Eam difficultatem tollimus scribendo nulla distinctione *vocati ad regem pergunt primo uterque vociferari* e. q. s. Iam verbum quod est *pergunt* satis declarat ne apud regem quidem pastores desissem rixari, deinde ei verbo apte opponitur quod in fine enuntiati est *desistunt*, tum non iam infinitivi *vociferari, obstrepere* et indicativus *desistunt* inter se respondent, sed utroque loco pariter est indicativus, denique verba *ad regem* quae duplēm antea coniunctionem habebant et *cum verbo* *pergunt* et *cum participio* *vocati*, nunc ad unum participium pertinent, quod si non melius at certe haud deterius videtur.

Berolini.

H. TIEDKE.

### C. QUINCTIUS VALGUS, DER ERBAUER DES AMPHITHEATERS ZU POMPEIL.

Das Amphitheater in Pompeii ist von den *duoviri quinquenales* Gaius Quinctius Valgus und Marcus Porcius auf deren eigene Kosten erbaut und den Bürgern (*coloni*) von Pompeii zum Geschenk gemacht worden; so besagt eine in zwei gleichlautenden Exemplaren an Ort und Stelle gefundene Inschrift (C. I. L. I n. 1246 — X 852). Dieselben Duoviri haben auch das sog. kleine Theater, das *theatrum tectum*, erbaut, dies indess auf einen Beschluss des Stadtrathes hin und ohne Zweifel auf Gemeindekosten (C. I. L. I 1247 — X 844). Dass von den beiden Collegen C. Quinctius Valgus der angesehener war, darf man wohl daraus schliessen, dass er regelmässig<sup>1)</sup> an erster Stelle genannt wird<sup>2)</sup>; es ist wohl möglich, dass er allein oder doch hauptsächlich die Kosten des Amphitheaters getragen hat.<sup>3)</sup> Dass er auch ausserhalb Pompeiis Ansehen

1) Sowohl in der Inschrift des Amphitheaters als in der des *theatrum tectum*, und zwar in den beiden Exemplaren jeder der zwei Inschriften. Sonst hat man, wenn von einer Inschrift mehrere Exemplare aufgestellt wurden, in den verschiedenen Exemplaren die Namen verschieden geordnet, oder wohl gar nur deshalb zwei Exemplare einer Inschrift aufgestellt, um keinen der in der Inschrift genannten Collegen zurückzusetzen, sowohl in Rom (C. I. L. VI 1234. 1235. 1305 d. h.) als in Landstädten, z. B. Tibur (C. I. L. I 1117. 1116), Præneste (C. I. L. I 1136. 1137), Ferentinum (C. I. L. X 5837—5840), Castris (C. I. L. X 4585. 4586) und auch gerade in Pompeii (C. I. L. X 803—804. 885—886). Freilich giebt es in Pompeii, auch abgesehen von den Inschriften des C. Quinctius Valgus, einige Ausnahmen von dieser Regel; aber diese mögen ebenfalls durch besondere Verhältnisse veranlaßt sein. So könnte z. B. der jüngere der beiden Holconier, die C. I. L. X 833. 834 in derselben Reihenfolge genannt werden, seinen Namen nicht wohl dem des Älteren voraussetzen.

2) Auch der Umstand, dass der eine der Duoviri ein Cognomen hat, der andere nicht, spricht — bei Documenten aus republikanischer Zeit — für diese Annahme; vgl. meine Bemerkung zu einer dieselbe Eigenthümlichkeit zeigenden Bauinschrift von Præneste *Bull. dell' Inst.* 1881 S. 208 Anm. 4, und überhaupt Mommsen Röm. Forsch. 1 S. 55 ff.

3) Dabei konnte er doch sehr wohl seinen Collegen an der Ehre der Nennung des Namens auf der Bauinschrift participiren lassen. Dies scheint auch sonst vorgekommen zu sein. Vgl. z. B. Mommsen *eph. epigr.* 3 S. 329 in Betreff der von Lucilius Gamala für das Macellum von Ostia in Gemeinschaft mit seinem Collegen M. Turranius gestifteten *pondera*. — Die Kosten der Spiele der curulischen Aedilen des Jahres 58 v. Chr. scheinen ausschliess-

genoss, zeigt eine Inschrift von Aeclanum (C. I. L. I 1230 = IX 1140), nach welcher er von dieser Stadt zum *patronus* ernannt worden war. Diese Inschrift giebt uns auch einen Anhaltspunkt für die Zeit, in der C. Quinctius Valgus lebte; sie bezieht sich nämlich auf die Wiederherstellung der im Bundesgenossekrieg zerstörten Befestigungen von Aeclanum<sup>1)</sup>), und nennt als Beamten der Stadt einen *M. Magius Min(at) f. Surus*, vermutlich den Sohn des in jenem Kriege für die römische Sache eingetretenen Minatius Magius.<sup>2)</sup> Die Inschrift gehört demnach in die sullanische Zeit, und mit grosser Wahrscheinlichkeit hat Nissen (Pompeianische Studien S. 119) in C. Quinctius Valgus eines der Häupter der von Sulla in Pompeii angesiedelten Colonisten vermutet.<sup>3)</sup> Noch nicht bekannt war Nissen, dass auch an einem dritten Orte, bei Sant' Elia nördlich von S. Germano (Casinum), sich eine auf C. Quinctius Valgus bezügliche Inschrift gefunden hat; es ist eine von ihm einem Clienten oder Freigelassenen gesetzte metrische Grabschrift (C. I. L. X 5282); vermutlich hat C. Quinctius Valgus im Gebiet von Casinum Besitzungen gehabt, und sind diese Besitzungen von jenem Freigelassenen bewirthschaftet worden. — Aber allem Anschein nach hat C. Quinctius Valgus nicht nur in den Landstädten Pompeii Aeclanum und Casinum Reichthum und Ansehen besessen, sondern sein Name ist auch einmal in den politischen Wirren der Hauptstadt genannt worden. Cicero scheint in den Reden, die er im Anfang des J. 63 v. Chr. als Consul gegen das von dem Volkstribunen P. Servilius Rullus in Vorschlag gebrachte Ackergesetz hielt, wiederholt auf ihn anzuspielen und einmal seinen Namen zu nennen. Mehrere Bestimmungen des Rullus'schen Gesetzentwurfes würden, so meint Cicero, nicht der Plebs zu Gute kommen, sondern den *possessores Sullani*, den Leuten, die in der sullanischen Schreckenszeit es verstanden hatten, grosse Grundbesitzer zu werden, und unter diesen ganz besonders dem Schwiegervater des

lich von Scaurus aufgebracht worden zu sein; und doch nennen die Münzen ihn und seinen Collegen Hypsaeus gleichmässig (Mommsen Gesch. d. röm. Münzwesens S. 627).

1) Appian b. c. 1, 51. Vgl. Nissen Templum S. 97 A. 1.

2) Vellei. Pat. 2, 16.

3) Dass die Inschrift des Amphitheaters aber gerade in das J. 70 v. Chr. gehört, wie Nissen (Pomp. Studien 120) will, ist, nach den Ausführungen Mommsens zu C. I. L. X 844, keineswegs ausgemacht.

Antragstellers. Cic. *de lege agr.* II 26, 69: *habet sacerum, virum optimum, qui tantum agri in illis rei publicae tenebris occupavit, quantum concupivit: huic subvenire volt succumbenti iam et oppresso, Sullanis oneribus gravi, sua lege, ut liceat illi invidiam deponere, pecuniam condere.* Vgl. I 5, 14. In der einige Tage später gehaltenen dritten Rede geht Cicero näher auf die Sache ein und nennt auch den Namen des Betreffenden (*de leg. agr.* III 1, 3). Nach der Ueberlieferung lautet derselbe *Vulgus*; indess ist ein solcher Eigenname unerhört; am nächsten liegt es im *Valgus* zu ändern (die Ausgaben haben *Valgius*<sup>1)</sup>). Weiter führt Cicero aus, dass Valgus insbesondere fast den ganzen *ager Hirpinus* occupirt habe (III 2, 8) — nun verstehen wir, weshalb man den C. Quinctius Valgus in dem alten Hauptort der Hirpinerlandschaft, in Aeclanum, zum *patronus* gemacht hatte —, und dass ferner der beste Theil des Gebiets von Casinum in seine Hände gekommen war (III 4, 14) — hierzu stimmt vortrefflich die in der Nähe von Casinum von C. Quinctius Valgus einem seiner Freigelassenen gesetzte Inschrift. Waltet hier nicht ein eigenthümlicher Zufall, so ist der von Cicero erwähnte alte Sullaner mit dem Duovir von Pompeii identisch. Wir sehen nun, was für Leute es waren, die Sulla in Pompeii angesiedelt hat<sup>2)</sup>, sehen auch, welchen Quellen der Reichthum entstammte, mit dem das Amphitheater von Pompeii gebaut worden ist. Unser Verständniss der hauptstädtischen Wirren jener Zeit wird damit nicht weit gefördert; dass Rullus in seiner politischen Thätigkeit durch seine verwandtschaftlichen Beziehungen zu Valgus beeinflusst war, brauchen wir Cicero nicht unbedingt zu glauben.

1) Was übrigens, da der Name im Genetiv steht (*eam legem non a vestrorum commodorum patrono, sed a Valgii genero esse conscriptam*), gleichgültig ist.

2) Was es mit der von Cicero wiederholt ironisch hervorgehobenen *bonitas* und *aequitas animi* des alten Sullaners (*de lego agr.* III 3, 13; I 5, 14; vgl. auch *virum optimum* in der oben angeführten Stelle II 26, 69) für eine Bewandtniss hatte, können wir nicht mehr erkennen.

Berlin.

H. DESSAU.

## ZUR GESCHICHTE DES COMMODUS.

In der Absicht die Zeit genauer zu bestimmen, in welcher Galen lebte, und über die bei den Arabern einige Unsicherheit herrscht, bringt das um 987 Chr. von Muhammed ibn Ishāq verfasste arabische Hauptwerk über die allgemeine Litteraturgeschichte, das Kitāb al Fihrist (ed. Flügel S. 289, 2. Leipzig 1871, 4.) folgendes, hier möglichst wörtlich und daher ungeschickt ins Deutsche übertragene Citat:

‘Es sagt Galenos in dem ersten *λόγος* seines Buches über die Sitten und erwähnt die Erfüllung [nämlich gegebener Versprechungen oder obliegender Verpflichtungen] und erklärt sie für [sittlich] gut und berichtet darin über die Leute, welche durch das wider ihren Herrn [eröffnete] Verfahren in Bedrängniss gebracht und mit Peinigungen [eig. *Widerwärtigkeiten*] heimgesucht wurden, indem von ihnen verlangt wurde, dass sie die Uebelthaten ihrer Herren und den Bericht über deren Vergehen offenbarten, sie aber sich dessen weigerten und die höchsten Peinigungen ertrugen, und dass dies geschehen ist im Jahre 514 Alexanders.’

Abgesehen von dem durch die Zählung nach ‘alexandrinischer’ Aera als Zusatz oder doch als Umrechnung eines syrischen oder arabischen Gelehrten gekennzeichneten Datum geht das Citat ganz sicher auf die von dem Verfasser des Fihrist angegebene Galenstelle zurück: Syrer wie Araber besassen noch das Buch *περὶ ἡθῶν*, und wie andere gar nicht selten vorkommende Citate daraus kann auch dies jedenfalls nicht von vornherein verdächtigt werden, um so weniger, als man dem ganzen Ausdruck die Aengstlichkeit des mit dem Verfahren der quaestio unbekannten Uebersetzers oder Excerptors ansieht, der den Ausdruck *βασανος* mehr nach dem Zusammenhange umschreibt als treffend wiedergiebt. Ist aber das Citat ächt, so fragt es sich, auf welchen Fall es sich bezieht. Zur Bestimmung desselben dient eine Stelle in des 1269/70 Chr. gestorbenen Ibn Abi Uséibi'a arabischer ‘Geschichte der Aerzte’, in welcher (I 76, 19 meiner in Kairo gedruckten und demnächst erscheinenden Ausgabe) eine Auseinandersetzung über die zur Bestimmung von Galens Lebenszeit dienenden chronologischen That-sachen dem ‘Buche der Ruhmestitel der Aerzte’ (von dem syrischen

Arzte Obeidallah, dem Sohne Gabriels aus dem Hause Bochtjeschu 1031 Chr. verfasst) entlehnt wird. Es heisst daselbst, nachdem vorher bemerkt worden, dass die irrthümlichen Angaben mancher Chronisten über das Zeitalter des Galen u. s. w. insbesondere durch eine Stelle aus dem 'Buche der Sitten' zu widerlegen seien:

'Dies ist der Text des Stückes aus dem Buche der Sitten selbst. Galenos sagt: so haben ja wir in dieser Zeit Sklaven gesehen, welche in solcher Weise handelten [noch] über die [Handlungsweise der] Freien hinaus [oder: 'wie selbst Freie nicht gehandelt haben' oder 'gehandelt haben würden'], weil sie in ihren Charakteren [sittlich] gut waren; und dies [besteht darin], dass, nachdem **مرووس** [1] gestorben war — und es fiel sein Tod in das neunte Jahr der Regierung des Commodus und in das Jahr 516 nach der Regierung des Alexander, und es waren die beiden Wesire [d. h. natürlich Consuln] in jener Zeit **ماطروس** [2] und **أبرووس** [3] — zahlreiche Leute in Untersuchung gezogen und ihre Sklaven gefoltert wurden, damit sie gegen ihre Herren aussagten was sie gethan hatten.'

Es ist klar, dass wir hier den grössten Theil der Fihriststelle in der vollständigeren Originalfassung haben. Die Authentie dieses zweiten Citates steht noch fester, als die des ersten: solche ganz individuellen und für die Orientalen selbst unlesbaren Namen konnte kein Syrer oder Araber erfinden, und auch sonst sind die bei Iba Abi Uṣebī'a und seinen Gewährsmännern vorkommenden Citate aus Galen, soweit man sie mit dem vorhandenen griechischen Text vergleichen kann, mehr oder weniger geschickt, aber fast stets mit dem Streben nach Worttreue übersetzt. Was nun die Namen angeht, so ist No. 2 mit ziemlicher Sicherheit als *Maternus* in Anspruch zu nehmen — die arabischen Züge ergeben **MATRVS**, und der kleine Haken, welcher das N bezeichnet, fällt oft genug in den beim Uebergang durch das Syrische ins Arabische arg verästnelten Namen aus. Hieraus ergiebt sich, dass in No. 3 *Bredus*, der andere Consul des Jahres 185, stecken muss, und, obwohl dieser Name mehr gelitten hat als der vorige, so wird man ihn doch in den Buchstaben **BRVRS** deutlich genug wiederfinden, wenn man bedenkt, dass der durch den Punkt angedeutete anlautende Vocal unbestimmter Färbung lediglich durch ein bekanntes Lautgesetz des Arabischen vor der Doppelconsonanz **BR** gefordert

wird, dass das V ebenso leicht aus D als das folgende R aus V entstellt werden konnte, endlich, dass Galen *Bradua* natürlich mit einem s am Ende (etwa *Bqadūaq*) schrieb. Es bleibt No. 1. Der Name sieht zunächst wie PROBVS aus. Ueber einen Mann dieses Namens, der zu Commodus' Zeit eine Rolle gespielt, war nichts zu ermitteln. Ich kam daher auf die Möglichkeit, PERENNIS zu lesen: die Vocalbuchstaben O und V werden in diesen Namen vielmals verkehrt gesetzt oder ausgelassen, und statt B kann man bei der Vieldeutigkeit der arabischen Consonantschrift mit demselben Rechte N lesen, PRNS aber ist eine ganz correcte Umschrift für PERENNIS. Da ich mich indes in den chronologischen Verhältnissen nicht zurecht fand, wandte ich mich an Herrn Mommsen, aus dessen gütiger Antwort ich Folgendes mittheilen darf:

'Da in der von Ihnen aufgefundenen Galenstelle ein namhafter Mann gemeint sein muss, in dessen Katastrophe eine Anzahl anderer Personen verwickelt waren, so ist nach Lage der Sache dadurch an sich schon gegeben, dass Perennis gemeint sein muss. Denn da dessen Sturz dadurch herbeigeführt ward, dass er beschuldigt ward, für seinen Sohn nach dem Thron zu streben (Dio 72, 9; Herodian 1, 9), so müssen nach seiner Katastrophe solche Criminaluntersuchungen gefolgt sein, wie sie hier vorausgesetzt werden. Diese Beziehung auf Perennis bestätigt die Jahrzahl. Die Katastrophe des Perennis wird seit Eckhel (doctr. n. v. 7, 135) allgemein und mit gutem Grund in das J. 185 gesetzt; denn von da an beginnt das Cognomen des Commodus Felix, das nach der vita 8. deswegen von dem Kaiser angenommen wurde. Ich verweise auf Otto Hirschfeld Unters. auf dem Gebiet der röm. Verwaltungsgesch. S. 228, wo Sie die weiteren Erörterungen angeführt finden und bemerke nur, dass die von Zürcher (bei Büdinger Unters. 1, 240) angeführte Inschrift Orelli 1918, wo Commodus diesen Titel bereits 183 führt, insofern nicht in Betracht kommt, als diese nicht von dem genannten Jahre ist, sondern nur eines in diesem Jahre gemachten Gelübdes gedenkt, die Kaiserbezeichnung also ohne Zweifel proleptisch nach der zur Zeit der Setzung des Steines üblichen Titulatur gefasst ist. Dazu passt auch das 9. Jahr des Commodus, da dieser am 27. Nov. 176 Augustus ward (mein röm. Staatsrecht 2 p. 777). Da ich nicht bestimmt zu sagen weiss, was Galenus unter Kaiserjahr verstand, so bleibt hier ein

'gewisses Schwanken; aber es ist nichts im Wege von 177 ab zu zählen.'

Es bleibt noch das Verhältniss der erklärenden Datierung 'nach Alexander' zu dem Kaiserjahr 9 = 185 Chr. klarzulegen. Gewöhnlich meinen Syrer und Araber mit 'Alexanderjahren' die Jahre der Seleucidenära, die hier natürlich nicht passen. Es finden sich aber Andeutungen, dass man früher gelegentlich auch von der Besitzergreifung Mesopotamiens durch Alexander, die dem Syrer ja 'Anfang der Regierung Alexanders' war, gezählt haben muss. So spricht derselbe Obeidallah, dem wir das Galenfragment verdanken, bei Ibn Abi Us. I 73, 10 von der 'Aera Alexanders seit seiner Tötung des Darius', obwohl er dann ebd. 11 ff. mit Seleucidienjahren weiterrechnet. Ist nun das Jahr 516 seit der Schlacht von Arbela = 185 Chr., so wird es sehr wahrscheinlich, dass der syrische Ueersetzer oder Erklärer, welcher Galens Texte die Reduction der Jahreszahl hinzufügte, in der That so gerechnet hat. Ich kann auf diese Frage, zu deren bestimmter Lösung weiteres, mir im Augenblicke fernliegendes Material heranzuziehen wäre, nicht näher eingehen; es genügt auch dargethan zu haben, dass das Alexanderjahr 516 mit dem Jahre 9 des Commodus unter Umständen gleichgesetzt werden konnte. Die kleine Abweichung des Fihrist — 514 statt 516 — ist bei der Unsicherheit der grösstentheils in der wissenschaftlichen Chronologie wenig bewanderten Orientalen leicht erklärlich und nicht bedeutend genug, einen Zweifel zu begründen. Wären aber auch beide Daten falsch, so fielen syrische Irrthümer den klaren Worten Galens gegenüber nicht ins Gewicht.

Ist der neue Gewinn, der aus den beiden Fragmenten sich für die Geschichte des Commodus ergibt — dass nämlich an die Katastrophe des Perennis sich eine Anzahl in Rom geführter Staatsprocesse anschloss, bei welchen die gefolterten Sklaven sich standhaft bewiesen — von keiner erheblichen Bedeutung, so schien es doch der Mühe werth hervorzuheben, dass die von Herrn Mommsen gebilligte neuere Ansetzung der Katastrophe des Perennis nunmehr durch das unzweideutige Zeugniß eines Schriftstellers bestätigt wird, der in Rom selbst Zeuge der betreffenden Ereignisse gewesen ist.

Königsherg.

A. MÜLLER.

## ΔΕΚΑΡ.

In der *ἱστορίᾳ οἰκουμενικῇ* des Theophylactus Simocatta liest man lib. VII 6 (p. 280, 22 ed. Bonn.) hinter einer Notiz, dass ein Aufstand der Mauritaner Karthago in Schrecken versetzt habe, Folgendes: ὁ μὲν οὖν Γεννάδιος τὸ τηγικαῦτα δέκαρ οὐ στρατηγὸς ἐτύγχανεν ὡν τῆς Λιβύης, τεθεαμένος ἀμυθήτῳ πλήθει τινὶ τὸν κατ’ αὐτοῦ συστάντα πόλεμον δόλῳ τοὺς βαρβάρους κατεπολεμήσατο. So liest auch der bisher noch nicht benutzte Vaticanus 977, aus dem alle übrigen mir bekannten jüngeren Handschriften geflossen sind. Nach dem Zusammenhange kann δέκαρ nur die Bezeichnung einer Würde sein; für eine solche fehlt jedoch jedes andere Zeugniß. Da derselbe Mann in den Briefen des Papstes Gregor I, welcher mehrfach an ihn schreibt, als *patricius et exarchus Africae* (oder *per Africam*) angeredet wird, so liegt es nahe mit Morcelli Africa Christiana III p. 338 an die allerdings gewaltsame Aenderung von δέκαρ in ἔξαρχος zu denken. Allein auch diese Fassung der Stelle scheint mir nicht befriedigend; denn weder liegt in der Erzählung ein erkennbarer Anlass vor, weshalb eine solche Abweichung von der gewöhnlichen Titulatur und Rangstufe des Verwalters der Provinz Africa hervorgehoben sein sollte, noch würde Simocatta nach seiner sonstigen schriftstellerischen Eigenart so kurz und abrupt ein solches Vorkommniss berührt haben. Pflegt er doch sonst jede Titulatur, selbst die gewöhnlichste, weitschweifig zu erklären. Der Art des Schriftstellers und dem Sinne der Stelle angemessener, zugleich paläographisch erklärlicher scheint mir die Annahme, ὁ μὲν οὖν Γεννάδιος τὸ τηγικαῦτα δέκαρ οὐ στρατηγὸς ἐτύγχανεν ὡν τῆς Λιβύης sei entstanden aus: ὁ μὲν οὖν Γεννάδιος, ὃς τὸ τηγικαῦτα δὴ κατεροῦ στρατηγὸς ἐτύγχανεν ὡν τῆς Λιβύης. Wir hätten dann nichts, als was wir zu erwarten berechtigt sind, die Angabe des Namens des damaligen Provinzialverwalters von Africa, ächt simocattisch in so viel Worten ausgedrückt, als sich möglicher Weise dafür aufwenden lassen. Die Fügung τὸ τηγικαῦτα κατεροῦ für das einfache τότε erfreut sich der besonderen Gunst des Autors und findet sich z. B. p. 47, 16; 83, 11; 130, 21; 161, 11; 218, 10; 227, 14; 329, 21; 331, 20 ed. Bonn.

Berlin.

C. DE BOOR.

## ΙΕΡΙ ΕΙΓΙΒΟΩΝ.

In der Liste der uns bekannten Titel von einzelnen der 53 Abtheilungen der grossen historischen Encyclopädie des Kaisers Constantin Porphyrogennetos figurirt von Alters her bis zur neuesten oberflächlichen Besprechung derselben durch Wäschke im Philologus Tom. 41 p. 270 ff. der Titel *περὶ ἐπιβοῶν*. Wir kennen ihn aus einem der Citate, in welchen, in der Form *ζῆτει ἐν τῷ περὶ στρατιγιμάτων*, *ζῆτει ἐν τῷ περὶ ἀνδραγαθημάτων* u. s. w., von einem Bande der Sammlung auf einen andern verwiesen wird, in welchen die Fortsetzung einer Erzählung aufgenommen ist. So steht auch *ζῆτει ἐν τῷ περὶ ἐπιβοῶν* am Rande neben dem Schlusse des Gesandtschaftsexcerpts Appian. Numid. frg. 5 und ist handschriftlich an dieser Stelle sicher beglaubigt. Ueber die mögliche Bedeutung dieses Titels scheint Niemand nachgedacht zu haben, auch nicht Wäschke, welcher ihn den vom Krieg, Heer und dgl. handelnden Titeln zurechnet.

Vom Gebrauche des Wortes *ἐπιβοῖ* kennen die Herausgeber des Stephanus nur ein Beispiel bei Diog. Laert. V 90, wo es vom Lärm, Geschrei der einen Leichenzug begleitenden Menge gesagt wird. Man könnte allenfalls an die Bedeutung der verwandten Worte *ἐπιβόημα*, *ἐπιβόησις* im Sinne von 'Acclamation' denken. Bei der Wichtigkeit der Acclamations im Leben der byzantinischen Kaiser wäre es nicht undenkbar, dass Constantin den Berichten über solche Vorgänge eine besondere Abtheilung eingeräumt hätte. War diese Abtheilung die als *περὶ ἐπιβοῶν* bezeichnete, so muss die Fortsetzung der Erzählung Appians über eine Acclamation gehandelt haben, denn sonst hat die Verweisung auf diese Abtheilung keinen Sinn. Obgleich diese Fortsetzung für uns verloren ist, so kann man doch aus dem Schlusse des Gesandtschaftsexcerpts mit Sicherheit ersehen, dass von Acclamations u. dgl. nicht die Rede gewesen sein kann. Das Excerpt behandelt die Verhandlungen zwischen Sulla und Bocchus, welche den letzteren bestimmten, an Jugurtha Verrath zu üben, und schliesst: *αὐτός τε Βόκχος καὶ Μαγδάλσις φίλος Βόκχου καὶ τις ἐξελεύθερος ἀνδρὸς Καρχιδονίου Κορνίλιος ἐνίδρευσαν ὥδε.* Dies ὥδε weist darauf hin, dass die Erzählung von der Ausführung des Verraths unmittelbar folgte. Dies *ἐνίδρευσαν ὥδε* weist aber auch klar darauf hin, was wir unter dem *περὶ ἐπιβοῶν* zu suchen haben, nämlich ab-

solut nichts als eine Corruptel des Titels der bekannten, fragmentarisch in einer Escurialhandschrift erhaltenen Abtheilung  $\pi\epsilon\varrho\lambda$  ἐπιβούλων. Dass nichts gewöhnlicher ist, als die Verwechslung von — βούλη und — βολὴ ist bekannt; aber auch die Endung ων statt λῶν erklärt sich leicht aus demselben Umstand, wie die bisweilen vorkommende Lesung περὶ ἐπιβούλης statt περὶ ἐπιβούλων. Die Verweisungen in den Handschriften der Encyclopädie sind meistens stark verkürzt geschrieben, es wird also da gestanden haben  $\pi\epsilon\varrho\lambda$ . Dies über den vorhergehenden Vocal gesetzte λ findet sich aber bereits in allen Handschriften so, dass der kleinere nach links abwärts gezogene Strich wegfällt, und nur der längere Strich gesetzt wird, der dann häufig einem Bogen sehr ähnlich sieht. Der Titel περὶ ἐπιβοῶν ist somit zu streichen und der Name des Appian denjenigen Schriftstellern zuzugesellen, welche im Titel περὶ ἐπιβούλων excerptirt waren.

Berlin.

C. DE BOOR.

## R E G I S T E R.

---

- |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p>Abella 164. 197. 202.<br/>     Abellinum 164. 185. 197. 202.<br/>     Abendrothschilderung in Poesie und Kunst 420 A. 1.<br/>     Aceriae 178.<br/>     Aemilius Magnus Arborius p. u. 296.<br/>     Aeschylus <i>Oresteia</i> 224. (<i>Agam.</i> 1214 f. 1256 f.) 247. (<i>Choeph.</i> 605. <i>Eum.</i> 723 mit Rücksicht auf Phrynicus) 235. <i>Φρύνες</i> 482 ff. <i>Μυρμιδόνες</i> 484 f. <i>Ιέρεται</i> 484 A. <i>Νιόβη</i> 455 f. — Vita 453. — Codex Bononiensis 472 ff.<br/>     Aesernia 178.<br/>     Aesis (Aesum) 197. 202.<br/>     Alba longa 205.<br/> <i>album albor albugo albumen</i> 385.<br/>     Alectrona, Himmelsgöttin 429.<br/>     Alexander Polyhistor, Benutzung der orac. Sibyllina 334 f. Gewährsmann für röm. Archaeologie ebend.<br/>     Alexis (Athen. X 419 b) 148.<br/>     Alsaterni 204.<br/>     Alkibiaden und Euripides 504 f.<br/>     Alkon, kretischer Schütze 32.<br/>     Alliae 164. 175. 197. 202.<br/>     Alsium 197.<br/>     Amalthea, Sibylle von Cumae 337 A.<br/>     Ameria 178.<br/>     Ammianus Marcellinus 289.<br/>     P. Ampelius p. u. 290. 303.<br/>     Anakreon (fr. 159 B) 581.<br/>     Anapäste im attischen Drama 244.<br/>     Ancona 170. 192.<br/>     Anonymus <i>περὶ πολιτείας Αθηναίων</i> (I 2) 514. (I 6. 14. 15) 515. (II 1) 516. (II 18) 515. (II 20. III 6. 10. 12) 516 f.<br/> <i>antae</i>, Wortgebrauch 583.<br/> <i>antidire</i> 578.<br/>     Antidosis, Bedeutung und Verfahren 442 ff. Urheber 444 A. 1.<br/> <i>ἀντιδοῦναι</i> 447. 463 f.<br/>     Antipater Thess. (<i>Anth. Pal.</i> IX 26) 31.<br/>     Antium 191. 196.<br/> <i>ἀπαντᾶν</i> sich zum Termin stellen 456.<br/>     Aphrodite, Braut des Phaeton 416 ff.</p> | <p>Apollo, Sonnengott 406 A.<br/>     Apollonius Rhod. (<i>A</i> 1207. <i>F</i> 755) 29.<br/>     Aquileia 192. 195. 201.<br/>     Aquinum 175. 191. 193.<br/>     Aratus (<i>Xάροτρες</i>) 28.<br/>     Arbelia, Schlacht bei, als Epoche bei Syrern und Arabern 626.<br/>     Archilochus 264 f.<br/>     Ardea 165. 197.<br/>     area Capitolina 112 f. 618.<br/>     Aricia 174.<br/>     Ariminum 162. 170. 185. 192.<br/>     Aristophanes (<i>Ran.</i> 911 ff.) 482. (<i>Ran.</i> 923) 482 A. 2.<br/>     Aristoteles (<i>Eth. Nic.</i> I 9) 142. (II 8) 145. (IV 8) 142. (V 3) 146. (V 6) 139. (V 10) 143. (VI 7) 138. (VI 13) 141. (VIII 7) 142. (IX 11) 138. (<i>de anima</i> I 4) 518. (<i>de interpr.</i> 7) 549. <i>πολιτεία Αθηναίων</i> 478.<br/>     Arpi 199.<br/>     Arretium 165. 179. 197. 202.<br/>     Artemius vicarius urbis agens vice praef. urbi 290. 301.<br/>     Arx von Rom 122.<br/>     Asculum 192 f.<br/>     Asetium 175.<br/>     Atella 179.<br/>     Aternum 179.<br/>     Ateste 172. 192.<br/> <i>ἄτεγνοι πίστεις</i> 13.<br/>     Athanarich 150.<br/>     Augustus, Colonien 172. 186 angebliche 178.<br/>     Augusta Bagiennorum 184.<br/>     Augusta Dertona 184.<br/>     Augusta Perusia 184.<br/>     Augusta Praetoria 172. 185. 192.<br/>     Augusta Taurinorum 181. 185. 192.<br/>     L. Aurelius Avianus Symmachus p. u. 290. 302.<br/>     Auximum 197. 202. 205.<br/>     axis, Name eines indischen Thiers 571 f.<br/>     Bappo p. u. 291. 295.<br/>     Basta 199.</p> |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

- Beneventum 170. 176. 181. 185. 191. 197.  
 Blanda Iulia 181.  
 Bocksgage von Ikaria bei Tibull 340 f.  
 Bononia 172. 192.  
 Bovianum undecimanorum 191. 193. 202.  
 Bovianum vetus 176. 191. 193.  
 Bovillae 174.  
 Brauron 254.  
 Brixellum 192. 194.  
 Brixia 185. 192.  
 Bürgercolonien, italische 161 f. Uebersicht derselben 211.
- caedere saginam* 567.  
 Caesar, Colonien 168 f.  
 Caiatia 204.  
 Calatia 168. 205.  
 Canusium 199.  
 Capitol 114. 618.  
 Capitulum 174.  
 Capua 168. 170. 174. 181. 185. 191. 205.  
 Casilinum 168.  
 Cassius Felix, Handschriften 392 ff.  
 Castrimoenium 175.  
 Castrum novum Etr. 181. 198.  
 Castrum novum Pic. 179. 197.  
 Catull (62, 35) und Sappho 417 A. 1.  
 C. Ceionius Rufius Volusianus qui et Lampadius p. u. 293.  
 Chor, doppelter in Euripides' Phaethon 409.  
 Choricus 271 f.  
 Chryse 257.  
 Chryses 257.  
 Chrysothemis 217.  
 Cicero (*in Fat.* 8, 24. 14, 34) 160. (*pro Flacc.* 31, 75) 160. (*pro Mur.* 24, 49) 165. (*de leg. agr.* III 1, 3) 622. (*ad Attic.* 1, 19, 4) 165. (XII 43, 1) 590. (XII 45, 2) 594. (XIII 26) 590. (XIII 27, 1) 597. (XIII 33, 2) 599. — Chronologie und Anordnung der Atticusbriefe 588 ff.; vgl. die Tafel S. 613 f.  
 Cingulari 205.  
 Clivus Capitolinus 104 f. 618.  
 Q. Clodius Hermogenianus Olybrius p. u. 290. 300. 303.  
 Colonien der Triumviri 169. 175.  
 Coloniae Iuliae 180 f., Augustae 184 f.  
 Colonien nach Göttern benannt 164.  
*columen senatus* u. ähnl. 583.  
 Commodus Felix genannt 625.  
 Concordia 181. 192.  
 Consentia 179.  
*contruncare cibum* 567.  
 Cortona 163.
- Cosa 190. 196. 201.  
 Cremona 170. 192.  
 Croto 197.  
 Cuiacianum fragmentum 345 ff.  
 Cumae 179. 181. 198.  
 Cupra maritima 179.
- Daktyloepitriten bei Euripides 410.  
 Delos Freihafen 154.  
 Delphisches Orakel bei Euripides (*An-drom.* 1085 ff.) 501.  
*δῆμος* i. q. *δημότης* 515 A. 1.  
 Demokrates (Timokrates, Menekrates) von Argos, Musiker 488. 491 ff. 508 ff.  
 Demosthenes (*Mid.* 78 ff.) 462. (*Leptin.* 40) 457 ff. (Phaenipp. 27) 448 ff. — D.'s Todestag 512.  
 Deponentia, lateinische, in activer Form *utere, nascere* dgl.) 573 f.  
 Dertona 182. 189. 196.  
 Diadumenos Antonianus 158 f.  
 Diskrrier, ihre Sagen 262.  
 Dii Consentes, ihre Porticus 127.  
 Dio Cassius (LVII 5) 125.  
 Diogenes Laertius (IV 59) 8.  
 Dionysius Hal. (IV 61) 107. 616 f. (X 14) 122.  
*descriptio Italiae aus augustischer Zeit* 198 f.  
*disparare* i. q. *discrepare* 572.  
*τὸ δράμα τῶν δευτέρων* u. a. 496 A. 1.
- ε für o als Bindewocal 495 A. 2.  
 Eigennamen vielfach entstellt 495.  
 Electra 214 f. 229.  
 Ennius (v. 534 Vahl.) 569.  
 Eos s. Kephalos.  
*Ἐωσφόρος* und *Ἐσπερός* 417 ff. Sohn des Kephalos und der Eos 421.  
*περὶ ἐπιβούλων* (für *ἐπιβοῶν*), Titel in den Constantinschen Excerpten 628.  
 Epheten 424 A. 1.  
 Epigramm auf Tibulls Tod 349.  
*epilimones* 159.  
 Epitheta ornantia bei augusteischen Dichtern 342 A.  
 Epitriten in spondeischer Form 411.  
*ἔποχή* 16.  
 Eporedia 192. 196. 203.  
*ἔποίζειν* 487.  
 Eratosthenes' Erigone 342. Angebliches Fragment desselben 312.  
 Eridanos in Athen 427 A. 2.  
*Ἐσπερός* s. *Ἐωσφόρος*. Hesperos von Aphrodite geliebt 419 A. 1.  
 Eukleides 129 f.  
 Euphorion, Iphigeniasage 259.  
 Euripides, Stellung zum Mythos 226.

- Euripides *Andromache*, Datiung 487 ff.; Chorlieder 507 f.; Parodien 509. (V. 330 ff.) 246. 499 A. 2. (V. 471 ff.) 500. (V. 732 ff.) 503. (V. 1030 ff.) 502. *Electra*, Datiung 223; Behandlung 220 f. (V. 10) 231. (V. 29) 224. (V. 39) 231. (V. 40—42) 231. (V. 59) 232. (V. 277) 231. (V. 309) 230. (V. 603. 604) 231. (V. 790) 231. (V. 1004. 1005) 222. (V. 1011—1050) 223. (V. 1051—1054) 231. (V. 1097 — 1099 Kress. fr. 467) 231. (V. 1100. 1101) 231. (V. 1155) 233. (V. 1214—1217) 232. (V. 1384—1393 nach den *Ghoephoren*) 236. (*Hel.* 767. 1464. *Andromeda*) 235. (V. 1579) 246. *Herakles* 244. *Ion* Datiung 242. (*Ion* 277. *Erechtheus*) 225. 242. (*I. T.* 15) 220. (V. 34) 254. (V. 209) 253. (V. 1307) 246. *Ieion* 234. *Kresphontes*, Datiung 506 A. 3. *Orestes* 240. *Phaethon*, Restitution 396 ff. 431 ff. *Phoenissen*, Didaskalie 509. (V. 175S—66) 239. Eusebius (*praep. ev.* XIV 7) 2 f. *experiere* 383 A.
- Fabius Felix Pasiphilus Paulinus p. u. 292. 300. *Fabrateria nova* 163 A. *Faesulae* 166. 197. 202. *falarica* 569. *Falerii* 176. 190. 196. 202. *Falerio* 173. 198. 202. *Fanum Fortunae* 182. 192. *Variorius* (*Diod. L.* VIII 3. 23) 492 A. *Fides*, ihr Tempel auf dem Capitol 115 f. *Firmum* 170. 176. 192. *Flavius Eupraxins* p. u. 291. 296. *Flavius Leontius* p. u. 290. 300. *Florentia* 176. *Forentani* 205. *Formiae* 176. *Forum Appi* 205. *Forum Iulii* 181. *Fregellani* 205. *Fregenae* 197. *Fundi* 179. *Fussmass*, italische 617. *Gabii* 175. *Gadaldinois Hippokrateshandschrift* 18. Galenus, Zeit 623 ff. —  $\pi\tau\phi\iota\tau\vartheta\omega\nu$ , Fragment, ebend.  $\gamma\alpha\mu\vartheta\phi\zeta$ , Bedeutung 412.  $\gamma\tau\epsilon\vartheta\lambda\alpha$  = Todestag 512 ff.  $\gamma\tau\epsilon\vartheta\sigma\alpha$  und  $\gamma\tau\epsilon\vartheta\lambda\alpha$  513. *Glossar*, medicinisch-botanisches, von Siena 521 ff.
- Goethes Reconstruction von Euripides'* *Phaethon* 397. *Gräber als Versteck für Schätze* 563. *Graviscæ* 179. 197. *Griechische Wörter im Munde Plautischer Sklaven* 566. *Gromatisches Verzeichniß der Bürgercolonien* 173 f. *Grumentum* 166. *Hadria* 191. 194. *Halkyone* s. *Keyxsage*. *Heleia*, von Theseus Mutter der Iphigenie 261. *Helios' Burg bei Stesichoros* 397 A. *Helios' Söhne von der Rhodos* 429. *Herakleides* Pont. 129. *Hermeias* (*ad Phaedr. p. 76 Ast*) 129. *Herophile*, Sibylle von Erythrai, confundirt mit der von Marpessos 338. *Hesiod*, Iphigeniasage 251. *Phaethon*-sage 434 ff. *Theogonie* und *Kará-Zoyot* 416 A.  $\kappa\tau\epsilon\vartheta\zeta\sigma\varsigma\gamma\alpha\varsigma$  418 A. (*theog.* 996) 416. *Hesych* (s. v.  $\mu\epsilon\gamma\alpha\zeta\varsigma$ ) 431 A. 2. *Ilexameter im attischen Drama* 244. *Hiatus* im Chorlied 217. *Himera*, Zerstörung 157. *Hippokrates* (*de aquis etc.*) Handschriften 17. *Hispellum* 182. 192. *Homers  $\gamma\tau\epsilon\vartheta\lambda\alpha$*  511. *Homer und die Sibyllinischen Orakel* 332. 335 A. *Homer*, Beziehungen zwischen Ilias und Odyssee 31 f. Uebersicht der verwandten Stellen 95. *Doloioie* 305. (K 243 — a 65) 308. (K 157 — e 45) 310. (e 306) 304. *Horaz epod. XII* und *carm. II* 13, 5 nach Philemon 562. *Hygin* (*fab. 117—119*) 237. (*fab. 152. 154*) 434 ff. — Citate in den Fabeln 436 A. 1. *Hyles* 29 f. *hymenaeus* von Hetären 581 f.
- ingredi in dolos* n. ähol. 579. *Inscriften*, griechische: auf einer Demeterstatuette (*I. G. A.* 3) 97 f.; auf Bleitäfelchen aus Styra (*I. G. A.* 372) 101; aus Delos 153; aus Thermae (Scipio Africanus) 156; aus Athen (Verzeicheniss tragischer Sieger) 493 f. *Miethecontract aus dem Piräus* (*Mer. arch.* 1566 p. 352) 315; aus Larissa (*Herm. XVII* 469) 316; von los 511. römische: aus Hissearlik 150; von Pompei (*CIL. X* 814. 652) 620; von

- Aeclanum (CIL. IX 1140) 621; von S. Germano (CIL. X 5282) 621; vom Posilipp (Pollius Felix) 158; von Arbin in Savoyen 181. stadtömische (*Eph. epigr.* IV 280) 297. (CIL. VI 499) 298.  
 Runen, gefälschte 100.  
 Interamna (Lirenas) 176.  
 Interamnia Praetuttiorum 166.  
 Ioniker 247.  
 Iphigenie 219. 223. 249.  
 Isaios, Interpolationen 362—75; Wiederholungen 368 ff. — (*or. I* 10) 362 ff. (*II* 8) 363. (*II* 20) 364. (*III* 35) 365 f. (*III* 48) 367. (*III* 53) 366. (*IV* 1) 371. (*IV* 9) 371. (*V* 2. 13. 16) 376. (*VI* 17) 376 f. (*VI* 59) 372. (*VII* 7) 364 f. (*VII* 8) 380. (*VII* 9) 377. (*VIII* 6. 30) 377 f. (*IX* 4. 36) 378. (*X* 11) 380. (*X* 12) 373. (*X* 23) 380. (*XI* 15. 21) 380 f. (*XI* 22) 373. (*XI* 28) 374. (*XI* 32) 380 f.  
 Julia Augusta Florentia 180.  
 Julia Augusta Bagienorum 181.  
 Iulium Carnicum 181.  
 C. Iulius Pomponius Pudens Severianus p. u. 295.  
 Junius Bassus p. u. 290. 300.  
 Iupitertempel, capitolinischer 106. 616 f.  
 Kallimachos, litterarische Kritik 492 A.  
 Kallimachos (*epigr. XXIX*) 28. *Phyllis* 31. (*fr. anon.* 37. 287) 518 f.  
 Kalondas, Mörder des Archilochos 267.  
 Kandalos — Merops 430.  
 Κασώλαβα 254.  
 κηδεύειν 412.  
 Kephalos' Gattenmord 423 f.; novellistisch behandelt, Quellenkritik 424 A. 2.  
 Kephalos und Eos, Eltern des Phaethon 423. K. Eponymos von Kephale, der Kephaliden und Kephallen 423.  
 Keyxsage 417 A. 2.  
 Kirke, Hetäre aus Kyzikos 33.  
 Klaganapäste 244.  
 Kleon, Politik 499 A. 1.  
 Kodros 31.  
 Komödie, neue attische, Angriffe auf öffentliche Persönlichkeiten 558 f.  
 Kyprien, Iphigeniensage 250.  
 Labici 204 A.  
 Lakydes 1 f.  
 Lampadius (C. Ceionius Rufius Volusianus) 290. 293. 302.  
 Larinum 199.  
 Lenormantsche Fälschungen 97 f.  
 Leonidas von Tarent (*Anth. Pal.* VII 660) 29.  
 Lexikon Seguerianum (215, 19) 312. (247, 10) 313.  
 Ligures Bœbiani [et Corneliani] 177.  
 Liternum 179. 197.  
 Livius (I 40, 5) 619. (XXXI 49, 2. XXXIV 10, 4. XXXVI 40, 12) 319. (XXXVI 39, 2) 320. (XXXVII 3) 126.  
 Livius Andronicus, Hermiona 509.  
 Logik: contradictiorische, conträre, polare Gegensätze 546 ff.  
 λόγον καὶ εὐθύνας διδόνται 518.  
 λόγους (Gegens. ξεγρφ) 225.  
 Tr. Loios 154.  
 Luca 171. 190.  
 Luceria 191. 194.  
 Lucian, ἔγκαμπον Δημοσθένους 510 ff. (*ibid.* c. 50) 511 A.  
 Lucas Feroniae 182. 191.  
 Luna 177. 197.  
 Lygdamus und Ovid 356 ff.  
 λυχάβας 304 f.  
 Lykambes 264.  
 Lykophron (*Alex.* V. 195. 326—329) 255. (V. 329) 477 A. 3.  
 Lysias (24, 9) 446.  
 Lysikrates, Tragiker 510.  
 Macrinus, Hausmeister des Diadumenus Ant. 158 f.  
 Magnus p. u. 296.  
 Mariangelus Accursius 160.  
 Maximinus p. u. 295.  
 Maximus p. u. 290. 301.  
 Memmius Vitrasius Orfitus p. u. 290. 299. 300.  
 Mende, Abfall von Athen 497.  
 Menekrates s. Demokrates.  
 Menippus 148 f.  
 Merops s. Kandalos.  
 Minturnae 173. 191. 196.  
 Mnésitheos περὶ κωθωνίσμου (Athen. I 32 d. XI 484 b) 148 f.  
*se moderare* 574.  
 Monodien im attischen Drama 242.  
*mulcare miserias* 567.  
 Mutina 192. 196. 203.  
 Mynniskos, Schauspieler 494.  
 Mytilos 217.  
*ne interrogativ und affirmativ* 574.  
 Nemesis 262.  
 Nepet 177.  
 Nikander *Oīraká* 422 A. 3.  
*nobis vobis* monosyllaba 585 f.  
 Nola 185. 191.  
 Norbani 205.  
 Nuceria Constantia 171. 179. 198.

- Numerierungssystem auf den Dodonäischen Bleitafelchen 466 ff.; auf attischen Vasen 471.
- Numenius (Euseb. *praep. ev.* XIV 7) 2 f. *τυμφένεοθαι* Construction 414.
- Nymphodorus *Νόμιμα βαρβαρικά* 30. *Οἰχαλίας ἔλωσις* 244.
- ἀλεῖσσων* 516.
- Οὐρηών*, Monat der leten 511.
- Orakel des Apollon Koropaios 468.
- Orakel von Dodona: die Antwort auf dem Fragetäfelchen 467 A. 2. Emendation: (35, 1 Karap.) 469. (35, 2) 467 A. 2. (38, 1) 467 f.
- Orion und Kephalos 425 f.
- Orsilocheia 260.
- ὅρθῳς* von Etymologien 406 A.
- Ostia 191. 196.
- οἵστις* nach einem Plural 406 A.
- Ovid (*ep.* V 61) 32.
- Pacuvius Chryses 257.
- Paestum 166. 197.
- Parentium 182. 198.
- παρέξουαι μάρτυρας* bei Isaios 376.
- Parma 182. 185. 192. 196.
- Pausanias 252. 259.
- Perennis' Sturz 625 f.
- Pergamener und römische Archaeologie 330 f.
- Periplus, vielleicht von Varro 198 f.
- Persephone mit Artemis identificirt 406 A.
- Perusia 184. .
- Petronius (127) 33.
- Sex, Petronius Probus p. u. 295.
- φαέθων*, *φαίνων* n. a. Epitheta der Planeten 421.
- Phaethonsage bei Euripides 396 ff.; in alexandrinischer Fassung 396.
- Phaethon Sohn des Helios und der Rhode 426 ff. Sein Mythos in Korinth localisiert 428.
- Pherekrates, parodirt Sophokles' Elektra 224.
- Philammon, Sohn des Apollon 422 A. 3.
- Philemons *Φάσιμα* Original von Plautus' *Mostellaria* 560 f. 562 f.
- Philinus, Arzt, Verf. v. *Θηριαχά* 33.
- Philodemus (*τερπι εύσεβειας*) 252.
- Philodemus (*Anth. Pal.* V 123) 31.
- φόνος ἀκούστος* und *φόνος δίκαιος* vor dem Areopag 424 A. 1.
- Phrynicos *Alkestis*, *Pleuronierinnen* 235.
- Pisae 182. 190.
- Pisaurum 171. 182. 192. 196.
- Placentia 192. 194.
- Planeten bei Griechen und Syrern 417.
- Platon (*Phaedr.* 258 a. 278 b) 517. (*Protag.* 329 c ff.) 552.
- Plautus und Terenz, Verhältniss zu den griechischen Originalen 558 f.
- Plautus, Kritik: s. das Stellenverzeichniss S. 587.
- Plinius (*n. h.* III 5) 189 f. (III 5, 63) 20. — *Pseudoplinius medicina*, Handschriften 382 ff.; Zeit 384.
- Pola 182. 192.
- Pollius Felix, sein Landhaus 159.
- Polyphemos, Argonaut 29.
- Polyxenas Tod in den Kyprien 476 f.
- Pompeii. 167. 198. Amphitheater und Theater, die Erbauer derselben 620.
- T. Pompeius Albinus 181.
- Pomponius Mela 201.
- ponere: *postus*, *repostus* u. ähnl. 580.
- Porphyrius (*vit. Pythag.* 11) 519.
- Posilipp, Wasserleitung 158.
- Potentia Pic. 197.
- Praeneste 167. 198. 202.
- Priapea der Tibullausgaben, Ueberlieferung 342 ff.
- Principius p. u. 291. 295.
- Prokrissage 424 A. 2.
- Puteoli 180. 191. 196.
- Pylades 221.
- Pyrgi 197.
- querele nicht vor Lucrez in Gebrauch 577.
- C. Quintius Valgus 620 f.
- quisque dat. plur. 384.
- Regini Iulienses 181.
- Regio I 204 f.
- Rhode, Tochter des Asopos 426 A. 1.
- Rusellae 191. 195.
- Saena Etr. 182.
- Salernum 197.
- Saturnia 197. 202.
- Scaliger und die römischen Elegiker 349.
- Scenische Anspielungen im Munde komischer Schauspieler 561.
- Scholien zu Aischylos (*Prom.* 436) 481; zu Aristophanes (*Ran.* 78) 491 A. 2. (*Ran.* 911) 483. (*Vesp.* 210) 490 A. 2; zu Euripides (*Androm.* 32) 487. (*Androm.* 445) 489. (*Hec.* 40) 476; zu Homer (*Ω* 544) 429 A. 1.
- Scipio Africanus 157.
- Scolacium 197.
- Scribonius Largus, Handschriften 382 A.
- Sena Gall. 197.

- senatus* und ähnl. Genetive 583 f.  
 Senia 191.  
 Servius (*Georg.* II 215) 33.  
 Setia 177.  
 Sibylle von Troas, Erfindung des Demetrius v. Skepsis 327 ff. 335 A. 337.  
 Sibyllenorakel, dem Aeneas gegeben, Ort und Zeit 323 ff.  
 Signia 177.  
 Simmias (Choerob, in *Theod. can.* p. 16) 422 A. 2.  
 D. Simonius Iulianus p. u. 292.  
 Sinuessa 197.  
 Sipontum 197.  
 Skione, Abfall von Athen 497.  
 Sokrates προς Εἰδόθεον 30.  
 Sophokles, Abhängigkeit von Euripides 234. Metrik 242 f. *Aias*, Datirung und Vorbilder 234. (*Aias* 191) 217. *Elektra* 214. (*El.* 51) 214. (61) 241. (157) 216. (233—239) 248. (565. 568 f.) 219. (1220) 238. *Oed. C.* durch Eur. Phoen, angeregt 239. *Oed. T.* 215. 235. (*O. T.* 1524—1530) 240. (*Phil.* 678) 234. *Phryges* 482 A. 1. *Trach.* durch Eur. Herakles angezeigt 244.  
 Sora 171. 182. 191.  
 Sparta in Euripides' Andromache 498 ff.  
 Stadtpräfектen 289 f. Liste 299.  
 Statius (*silv.* 2, 2, 3, 2) 159.  
 Stesichorus 224, Iphigeniensage 251. 256.  
 Strabo (V 1, 11) 162.  
 Suessa 182. 191.  
 Suessula 175.  
 Suidas (s. v. ξοξέατ) 518.  
 Sulla, Colonien 163, angebliche 174.  
 Sutrium 182. 191.  
 Symmachus (*Paneg. in Valent.* 16) 151. (*Rel.* 13) 152.  
 Tacitus (*hist.* III 71) 112.  
 Tagesanbruch in der Poesie, bei Euripides und Seneca 402 f.  
*tamarix*, medicinische Verwendung 389.  
 Tarentum 191. 196.  
 Tarracina 197.  
 Teanum Sidicinum 180. 191. 195. 202.  
 Telesia 167. 177. 198. 202.  
 Tempsa 197.  
 Tenages — Phaeton 429.  
 Terentius s. Plautus.  
 Terentius (*Phorm.* II 3, 71) 587.  
 Tergeste 172. 192.  
 Tertullus p. u. 290. 301.
- Térrιξ ὁ Κρής 267.  
 Themistius Πενταεπηρικός 151.  
 Theokrit (XIII) 29 f.  
 Theophylaktos Simocatta (*hist. oecum.* VII 6) 627.  
 Theseus, Vater d. Iphigeneia 261.  
 Thoas 254.  
 Thukydides (II 85) 220.  
*tibi*, monosyllabum bei Plautus 584 f.  
 Tibulls Gelehrsamkeit 321. Textquellen 343. Priapea 342 ff. Sulpicia-gedichte 354 f. Panegyricus 353 f. Publication und Theilung in drei Bücher 352 ff. Epigramm auf T.'s Tod 349. Vita 350 ff.  
 Tibull (II 1, 57) 339. 480. (II 5) 321 ff. (II 5, 4) 339 A. (II 5, 68) 337. (IV 7) 355. (Lygdamus III 5, 15—20) 356 ff. τίμημα 314.  
 Timokrates s. Demokrates.  
 Trimeter des Euripides 496 A. 2.  
 Triumviral - Colonien 169; angebliche 175.  
 Truentum 180.  
 Tudor 177. 182. 192.  
 L. Turcius Apronianus Asterius p. u. 290. 299. 301.  
 Tusculum 175.  
*ubi* Glosse für *in qua* 388.  
 Ulubrae 177. 202.  
 Urbana 168. 198. 202. 205.  
 Urbs Salvia 177. 202.  
*uxus* i. q. *oxos* 387.  
 Valens, Quinquennalien 150.  
 Valentinianus 151.  
 Valerianus p. u. 295.  
 Varro, periplus 198.  
 Varro Atac. Υδροχύων (Gell. XIII 31) 148 f.  
 Veii 177.  
 Venafrum 183. 185. 191.  
 Venusia 172. 191. 202.  
 Vergilius (*Aen.* VIII 22) 29.  
 Vettius Agorius Praetextatus p. u. 290. 303.  
 Viventius 290. 295. 302.  
 Volaterrae 177.  
 Volcentani, Volcientes 199.  
 Voltumnus 180. 197.  
 Volusianus II p. u. 296.  
 Wechselgesang im attischen Drama 243.  
 Zonas Sardianus 519.

Druck von J. B. Hirschfeld in Leipzig.

74 AA 30